
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 4

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


104

charistie in die Kirche aufgenommen. Es ist
wünschenswert, dass auch heute die Täuflinge innerhalb

der Vigilfeier die Taufe — und wenn es sich
um Erwachsene handelt, auch die Firmung und
erste Kommunion — empfangen. Wenn keine
Taufe erfolgt, wird das Osterwasser geweiht, das

uns an die Taufe erinnern und in österlicher
Freude mit unsern Brüdern und Schwestern, die
in dieser heiligen Nacht getauft werden, verbinden

soll. Nach der Wasserweihe erneuern alle ihr
Taufversprechen, indem sie dem Bösen widersagen

und den Glauben an den Dreieinigen Gott
bekennen.

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft
der Gottsucher XI
P. Anselm Bütler

Eucharistiefeier
Wenn in jeder heiligen Messe die sakramentale
Vergegenwärtigung des Todes und der Auferstehung

vollzogen wird, so wird doch gerade in der
Osternacht das heilige Pascha, der Übergang vom
Tod Christi zum Leben, besonders eindrücklich
dargestellt: «In Wahrheit ist es würdig und
recht, dir, Vater, immer und überall zu danken,
diese Nacht aber aufs höchste zu feiern, da unser
Osterlamm geopfert ist, Jesus Christus. Denn er
ist das wahre Lamm, das die Sünde hinwegnimmt.

Durch seinen Tod hat er unsern Tod
vernichtet und durch seine Auferstehung das Leben
neu geschaffen. Darum jubelt in dieser Nacht der
ganze Erdkreis in österlicher Freude.»

In Mariastein, lieber Leser, haben Sie Gelegenheit,

die Osternacht zur rechten Zeit (von 23 Uhr
bis gegen 1.30 Uhr) und in ungekürzter Fassung
zu erleben. Sie erhalten ein Textbüchlein, das

Ihnen erlaubt, die ganze Liturgie zusammen mit
den Mönchen aktiv mitzugestalten. Sie sollten
sich diese Gelegenheit nicht entgehen lassen.
Ostern heisst Sieg über den Tod und Leben in
Gott!

Kürzlich war ein junger Mann im Sprechzimmer
und interessierte sich für den Eintritt in unser
Kloster. Wir sprachen über dies und jenes, klärten

Bedenken, Probleme. Unter anderm stellte
der Mann die Frage: «Besteht nicht die grosse
Gefahr, dass das Klosterleben mit dem geregelten

Tagesablauf, den genau vorgeschriebenen
Zeiten des Gebetes und den festgesetzten
Zeremonien mit den Jahren zu einer reinen Routine
wird?» Damit hat der junge Mann ein Problem
und eine Gefahr genannt, mit denen sich wohl
jeder Mönch auseinandersetzen muss. So ideal
das klingt : der Mönch hat als Hauptmotiv seines
Klosterlebens das Verlangen, Gott zu suchen, so

gefährdet ist diese ideale Einstellung im Verlauf
des ganzen Klosterlebens. Es können sich
unbemerkt andere Motive und Interessen in den
Vordergrund drängen : eben ein rein routinemässiges
Klosterleben, bei dem alles ziemlich problemlos
verläuft; Selbstzufriedenheit, Bequemlichkeit,
kleine Genüsse des alltäglichen Lebens, ein
unkontrollierter Besitztrieb, ein Herrschaftsbereich,
den man sich aufbaut, usw.
Schon der hl. Benedikt hat all diese Gefahren des

klösterlichen Lebens gekannt. Nicht umsonst sind
über die Regel verstreut immer wieder Mahnun-



105

gen und Hinweise anzutreffen, welche den
Mönch auf das Ziel des Ordenslebens, die
Gottsuche, hinweisen. Aber Benedikt trifft zu diesem
Zweck auch ganz bestimmte «institutionelle»
Anordnungen, um im Mönch die Ausrichtung auf
Gott lebendig zu erhalten. Eine dieser institutionellen

Anordnungen ist die Verpflichtung der
Mönche auf «die göttliche Lesung», wie Benedikt
den Ausdruck prägt.

1. Die Praxis der «göttlichen Lesung»
Wer auch nur flüchtig die Regel des hl. Benedikt
durchliest, wird bald merken, dass die «göttliche
Lesung» einen entscheidenden Bestandteil des
klösterlichen Tagesablaufes bildet. Der benedik-
tinische Tag ist geprägt durch den harmonischen
Dreiklang von Gottesdienst, Lesung und Arbeit.
Bei den Anordnungen für die Lesung haben wir
zwei Gebiete zu unterscheiden: die gemeinsame
Lesung und die individuelle Lesung des einzelnen

Mönches.
Die gemeinsame Lesung bildet einen wichtigen
Bestandteil des Gottesdienstes, der Vigilien. An
den Werktagen der Winterzeit werden nach sechs

Psalmen «aus einem Buch auf dem Pult drei
Lesungen vorgetragen Die Bücher, die man zu
den Vigilien liest, sind die von Gott beglaubigten

Bücher des Alten und Neuen Testamentes,
aber auch deren Erklärungen, die von den
anerkannten und rechtgläubigen katholischen Vätern
verfasst sind» (Kap. 9). An Sonntagen ist diese

Lesung ausgedehnter. Es werden dreimal vier
Lesungen vorgetragen (vgl. Kap. 11). — Ebenfalls
wird vor der Komplet Lesung gehalten. «Sobald

man vom Abendimbiss aufgestanden ist, setzen
sich alle zusammen, und einer liest die Unterredungen'

oder die Lebensbeschreibungen' der
Väter oder sonst etwas, das die Zuhörer erbaut»
(Kap. 42). — Auch zum Essen wird vorgelesen:
«Beim Tisch der Brüder darf die Lesung nie fehlen

Es soll tiefstes Schweigen herrschen, so
dass man kein Flüstern und keine Stimme hört
ausser der Stimme des Lesers allein» (Kap. 38).
Neben dieser gemeinsamen Lesung verpflichtet
Benedikt die Mönche auch zu persönlicher priva¬

ter Lesung. Er setzt dafür im Tagesablauf ganz
bestimmte Zeiten fest. Diese Zeiten wechseln je
nach den Jahreszeiten. Hier nimmt Benedikt
Rücksicht auf die Arbeit. Diese soll nicht während

der heissen Stunden des Tages verrichtet
werden. Daher wechselt auch die Zeit der
Lesung. Im Sommer, «von Ostern bis zum ersten
Oktober sind die Brüder frei für die Lesung von
der vierten Stunde an bis zur Zeit, da sie die Sext
halten» (Kap. 48), das heisst ungefähr von 10 bis
12 Uhr. «Vom ersten Oktober bis zur Fastenzeit
sind sie bis zum Ende der zweiten Stunde frei für
die Lesung» (Kap. 48), das heisst von 6 bis ca. 8

Uhr. Ebenfalls sind sie in dieser Jahreszeit frei für
die Lesung nach dem Essen, das damals in dieser
Jahreszeit um 15 Uhr eingenommen wurde. In
der Fastenzeit «sind die Brüder vom Morgen bis
zum Ende der dritten Stunde (9 Uhr) frei für ihre
Lesung» (Kap. 48).
Der Sonntag ist in besonderer Weise der Lesung
reserviert. «Am Sonntag sollen sich alle der
Lesung widmen, mit Ausnahme von denen, die für
verschiedene Dienste bestimmt sind» (Kap. 48).
Benedikt nimmt es sehr ernst damit, dass die
Brüder auch tatsächlich in den festgesetzten Zeiten

der Lesung obliegen. Darum beauftragt er
einzelne Brüder mit der «Kontrolle»: «Vor allem
muss man unbedingt zwei oder drei ältere Brüder
bestimmen, die zur Zeit, in der die Brüder für
die Lesung frei sind, im Kloster umhergehen. Sie
sollen nachsehen, ob sich kein Bruder findet, der
an geistiger Trägheit leidet und sich dem Müssig-
gang oder dem Geschwätz überlässt, statt
aufmerksam zu lesen, und nicht nur sich schadet,
sondern auch andere ablenkt» (Kap. 48).
Eine solche Anordnung mag uns heute kleinlich
erscheinen. Wir müssen aber bedenken, dass zur
Zeit Benedikts die Mönche oft keine Schulbildung

hatten und das Lesen für sie eine Anstrengung

bedeutete. Auf der andern Seite wusste
wohl Benedikt, dass auch für Mönche die «göttliche

Lesung» zu bestimmten Zeiten eine Überwindung

verlangte. Er kannte die menschliche
Gebrechlichkeit und Trägheit. Darum war für ihn
die Kontrolle nicht eine Polizeimassnahme, son-



106

dem er verstand sie als geistliche Hilfe für
Mitbrüder, die Mühe hatten, ihr Mönchsleben nach
den Idealen zu gestalten. Von dieser Sicht aus
wird einsichtig, wie weise Benedikt war, wenn er
im Zusammenhang mit der Lesepflicht folgende
Anordnung traf: «Ist aber einer so nachlässig und
träge, dass er nicht üben oder lesen will oder dazu
nicht imstande ist, so weise man ihm eine Arbeit
zu, die er tun soll, damit er nicht untätig ist»
(Kap. 48).
Aber Benedikt stellt nicht nur Kontrolleure auf,
die die Brüder zum Lesen anhalten. Sein Ideal ist
höher gesteckt. Er ermöglicht den Mönchen, aus
Eigeninitiative über die vorgeschriebene Zeit hinaus

sich der «göttlichen Lesung» zu widmen. Im
Sommer können die Mönche nach dem Mittagessen

auf ihren Betten ausruhen. Dieses Zugeständnis
hatte zwei Gründe: die grosse Hitze über die

Mittagszeit in Italien ; die verhältnismässig kurze
Nachtruhe im Sommer, da sich ja die Zeit des
Aufstehens am Morgen nach dem Sonnenaufgang
richtete. Hier nun, bei der Möglichkeit der
Mittagsruhe, lässt er den Brüdern Gelegenheit,
anstatt zu ruhen sich der Lesung zu widmen:
«Wenn die Brüder nach dem Mittagessen vom
Tisch aufstehen, ruhen sie unter völligem Schweigen

auf ihren Betten ; falls aber einer für sich
lesen will, lese er so, dass er keinen andern stört»
(Kap. 48).

2. Bedeutung der «göttlichen Lesung» für die
Gottsuche

Warum räumt Benedikt der «göttlichen Lesung»
jeden Tag soviel Zeit ein, im Durchschnitt zwei
bis drei Stunden? Bei der Beantwortung ist zuerst
ein Missverständnis auszuräumen. Benedikt
macht einen Unterschied zwischen Studium und
«göttlicher Lesung». So ordnet er an: «Was nach
den Vigilien (damit meint er hier den Nachtgottesdienst

im Winter) an Zeit noch übrig bleibt,
sollen die Brüder, die es brauchen, auf das
Einüben der Psalmen und Lesungen verwenden»
(Kap. 8). Für die Novizen ist eine besondere
Wohnung vorgesehen, wo sie lernen, essen und
wohnen (Kap. 58). Benedikt macht auch aus¬

drücklich einen Unterschied zwischen «göttlicher
Lesung» und Studium : «Ist aber einer so nachlässig

und träge, dass er nicht üben oder lesen will
oder dazu nicht imstande ist, so weise man ihm
eine Arbeit zu, damit er nicht untätig ist» (Kap.
48).
Aus dieser Unterscheidung wird klar, dass Benedikt

die «göttliche Lesung» nicht als Studium
versteht. Vielleicht hat das benediktinische Mönch-
tum im Verlauf der Zeit diese Abgrenzung
vergessen, so dass mehr und mehr die «göttliche
Lesung» durch Theologiestudium verdrängt wurde.
Gewiss besteht ein Zusammenhang zwischen
beiden. Studium, Übung, wie Benedikt sagt, ist
Voraussetzung der «göttlichen Lesung». Damals
traten Menschen ins Kloster ein, die nicht oder
nur schlecht lesen konnten. Für diese hiess
«Üben» zuerst ganz einfach: lesen lernen. Dann
gehörte zum Üben auch das Einüben des

Psalmengesanges, das Auswendiglernen jener Texte,
die nach Weisung der Regel im Chorgebet
auswendig vorgetragen werden mussten. So fielen
im Nachtofficium während des Sommers «wegen
der kurzen Nächte die Lesungen aus dem Buche

weg; statt der drei Lesungen wird eine aus dem
Alten Testament auswendig vorgetragen» (Kap.
10). Auch die Lesung in den Laudes wird
auswendigvorgetragen (Kap. 12 und 13).
Was der Sinn der «göttlichen Lesung» ist, findet
sich schon ausgedrückt in dieser Bezeichnung.
«Die Bezeichnung .göttliche Lesung' drückt aus,
dass Benedikt kein flüchtiges Überfliegen heiliger
Texte meint, sondern ein aufmerksames Horchen
auf den gegenwärtigen Herrn, der durch sein
Wort zu uns spricht, ein meditierendes Sichversenken

in die Gedanken, die die Lesung bietet.
Solche Lesung wird dann von selber immer wieder

zu persönlichem Gebet, zum Versuch einer
Antwort auf Gottes Wort. So wird das Gebetsleben

immer reicher und tiefer, besonders wenn
ernst genommen wird, was Benedikt seiner
Weisung, dass ,das Gebet kurz und lauter sein soll',
hinzufügt: ,ausser es wird durch den Antrieb
und die Eingebung der göttlichen Gnade verlängert'

(Kap. 20)» (E. Heufelder).



107

Für Benedikt steht die «göttliche Lesung» tatsächlich

ganz im Dienste des geistlichen Lebens, der
Gottsuche. Und er sieht klar die Gefahr, dass der
Mönch rasch zum oberflächlichen Lesen und
damit auch zum oberflächlichen Beten absinken
kann. Damm ordnet er an, dass in der Fastenzeit
jeder aus der Bibliothek ein Buch erhält (sehr
wahrscheinlich einen bestimmten Teil der Heiligen

Schrift), «das er von Anfang bis Ende ganz
lesen soll» (Kap. 48). Diese Bemerkung weist
wohl klar darauf hin, dass die Mönche eben nicht
spontan zu diesem vertieften Lesen neigen.
Warum Benedikt solchen Wert auf zeitlich
ausgedehntes und gründliches Lesen der Hl. Schrift
und der Kommentare dazu, wie auch der Mönchsliteratur

legt, ergibt sich vor allem aus der
Hochschätzung, die er diesen Texten entgegenbringt.
Benedikt versteht seine Regel nur als kleine Hilfe
für die Gottsuche. Die eigentliche Regel für die
Gottsuche des Mönches ist die Hl. Schrift. «Diese
Regel haben wir geschrieben, damit wir durch
ihre Beobachtung einen Anfang im klösterlichen

Leben machen. Wer aber im klösterlichen
Leben rasch zur Vollkommenheit gelangen will,
den verweisen wir auf die Lehren der heiligen Väter

Ist denn nicht jede Seite und jedes von
Gott beglaubigte Wort des Alten und Neuen
Testamentes eine gerade Richtschnur -für das
menschliche Leben? Oder welches Buch der heiligen

katholischen Väter redet nicht laut davon,
wie wir geradwegs zu unserem Schöpfer gelangen
können?» (Kap. 73). Weil für Benedikt die Hl.
Schrift die eigentliche Regel für das Mönchsleben
ist, schreibt er im Vorwort: «Wir wollen unter

der Führung des Evangeliums die Wege
gehen, die der Herr uns zeigt, damit wir ihn schauen

dürfen.» Darum richtet er auch an den Abt
die Mahnung: «Der Abt darf nichts lehren,
bestimmen oder befehlen, was dem Gebot des
Herrn widerspricht. Sein Befehl und seine Lehre
sollen vielmehr wie ein Sauerteig der göttlichen
Gerechtigkeit die Herzen der Jünger durchdringen»

(Kap. 2).
Benedikt schätzt die Hl. Schrift aber vor allem
hoch, weil in ihr der Wille Gottes offenbar wird

und weil sie so die eigentliche Grundlage des

geistlichen Lebens bildet. Im Vorwort wirft Benedikt

die Frage auf, wie sie in der Hl. Schrift auch
gestellt ist: «Fragen wir doch den Herrn mit den
Worten des Propheten : ,Herr, wer darf Gast sein
in deinem Zelt?'.» Dann führt Benedikt verschiedene

Schriftstellen als Antwort an und schliesst
ab mit der Feststellung : «Von solchen Menschen
sagt der Herr im Evangelium: ,Wer diese meine
Worte hört und danach handelt, ist ein kluger
Mann'.» Weil in der Schrift der Wille Gottes
offenbar wird, begründet Benedikt die verschiedenen

Anordnungen und Ratschläge des geistlichen
Lebens immer wieder mit der Hl. Schrift. Die
Lehre über die Demut, dem Kernstück benedik-
tinischer Spiritualität, eröffnet Benedikt mit dem
Aufruf: «Brüder, die göttliche Schrift ruft uns
zu: Jeder, der sich erhöht, wird erniedrigt, und
wer sich erniedrigt, wird erhöht werden.' Mit
diesen Worten zeigt uns die Schrift, dass jede
Erhöhung eine Art Stolz ist» (Kap. 7). Auch die
einzelnen Aspekte der Demut begründet Benedikt

mit der Schrift: «Den eigenen Willen zu
tun, verwehrt uns die Schrift, wenn sie sagt:
,Wende dich von den Regungen deines eigenen
Willens ab' Dass aber auch die Begierden des
Fleisches vor Gott immer offen zutage liegen,
glauben wir deshalb, weil der Prophet zum Herrn
sagt: ,All mein Begehren liegt offen vor dir'
Ebenso heisst es in einer Schrift: .Eigenwille
bringt Strafe, Gebundenheit an fremden Willen
erwirbt die Krone' Der Mönch erträgt alles,
ohne sich entmutigen zu lassen oder wegzulaufen;

denn er denkt an das Wort der Schrift:
,Wer bis zum Ende standhaft bleibt, der wird
gerettet' Auf der fünften Stufe der Demut
bekennt der Mönch dem Abt demütig alle bösen

Gedanken Dazu mahnt uns die Schrift
mit den Worten : Offenbare dem Herrn deinen
Weg' Auf der neunten Stufe der Demut hält
der Mönch seine Zunge vom Reden zurück bis
er gefragt wird. Lehrt doch die Schrift, dass man
,beim vielen Reden der Sünde nicht entgeht'»
(Kap. 7).
Gerade diese angeführten Stellen zeigen, wie



108

sehr Benedikt in seiner Lehre über das Gottsuchen

in der Hl. Schrift verankert ist. Und es ist
ihm klar, dass sein ganzes Mahnen und Vorleben
letztlich in der Luft hängen, wenn nicht auch die
Mönche die gleiche Verwurzelung in der Hl.
Schrift gefunden haben. Darum appelliert Benedikt

an den guten Willen der Mönche. Seine
Verordnung zur «Pflichtlektüre» will nur Hilfsmittel
sein, damit die Mönche die Hl. Schrift kennenlernen

oder liebgewinnen. Wenn dieses Ziel
erreicht ist, dann ist der Mönch auf dem richtigen
Weg. Darum Benedikts Aufruf zum freiwilligen
Lesen der Schrift, wovon wir schon gesprochen
haben. Diese Aufrufe finden sich an entscheidenden

Stellen der Regel. Im Kapitel 4, das von
den Werkzeugen der guten Werke handelt, findet

sich die kurze, klare Mahnung: «Die heiligen
Lesungen gern hören.» Im Kapitel 49 über die

Vorbereitung auf das Osterfest in der Fastenzeit
schreibt Benedikt: «Man soll wenigstens während
dieser Tage der Fastenzeit sein Leben ganz rein
bewahren Das geschieht dann in angemessener

Weise, wenn wir uns vor allen Fehlern hüten,
uns dem Gebet mit Tränen, der Lesung, der
Zerknirschung des Herzens und der Entsagung
hingeben.» Beachten wir die Reihenfolge, in der die
Lesung unmittelbar nach dem Gebet genannt
wird; erst dann die Zerknirschung des Herzens
und die Entsagung. Mit dem Gebet zusammen
gibt die Lesung dem Mönch die innere Haltung,
die für die Besserung der Willensrichtung
Voraussetzung ist. Aus alldem wird klar, welch grosses

Gewicht Benedikt der «göttlichen Lesung»
beimisst. Mit dem Chorgebet und der Arbeit bildet

sie das dreifache Fundament des benediktini-
schen Tages. Und benediktinische Gottsuche
kann nur blühen, wenn alle drei Säulen gut, ja
fest ausgebaut sind.

3. Bedeutung für die Christen in der Welt
Die Christen leben heute in einer Umbruchsituation.

Vieles ändert sich in Welt und Kirche,
eine starke Verunsicherung greift um sich. Wo
kann man Orientierung finden? Für Christen ist
die Antwort einfach: in der Hl. Schrift. Schon

das Konzil hat die Bedeutung der Lesung der Hl.
Schrift stark betont. Für die Messfeiern wurde die
ganze Heilige Schrift zum Lesegottesdienst
herangezogen. Auch bei der Spendung der
Sakramente wird immer ein Text der HL Schrift
verwendet. Aber das Konzil mahnt die Gläubigen,
selber immer wieder in der HL Schrift zu lesen.
«Das Konzil mahnt alle Gläubigen eindringlich

und mit Nachdruck, dass sie sich durch häufige

Lesung der Hl. Schriften das alles übertreffende

Wissen Jesu Christi aneignen. Denn die
Schrift nicht kennen heisst Jesus nicht kennen
Sie sollen aber daran denken, dass Gebet die
Lesung der Hl. Schrift begleiten muss, damit diese

zu einem Gespräch zwischen Gott und dem
Menschen werde» (Uber die göttliche Offenbarung
Nr. 25). Was das Konzil hier allen Gläubigen
empfiehlt, ist genau das, was Benedikt mit «göttlicher

Lesung» gemeint hat. Und auch das Ziel,
welches das Konzil mit der Empfehlung der
Schriftlesung erreichen möchte, ist das gleiche
wie bei Benedikt: «Man darf auf einen neuen
Antrieb für das geistliche Leben hoffen aus
der vertieften Verehrung für das Wort Gottes»
(Nr. 26).
Allerdings muss der Christ mit der nötigen
Kenntnis an die Schriftlesung herangehen. Es

braucht also neben der betenden Lesung auch das

Studium, wie auch Benedikt Studium und
Lesung verbindet. Auch auf das weist das Konzil
hin: Die Gläubigen sollen den heiligen Text
angehen «durch geeignete Einführungen oder andere

Hilfsmittel» (Nr. 25). Hier wartet der religiösen

Erwachsenenbildung eine grosse Aufgabe.
Viele haben schon mit der Schriftlesung begonnen,

sie aber wieder aufgegeben, weil das
Verständnis der Texte zu schwierig ist. Es braucht
ein grosses Umlernen vom rein wörtlich-historischen

Verständnis zum sachgerechten Texterfassen.

— Wer so die Schriftlesung in sein Leben
einbaut, wird bald merken, dass sein Glaubensleben

Orientierung findet, lebendiger wird, Kraft
erhält, in schwierigen Situationen als Christ sich

zu verhalten. Er wird innere Freude und Erfüllung

erleben dürfen.


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. XI

