
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 3

Artikel: Solidarisch mit allen Menschen, besonders mit den Armen :
Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über Werte der Regel, die
Bedeutung haben für die soziale Umwelt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


83

wärts eilen und tun, was uns für die Ewigkeit
nützt» (Vorwort). Vor allem beim Finden des

Weges und auch später bei seinem Begehen müssen

wir diesen Faktor Zeit mitberücksichtigen.
Bei der weisen Mässigung geht es um die Kunst
des rechten Handelns aufgrund der richtigen
Einschätzung und Unterscheidung von Tatsachen
und Möglichkeiten, denen sich auch der Mensch
im Kloster immer gegenübersieht. Versucht ein
Kloster, diesen Geist zu verwirklichen, wird
davon auch etwas ausstrahlen, ohne dass dabei viele
Worte gemacht werden müssen. Positiv kann sich
diese Haltung auswirken im Hinblick auf die
Spannungen innerhalb der Kirche (Progressive
und Traditionalisten) und der sozialen Umwelt
(Vereinsamung, Macht des Stärkeren usw.).

Klösterliche Lebensgemeinschaft als A usstrahltmg
in die soziale Umwelt
Was hier eben angetönt wurde, das gilt generell
von der klösterlichen Lebensgemeinschaft. Sie hat
Bedeutung nicht nur für die wirksame Präsenz in
der Ortskirche, sondern auch in der sozialen
Umwelt. Die Menschen sind heute auf der Suche
nach echtem Gemeinschaftsleben. Ein besonderer
Aspekt kann im Kloster verwirklicht werden, der
heute in den sozialen Gemeinschaften überall zu
verwirklichen versucht wird : «herrschaftsfreie»
Gemeinschaften. Die Gemeinschaft bemüht sich,
die Eigenart ihrer Glieder zu pflegen und ihnen
zu helfen, ihrem innersten Wesen treu zu sein
und so die vorgegebenen Möglichkeiten zu
entfalten. Das geschieht, indem die Mitbrüder
füreinander da sind und durch ihr Bemühen, eins

zu sein in der Treue zu ihrer Berufung. Das führt
nicht zur Gefährdung der Einheit, im Gegenteil:
Einheit ist die Frucht der Treue der Glieder zu
ihrer Berufung in der Vielfalt ihrer individuellen
Gaben.

Solidarisch mit allen
Menschen, besonders mit
den Armen
Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über
Werte der Regel, die Bedeutung haben für die
soziale Umwelt

«Werte der Regel, die Bedeutung haben für die
soziale Umwelt.» Ist eine solche Fragestellung
überhaupt berechtigt? Wenn wir die Regel unter
dem Gesichtspunkt lesen, ob da etwas zu diesem
Thema direkt und ausdrücklich gesagt wird,
stehen wir am Schluss mit leeren Händen da. Die
Regel kommt auf diesen Aspekt nicht zu
sprechen. Sie will ja nichts anderes erreichen, als dass

«wir durch ihre Beobachtung im Kloster eine
gewisse unserem Stande entsprechende Tugend be-



84

künden und einen Anfang im klösterlichen
Leben machen» (Kap. 73). Zum klösterlichen
Leben gehört aber nach Benedikt «die Abgeschlossenheit

des Klosters und das treue Ausharren in
der Gemeinschaft» (Kap. 4). Die ganze
Grundausrichtung der Regel zielt auf die Erreichung der
Vollkommenheit der Mönche. Das geschieht
dadurch, dass wir «im Kloster bis zum Tode an der
Lehre des Meisters festhalten und in Geduld am
Leiden Christi teilnehmen, damit wir auch
verdienen, Anteil zu haben an der Herrlichkeit seines

Reiches» (Vorwort).
Auch das Konzil bringt nur ansatzweise diesen
Gesichtspunkt zur Sprache. Voll entwickelt ist in
den Konzilsdokumenten die Bedeutung des
Ordenslebens für die Kirche, besonders in der
Kirchenkonstitution. Die Ordensleute «bieten Hilfe
zum Besten des Leibes Christi» (Nr. 43). «Das
geistliche Leben der Ordensleute muss dem
Wohl der ganzen Kirche gewidmet sein» (Nr.
44). Und die Zeichenfunktion, die das Konzil
dem Ordensleben zuschreibt, hat Bedeutung «für
alle Glieder der Kirche» (Nr. 44). Erst am Schluss
des Kapitels über die Ordensleute kommt das
Thema schwach zur Sprache: «Es soll keiner meinen,

die Ordensleute würden durch ihre Weihe
(Ordensgelübde) den Menschen fremd oder für
die irdische Gesellschaft unnütz» (Nr. 46). Das
Konzil nennt auch, worin der Nutzen besteht:
«Die Ordensleute wirken geistlich mit den
Menschen in der Welt zusammen, dass der Aufbau
der irdischen Gesellschaft immer in Gott gründe
und auf ihn ausgerichtet sei» (Nr. 46). Im Dekret
über die Erneuerung des Ordenslebens kommt
das Konzil nochmals darauf zu sprechen. Es
verlangt von den Ordensleuten, dass sie eine
angemessene Kenntnis der menschlichen Lebensverhältnisse

und der Zeitumstände erwerben
damit sie in klugem, vom Glauben erleuchtetem
Urteil den Menschen wirksamer helfen können»
(Nr. 2). Konkreter spricht das Konzil im
Zusammenhang der Armut der Klöster. Es verlangt,
dass die Klöster «von ihrem eigenen Besitz gerne
etwas beitragen für den Unterhalt der Armen»
(Nr. 13).

Es handelt sich bei dieser Fragestellung um eine
erst heute richtig bewusst gewordene Aufgabe
der Klöster. Überhaupt ist ja die Bedeutung des

Sozialaspektes des menschlichen Lebens erst in
unserer Zeit richtig in der ganzen Fülle erkannt
worden. Allerdings hat dieser Aspekt des Lebens
dann rasch eine dominierende Position erreicht.
Das zeigt sich etwa darin, dass heute dem Thema
«Solidarität» in den politischen Programmen eine
hohe Wertung zuerkannt wird.
Um so verdienstlicher ist es, dass bei den Fragen,
die den Mönchen zur Besinnung auf die Regel
vorgelegt wurden, auch und gerade dieser Aspekt
betont wurde. Es scheint bei den Mönchen hier
ein Nachholbedarf in der monastischen Bewusst-
seinsbildung vorzuliegen. Wenigstens machten
wir in unserer Gemeinschaft die Erfahrung, dass

wir uns in der Auseinandersetzung mit dieser
Fragestellung am Anfang sehr schwer taten. Aber
es lohnte sich letztlich. Vielleicht hat sich bei keiner

andern Frage ein so grosser Lernprozess eingestellt

wie gerade hier.

1. Bedeutung der Gottsuche für die soziale
Umwelt
Der Mönch muss eigentlich gar nicht weit auf die
Suche gehen nach Werten für die soziale
Umwelt. Schon allein dadurch, dass er seine
Grundverpflichtung, die Gottsuche, ernst nimmt, bietet

er der sozialen Umwelt eine Hilfe an. Jeder
Mensch ist ja von Natur aus ein Gottsucher. Dies
den Menschen in einer oft Gott-losen Welt wieder

bewusst zu machen, ist wohl die Hauptaufgabe
der Mönche in unserer konkreten Situation.

Was den Mönch auszeichnet ist, dass er Gott in
allem sucht, dass er Gott mit allem zu dienen
sucht. Dadurch, dass er alles in den Gottesbezug
einbringt, kann der Mönch und das Kloster als
Ganzes unserer zerrissenen Welt in ihrer Sehnsucht

nach Einheit wegweisend sein. Das andauernde

Interesse heutiger Menschen für Meditation
aller Art, die verschiedenen charismatischen
Bewegungen, die neuen Jugendreligionen sind
Zeichen einer suchenden Welt. Lebendige Bestän-





86

digkeit und Beharrlichkeit eines Klosters kann
hier so etwas wie eine zitternde Magnetnadel
sein, die Zeugnis ablegt vom anziehenden Pol.
«Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in dir, o
Gott» (Augustinus).

2. Gastfreundschaft
Wir haben am Anfang gesagt, dass sich in der
Regel keine direkten Aussagen finden zum Thema

«Werte der Regel für die soziale Umwelt».
Aber wenn wir die Bedürfnisse der sozialen Umwelt

beachten, wie sie von Menschen in der Welt
immer wieder an uns herangetragen werden,
dann bekommen bestimmte konkrete Anweisungen

der Regel plötzlich eine wirkliche Aktualität.
Hier ist wohl an erster Stelle die Gastfreundschaft
zu nennen.
Gastfreundschaft gehört zum Mönchtum seit den
ersten Anfängen. Und auch Benedikt rechnet
damit und will, dass im Benediktinerkloster die
Gastfreundschaft grosszügig gepflegt wird. Er
spricht davon in einem eigenen Kapitel (53).
Hier findet sich die lapidare Aussage: «Dem Kloster

fehlt es nie an Gästen.» Darum sorgt Benedikt

dafür, dass das Kloster auch dementsprechend

ausgerüstet ist. Er spricht von einer eigenen

Gastwohnung, in der genügend Betten
bereitgestellt sind und die von einem besonderen
Bruder, der von Gottesfurcht erfüllt ist, betreut
wird. Ebenso gibt es für die Gäste eine besondere
Küche, damit die Gäste, die zu unbestimmten
Zeiten kommen, auch richtig verpflegt werden
können. Für diese Gästeküche sind auch besondere

Brüder vorgesehen, welche die Kochkunst
besser beherrschen als die Brüder, welche für die
Mönche kochen.
Den Gästen wird solche grosszügige Behandlung
und Aufnahme geboten, weil Benedikt in ihnen
ein Geschenk Gottes sieht. «Alle Gäste, die zum
Kloster kommen, sollen wie Christus aufgenommen

werden ; denn er wird einmal sagen : Ich war
Gast, und ihr habt mich aufgenommen. Allen
soll man die Ehre erweisen, die ihnen zukommt,
besonders den Brüdern im Glauben und den
Pilgern.»

Was den Gästen vom Kloster angeboten wird, ist
sicher zuerst einmal einfach die Herberge; wir
würden heute sagen: Kost und Logis. Das ergibt
sich klar aus den Bestimmungen über Küche und
Gastwohnung. Aber Benedikt bleibt nicht dabei
stehen. Er will den Gästen mehr bieten. Sie sollen

erfahren, dass sie zu einer Glaubensgemeinschaft

kommen, die auch und vor allem etwas
von ihrem Glauben bieten möchte. Daher die
Anordnung Benedikts: «Nach der Aufnahme
führt man die Gäste zum Gebet ; dann setzt sich
der Obere zu ihnen oder ein Bruder, den er
beauftragt hat. Man liest dem Gast zur Erbauung
aus dem göttlichen Gesetz vor. Dann soll man
ihn freundlich bewirten.»
Worin besteht die Aktualität dieser Gastfreundschaft?

Sicher ist heute das Bedürfnis nach Kost
und Logis nicht mehr besonders aktuell, obwohl
es auch heute noch ärmere Menschen gibt, denen
das Kloster durch eine kostenlose Herberge eine
wirkliche Wohltat und Hilfe bieten kann. Viel
wichtiger aber ist heute ein anderes Angebot : das
der menschlichen, der geistlichen und religiösen
Hilfe.
Die menschliche Hilfe. Wie viele Menschen gibt
es heute in der Welt, die kaum von jemandem
ernst genommen werden! Wenn solche Leute ins
Kloster kommen und hier erleben, dass sie «wie
Christus» aufgenommen werden, kann das für sie

zu einem echten, tiefen Erlebnis werden,
wodurch sie den Glauben an sich selber und die
eigene Achtung und Hochschätzung finden können.

Gewiss sind die Formen, die Benedikt für
einen solchen «ehrfurchtsvollen» Empfang
vorsieht, zeitbedingt: «Sobald ein Gast gemeldet
wird, sollen ihm der Obere und die Brüder mit
aller Freundlichkeit entgegengehen, wie es die
Liebe verlangt Bei der Begrüssung behandelt
man alle Gäste, die ankommen oder weggehen,
mit grosser Bescheidenheit ; man neigt den Kopf
oder wirft sich ganz zur Erde nieder, um in den
Gästen Christus zu verehren, den man ja tatsächlich

aufnimmt.» Gerade durch eine solche
ehrfurchtsvolle Behandlung der Gäste kann das Kloster

ein Gegengewicht setzen zu dem ganzen Me-



87

chanismus und allem Unpersönlichen, das heute
im Bereich des Gästewesens sich mehr und mehr
breitmacht.
Die geistliche und religiöse Hilfe. Hier eröffnet
sich heute für unser Kloster eine ganz neue
Aufgabe. Es zeigt sich ein neues Bedürfnis nach einer
besonderen Gastfreundschaft: Laien und Priester,

die einige Zeit das Klosterleben ganz oder
teilweise mitmachen möchten und vor allem Stille

und Sammlung suchen. Hier wird sich für unser

Kloster, wenn die nötigen Räumlichkeiten zur
Verfügung stehen, eine aktuelle Aufgabe stellen.
Nicht unbedingt im Sinne von «Kloster auf Zeit»,
sondern als Einzelangebot an einzelne Interessenten.

Das bedeutet, dass neben oder innerhalb des
Gästehauses ein besonderes «Haus der Stille» zur
Verfügung stehen sollte, dazu auch Mönche, die
Menschen in diesem Haus der Stille zur Verfügung

stehen, um geistliche Hilfe, Beratung usw.
spenden zu können.

3 Bevorzugung der Armen
Benedikt schreibt in der Anordnung über die
Aufnahme der Gäste, dass alle wie Christus
aufgenommen werden sollen. Aber hier setzt er nun
einen ganz wichtigen Schwerpunkt: die Armen.
«Ganz besondere Aufmerksamkeit soll man der
Aufnahme von Armen schenken; denn in
ihnen wird mehr als in andern Christus aufgenommen.»

Warum diese besondere Mahnung? Benedikt

gibt eine ganz klare Begründung an: «Die
Reichen sorgen schon durch ihr herrisches Auftreten

dafür, dass sie geehrt werden.»
In dieser Anordnung findet sich eine Problematik

aufgegriffen, die heute ganz besondere
Aktualität besitzt. In der heutigen Gesellschaft gilt
vor allem der etwas, der etwas leistet und deshalb
sich etwas leisten kann. «Für den neuzeitlichen
Europäer, das heisst für den Menschen der bürgerlichen

Welt, der Industriegesellschaft, der städtischen

Kultur ist die Arbeit in den bewussten
Mittelpunkt des Lebens gerückt. Sein Leben ist auf
Arbeit ausgerichtet. Sein Selbstbewusstsein, seine
soziale Anerkennung, seine Würde und damit
offenbar auch sein Wesen hängen an seiner Arbeit

und werden nach seinen Arbeitsleistungen
bemessen. Denn die bürgerliche, industrielle,
städtische Gesellschaft ist im Prinzip eine Lei-
stungsgesellschaft. Der Mensch gilt so viel,
wie er leistet oder sich aufgrund seiner Leistung
leisten kann» 0. Moltmann). Hier sollen die Klöster

ein Gegengewicht setzen.
Allerdings verlangt das in den Klöstern selber
eine Mentalitätsänderung. Allzusehr hat in den
Klöstern für die Behandlung der Gäste die «weltliche

Mentalität» Einzug gehalten. Arme wurden
weitgehend im «Armenstübchen» abgefertigt,
Reiche und bedeutende Menschen wurden mit
allen Ehren empfangen. Was Benedikt aus tiefer
Menschenkenntnis weiss, ist auch heute noch
aktuell: Reiche sorgen durch ihr Auftreten dafür,
dass sie geehrt werden. Noch ein anderer
Gesichtspunkt muss für die Klöster Beachtung
finden. Sie stehen immer in Gefahr, solche zu
bevorzugen, welche ihnen finanziell oder durch
ihren Einfluss in der Öffentlichkeit Vorteile
verschaffen. Hier gilt es, das Wort Jesu ernst zu nehmen

: «Wenn du ein Essen gibst, dann lade nicht
deine Freunde, deine Brüder, Verwandten oder
reiche Nachbarn. Sie laden dich dann nur wieder
ein, und damit hast du deinen Lohn. Wenn du
ein Festessen gibst, dann lade lieber Arme, Krüppel,

Lahme und Blinde ein. Du darfst dich
darüber freuen, dass sie es dir nicht vergelten können.

Denn Gott selbst wird es dir vergelten» 0.k
14, 12—14).
Es stellt sich heute allerdings die Frage, ob es
noch Arme gebe. Und da heute ja die
Sozialeinrichtungen des Staates für die Not aufkommen,
wird es für die Klöster immer schwieriger, wirklich

Arme beherbergen zu können. Vielleicht
müssten die Klöster selber aktiv werden und
verschämte Arme ausfindig machen, um ihnen zu
helfen, ihnen vielleicht einige Tage Gratisaufenthalt

im Kloster anzubieten.
Aber es gibt heute eine neue Form von Armut
und Elend. «Selbst in einer noch so reichen
Wohlstandsgesellschaft und unter der — freilich
utopischen — Voraussetzung, dass die Gesellschaft

allen Menschen alles beschaffte, was sie



88

tatsächlich brauchten, würden sich doch neue
Formen von Elend bilden. Und wäre es auch nur
die psychische Frustration, von der eines der
ersten geschichtlichen Symptome das augenblickliche

Unbehagen vieler Jugendlicher der westlichen
Welt ist» (J. Tillard). Hier kann sich auch für unser

Kloster in unserer Region eine neue Aufgabe
stellen: offen zu sein für die innere Not der
Mitmenschen und versuchen, ihnen eine menschlichere

Anteilnahme zukommen zu lassen, als den
Scheck der Fürsorge oder die mehr oder weniger
mechanisch verabreichte «Spritze» auf dem
Gesundheitsamt. Sicher ist, dass auch unser Kloster
sich vor die Gewissensanforderung gestellt sieht,
sich für solche Arme zu engagieren: besonderer
Einsatz für die Randgruppen der Gesellschaft,
Kontakt mit den Aussenstehenden der Gesellschaft

und ihren Nöten und Sorgen. Es gilt wie
Jesus Partei zu ergreifen für die Zukurzgekomme-
nen der Gesellschaft. In welcher Form dies
geschehen soll, dafür liegen noch keine «Modelle»
bereit. Hier wird es Phantasie brauchen, um neue
Wege der Hilfeleistung zu finden.
Das Kloster darf sich auch nicht der Frage entziehen,

wie es sich bei «grossen» Aktionen zugunsten

der Armen in der Gesellschaft engagieren
kann. Ich kann den notleidenden Bruder lieben,
indem ich ihm Geld in die Hand gebe, um heute
nacht für sich und seine Familie eine Unterkunft
zu finden. Ich kann aber auch dem Armen
helfen, indem ich kämpfe für eine Sozialeinrichtung,

die eine solche Elendssituation unmöglich
macht. Die Veränderung der Institutionen und
des sozialen Milieus gehört zu den vordringlichen
Liebeswerken. Die Liebe zu den Mitmenschen
kann schwerlich auskommen ohne die
gesellschaftlichen Organisationen. Der Einflussbereich
des Politischen reicht heute überall hin. In dieser
Hinsicht müssen die Christen im Lichte des
Evangeliums an der Gegenwart Kritik üben, um sie
immer mehr zu öffnen auf das hin, was sie sein
soll, wie auch an der Schaffung neuer Formen
mitarbeiten. — Dürfen heute die Ordensleute
sich noch von diesen Aufgaben dispensieren?
Sind nicht auch sie durch das Gebot der Näch¬

stenliebe verpflichtet, sich einzusetzen für
Gerechtigkeit, Recht und Frieden, mitzuarbeiten an
einer zukünftigen Welt mit besseren Institutionen

und Strukturen?
Sicher ist es gerade für ein Benediktinerkloster
nicht leicht, hier den richtigen Weg zu finden.
Aber eine Möglichkeit ist schon in der Regel
vorgezeichnet. Benedikt mahnt immer wieder in der
Regel, auf die Schwachen Rücksicht zu nehmen.
«Den Kranken oder schwächlichen Brüdern soll
man eine geeignete Arbeit oder Beschäftigung
zuweisen, damit sie nicht müssiggehen und auch
nicht durch die Last der Arbeit erdrückt oder
zum Fortgehen veranlasst werden. Der Abt muss
auf ihre Schwäche Rücksicht nehmen» (Kap. 48).
Und im Kapitel 55, wo es um die Zuteilung der
Kleider geht, stellt Benedikt einen wichtigen
Grundsatz auf: «Der Abt muss auf die Schwächen

der Bedürftigen Rücksicht nehmen, nicht
auf die Missgunst der Neider.» Ja, Benedikt
spricht in Kapitel 34 ausdrücklich vom Problem
der gleichen Behandlung und stellt auch hier den
Grundsatz auf: «Man nimmt auf die verschiedenen

Bedürfnisse Rücksicht. Wer also weniger
braucht, der danke Gott und sei nicht traurig;
wer mehr braucht, der demütige sich wegen seiner

Armseligkeit und überhebe sich nicht, weil
man auf ihn Rücksicht nimmt.» Damit ist im
Kloster für das Zusammenleben und die Bedeutung

des einzelnen in der Gemeinschaft ein
Massstab gesetzt, der sich vom Massstab in der
heutigen Gesellschaft unterscheidet. Wenn wir
Mönche dies ernst nehmen, dann können wir
auch in die soziale Umwelt eine Ausstrahlung
haben. Das Kloster kann so das Vorbild leben, sich
für die armen und schwachen Mitbrüder
einzusetzen. In jeder Klostergemeinschaft gibt es auch
Mitbrüder, die sich nicht gut behaupten können,
die «zu kurz» kommen. Sich für solche Mitbrüder
einsetzen, echte Sympathie, Mit-Leiden üben,
das kann vorbildlich sein für die soziale Umwelt,
kann ein Korrektiv bilden gegenüber dem
Wertmassstab in der heutigen Gesellschaft, in der nur
jener ernst genommen wird, welcher voll
leistungsfähig ist.


	Solidarisch mit allen Menschen, besonders mit den Armen : Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über Werte der Regel, die Bedeutung haben für die soziale Umwelt

