Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 3

Artikel: Solidarisch mit allen Menschen, besonders mit den Armen :

Uberlegungen unserer Klostergemeinschaft (iber Werte der Regel, die
Bedeutung haben fir die soziale Umwelt

Autor: [s.n.]
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wirts eilen und tun, was uns fiur die Ewigkeit
niitzt» (Vorwort). Vor allem beim Finden des
Weges und auch spiter bei seinem Begehen miis-
sen wir diesen Faktor Zeit mitberiicksichtigen.

Bei der weisen Missigung geht es um die Kunst
des rechten Handelns aufgrund der richtigen Ein-
schitzung und Unterscheidung von Tatsachen
und Moéglichkeiten, denen sich auch der Mensch
im Kloster immer gegeniibersieht. Versucht ein
Kloster, diesen Geist zu verwirklichen, wird da-
von auch etwas ausstrahlen, ohne dass dabei viele
Worte gemacht werden miissen. Positiv kann sich
diese Haltung auswirken im Hinblick auf die
Spannungen innerhalb der Kirche (Progressive
und Traditionalisten) und der sozialen Umwelt
(Vereinsamung, Macht des Stirkeren usw.).

Kissterliche Lebensgemeinschaft als Ausstrablung
in die soziale Umwelt

Was hier eben angetont wurde, das gilt generell
von der klosterlichen Lebensgemeinschaft. Sie hat
Bedeutung nicht nur fiir die wirksame Prisenz in
der Ortskirche, sondern auch in der sozialen Um-
welt. Die Menschen sind heute auf der Suche
nach echtem Gemeinschaftsleben. Ein besonderer
Aspekt kann im Kloster verwirklicht werden, der
heute in den sozialen Gemeinschaften iiberall zu
verwirklichen versucht wird: «herrschaftsfreie»
Gemeinschaften. Die Gemeinschaft bemiiht sich,
die Eigenart ihrer Glieder zu pflegen und ihnen
zu helfen, threm innersten Wesen treu zu sein
und so die vorgegebenen Moglichkeiten zu ent-
falten. Das geschieht, indem die Mitbriider fiir-
einander da sind und durch ihr Bemiihen, eins
zu sein in der Treue zu ihrer Berufung. Das fithrt
nicht zur Gefihrdung der Einheit, im Gegenteil :
Einheit ist die Frucht der Treue der Glieder zu
ithrer Berufung in der Vielfalt ihrer individuellen
Gaben.

83

Solidarisch mit allen
Menschen, besonders mit
den Armen

Uberlegungen unserer Klostergemeinschaft iiber
Werte der Regel, die Bedeutung haben fiir die
soziale Umwelt

«Werte der Regel, die Bedeutung haben fiir die
soziale Umwelt.» Ist eine solche Fragestellung
tiberhaupt berechtigt? Wenn wir die Regel unter
dem Gesichtspunkt lesen, ob da etwas zu diesem
Thema direkt und ausdriicklich gesagt wird, ste-
hen wir am Schluss mit leeren Hinden da. Die
Regel kommt auf diesen Aspekt nicht zu spre-
chen. Sie will ja nichts anderes erreichen, als dass
«wir durch ihre Beobachtung im Kloster eine ge-
wisse unserem Stande entsprechende Tugend be-



84

kunden und einen Anfang im klgsterlichen Le-
ben machen» (Kap. 73). Zum klésterlichen Le-
ben gehort aber nach Benedikt «die Abgeschlos-
senheit des Klosters und das treue Ausharren in
der Gemeinschaft» (Kap. 4). Die ganze Grund-
ausrichtung der Regel zielt auf die Erreichung der
Vollkommenheit der Ménche. Das geschieht da-
durch, dass wir «<im Kloster bis zum Tode an der
Lehre des Meisters festhalten und in Geduld am
Leiden Christi teilnehmen, damit wir auch ver-
dienen, Anteil zu haben an der Herrlichkeit sei-
nes Reiches» (Vorwort).

Auch das Konzil bringt nur ansatzweise diesen
Gesichtspunkt zur Sprache. Voll entwickelt ist in
den Konzilsdokumenten die Bedeutung des Or-
denslebens fiir die Kirche, besonders in der Kir-
chenkonstitution. Die Ordensleute «bieten Hilfe
zum Besten des Leibes Christi» (Nr. 43). «Das
geistliche Leben der Ordensleute muss dem
Wohl der ganzen Kirche gewidmet sein» (Nr.
44). Und die Zeichenfunktion, die das Konzil
dem Ordensleben zuschreibt, hat Bedeutung «fiir
alle Glieder der Kirche» (Nr. 44). Erst am Schluss
des Kapitels iiber die Ordensleute kommt das
Thema schwach zur Sprache: «Es soll keiner mei-
nen, die Ordensleute wiirden durch ihre Weihe
(Ordensgeliibde) den Menschen fremd oder fiir
die irdische Gesellschaft unniitz» (Nr. 46). Das
Konzil nennt auch, worin der Nutzen besteht:
«Die Ordensleute wirken geistlich mit den Men-
schen in der Welt zusammen, dass der Aufbau
der irdischen Gesellschaft immer in Gott griinde
und auf ihn ausgerichtet sei» (Nr. 46). Im Dekret
tiber die Erneuerung des Ordenslebens kommt
das Konzil nochmals darauf zu sprechen. Es ver-
langt von den Ordensleuten, dass sie eine ange-
messene Kenntnis der menschlichen Lebensver-
hiltnisse und der Zeitumstinde erwerben . .. da-
mit sie in klugem, vom Glauben erleuchtetem
Urteil den Menschen wirksamer helfen kénnen»
(Nr. 2). Konkreter spricht das Konzil im Zusam-
menhang der Armut der Kléster. Es verlangt,
dass die Kloster «von ihrem eigenen Besitz gerne
etwas beitragen fir den Unterhalt der Armens

(Nr. 13).

Es handelt sich bei dieser Fragestellung um eine
erst heute richtig bewusst gewordene Aufgabe
der Klsster. Uberhaupt ist ja die Bedeutung des
Sozialaspektes des menschlichen Lebens erst in
unserer Zeit richtig in der ganzen Fiille erkannt
worden. Allerdings hat dieser Aspekt des Lebens
dann rasch eine dominierende Position erreicht.
Das zeigt sich etwa darin, dass heute dem Thema
«Solidaritit» in den politischen Programmen eine
hohe Wertung zuerkannt wird.

Um so verdienstlicher ist es, dass bei den Fragen,
die den Monchen zur Besinnung auf die Regel
vorgelegt wurden, auch und gerade dieser Aspekt
betont wurde. Es scheint bei den Ménchen hier
ein Nachholbedarf in der monastischen Bewusst-
seinsbildung vorzuliegen. Wenigstens machten
wir in unserer Gemeinschaft die Erfahrung, dass
wir uns in der Auseinandersetzung mit dieser
Fragestellung am Anfang sehr schwer taten. Aber
es lohnte sich letztlich. Vielleicht hat sich bei kei-
ner andern Frage ein so grosser Lernprozess einge-
stellt wie gerade hier.

1. Bedeutung der Gottsuche fiir die soziale
Umwelt

Der Ménch muss eigentlich gar nicht weit auf die
Suche gehen nach Werten fiir die soziale Um-
welt. Schon allein dadurch, dass er seine Grund-
verpflichtung, die Gottsuche, ernst nimmt, bie-
tet er der sozialen Umwelt eine Hilfe an. Jeder
Mensch ist ja von Natur aus ein Gottsucher. Dies
den Menschen in einer oft Gott-losen Welt wie-
der bewusst zu machen, ist wohl die Hauptaufga-
be der Monche in unserer konkreten Situation.
Was den Ménch auszeichnet ist, dass er Gott in
allem sucht, dass er Gott mit allem zu dienen
sucht. Dadurch, dass er alles in den Gottesbezug
einbringt, kann der Ménch und das Kloster als
Ganzes unserer zerrissenen Welt in ihrer Sehn-
sucht nach Einheit wegweisend sein. Das andau-
ernde Interesse heutiger Menschen fiir Meditation
aller Art, die verschiedenen charismatischen Be-
wegungen, die neuen Jugendreligionen sind Zei-
chen einer suchenden Welt. Lebendige Bestin-



.a.\»? S




86

digkeit und Beharrlichkeit eines Klosters kann
hier so etwas wie eine zitternde Magnetnadel
sein, die Zeugnis ablegt vom anziehenden Pol.
«Unruhig ist unser Herz, bis es ruht in dir, o
Gott» (Augustinus).

2. Gastfreundschaft

Wir haben am Anfang gesagt, dass sich in der
Regel keine direkten Aussagen finden zum The-
ma «Werte der Regel fiir die soziale Umwelt».
Aber wenn wir die Bediirfnisse der sozialen Um-
welt beachten, wie sie von Menschen in der Welt
immer wieder an uns herangetragen werden,
dann bekommen bestimmte konkrete Anweisun-
gen der Regel plétzlich eine wirkliche Aktualitit.
Hier ist wohl an erster Stelle die Gastfreundschaft
zu nennen.

Gastfreundschaft gehért zum Ménchtum seit den
ersten Anfingen. Und auch Benedikt rechnet da-
mit und will, dass im Benediktinerkloster die
Gastfreundschaft grossziigig gepflegt wird. Er
spricht davon in einem eigenen Kapitel (53).
Hier findet sich die lapidare Aussage: «Dem Klo-
ster fehlt es nie an Gisten.» Darum sorgt Bene-
dikt dafiir, dass das Kloster auch dementspre-
chend ausgeriistet ist. Er spricht von einer eige-
nen Gastwohnung, in der gentigend Betten be-
reitgestellt sind und die von einem besonderen
Bruder, der von Gottesfurcht erfiillt ist, betreut
wird. Ebenso gibt es fiir die Giste eine besondere
Kiiche, damit die Giste, die zu unbestimmten
Zeiten kommen, auch richtig verpflegt werden
kdonnen. Fir diese Giistekiiche sind auch beson-
dere Briider vorgesehen, welche die Kochkunst
besser beherrschen als die Briider, welche fiir die
Ménche kochen.

Den Giisten wird solche grossziigige Behandlung
und Aufnahme geboten, weil Benedikt in ihnen
ein Geschenk Gottes sieht. «Alle Giiste, die zum
Kloster kommen, sollen wie Christus aufgenom-
men werden ; denn er wird einmal sagen: Ich war
Gast, und ihr habt mich aufgenommen. Allen
soll man die Ehre erweisen, die ihnen zukommt,
besonders den Briidern im Glauben und den Pil-
gern.»

Was den Gisten vom Kloster angeboten wird, ist
sicher zuerst einmal einfach die Herberge; wir
wiirden heute sagen: Kost und Logis. Das ergibt
sich klar aus den Bestimmungen iiber Kiiche und
Gastwohnung. Aber Benedikt bleibt nicht dabe:
stehen. Er will den Giisten mehr bieten. Sie sol-
len erfahren, dass sie zu einer Glaubensgemein-
schaft kommen, die auch und vor allem etwas
von ihrem Glauben bieten mdéchte. Daher die
Anordnung Benedikts: «Nach der Aufnahme
fiihrt man die Giste zum Gebet; dann setzt sich
der Obere zu ihnen oder ein Bruder, den er be-
auftragt hat. Man liest dem Gast zur Erbauung
aus dem gottlichen Gesetz vor. Dann soll man
ihn freundlich bewirten.»

Worin besteht die Aktualitit dieser Gastfreund-
schaft? Sicher ist heute das Bediirfnis nach Kost
und Logis nicht mehr besonders aktuell, obwohl
es auch heute noch irmere Menschen gibt, denen
das Kloster durch eine kostenlose Herberge eine
wirkliche Wohltat und Hilfe bieten kann. Viel
wichtiger aber ist heute ein anderes Angebot: das
der menschlichen, der geistlichen und religisen
Hilfe.

Die menschliche Hilfe. Wie viele Menschen gibt
es heute in der Welt, die kaum von jemandem
ernst genommen werden! Wenn solche Leute ins
Kloster kommen und hier erleben, dass sie «wie
Christus» aufgenommen werden, kann das fiir sie
zu einem echten, tiefen Erlebnis werden, wo-
durch sie den Glauben an sich selber und die ei-
gene Achtung und Hochschitzung finden kon-
nen. Gewiss sind die Formen, die Benedikt fiir
einen solchen «ehrfurchtsvollen> Empfang vor-
sieht, zeitbedingt: «Sobald ein Gast gemeldet
wird, sollen thm der Obere und die Briider mit
aller Freundlichkeit entgegengehen, wie es die
Liebe verlangt . .. Bei der Begriissung behandelt
man alle Giste, die ankommen oder weggehen,
mit grosser Bescheidenheit; man neigt den Kopf
oder wirft sich ‘ganz zur Erde nieder, um in den
Gisten Christus zu verehren, den man ja tatsich-
lich aufnimmt.» Gerade durch eine solche ehr-
furchtsvolle Behandlung der Giste kann das Klo-
ster ein Gegengewicht setzen zu dem ganzen Me-



chanismus und allem Unpersénlichen, das heute
im Bereich des Gistewesens sich mehr und mehr
breitmacht.

Die geistliche und religisse Hilfe. Hier eroffnet
sich heute fiir unser Kloster eine ganz neue Auf-
gabe. Es zeigt sich ein neues Bediirfnis nach einer
besonderen Gastfreundschaft: Laien und Prie-
ster, die einige Zeit das Klosterleben ganz oder
teilweise mitmachen méchten und vor allem Stil-
le und Sammlung suchen. Hier wird sich fiir un-
ser Kloster, wenn die nétigen Rdumlichkeiten zur
Verfiigung stehen, eine aktuelle Aufgabe stellen.
Nicht unbedingt im Sinne von «Kloster auf Zeit»,
sondern als Einzelangebot an einzelne Interessen-
ten. Das bedeutet, dass neben oder innerhalb des
Gistehauses ein besonderes «Haus der Stille» zur
Verfiigung stehen sollte, dazu auch Ménche, die
Menschen in diesem Haus der Stille zur Verfii-
gung stehen, um geistliche Hilfe, Beratung usw.
spenden zu kénnen.

3. Bevorzugung der Armen

Benedikt schreibt in der Anordnung iiber die
Aufnahme der Giste, dass alle wie Christus auf-
genommen werden sollen. Aber hier setzt er nun
einen ganz wichtigen Schwerpunkt: die Armen.
«Ganz besondere Aufmerksamkeit soll man der
Aufnahme von Armen ... schenken:; denn in ih-
nen wird mehr als in andern Christus aufgenom-
men.» Warum diese besondere Mahnung? Bene-
dikt gibt eine ganz klare Begriindung an: «Die
Reichen sorgen schon durch ihr herrisches Auftre-
ten dafiir, dass sie geehrt werden.»

In dieser Anordnung findet sich eine Problema-
tik aufgegriffen, die heute ganz besondere Ak-
tualitit besitzt. In der heutigen Gesellschaft gilt
vor allem der etwas, der etwas leistet und deshalb
sich etwas leisten kann. «Fiir den neuzeitlichen
Europier, das heisst fiir den Menschen der biirger-
lichen Welt, der Industriegesellschaft, der stidti-
schen Kultur ist die Arbeit in den bewussten Mit-
telpunkt des Lebens geriickt. Sein Leben ist auf
Arbeit ausgerichtet. Sein Selbstbewusstsein, seine
soziale Anerkennung, seine Wiirde und damit of-
fenbar auch sein Wesen hingen an seiner Arbeit

87

und werden nach seinen Arbeitsleistungen be-
messen. Denn die biirgerliche, industrielle, stid-
tische Gesellschaft ist ... im Prinzip eine Lei-
stungsgesellschaft. Der Mensch ... gilt so viel,
wie er leistet oder sich aufgrund seiner Leistung
leisten kann» (J. Moltmann). Hier sollen die Klo-
ster ein Gegengewicht setzen.

Allerdings verlangt das in den Klostern selber
eine Mentalititsinderung. Allzusehr hat in den
Klgstern fiir die Behandlung der Giste die «welt-
liche Mentalitits Einzug gehalten. Arme wurden
weitgehend 1m «Armenstiibchen» abgefertigt,
Reiche und bedeutende Menschen wurden mit
allen Ehren empfangen. Was Benedikt aus tiefer
Menschenkenntnis weiss, ist auch heute noch ak-
tuell: Reiche sorgen durch ihr Auftreten dafiir,
dass sie geehrt werden. Noch ein anderer Ge-
sichtspunkt muss fiir die Klgster Beachtung fin-
den. Sie stehen immer in Gefahr, solche zu be-
vorzugen, welche ihnen finanziell oder durch ih-
ren Einfluss in der Offentlichkeit Vorteile ver-
schaffen. Hier gilt es, das Wort Jesu ernst zu neh-
men: «Wenn du ein Essen gibst, dann lade nicht
deine Freunde, deine Briider, Verwandten oder
reiche Nachbarn. Sie laden dich dann nur wieder
ein, und damit hast du deinen Lohn. Wenn du
ein Festessen gibst, dann lade lieber Arme, Kriip-
pel, Lahme und Blinde ein. Du darfst dich dar-
iber freuen, dass sie es dir nicht vergelten kén-
nen. Denn Gott selbst wird es dir vergelten» (Lk
14, 12—14).

Es stellt sich heute allerdings die Frage, ob es
noch Arme gebe. Und da heute ja die Sozialein-
richtungen des Staates fiir die Not aufkommen,
wird es fur die Kloster immer schwieriger, wirk-
lich Arme beherbergen zu konnen. Vielleicht
missten die Kloster selber aktiv werden und ver-
schimte Arme ausfindig machen, um ihnen zu
helfen, thnen vielleicht einige Tage Gratisaufent-
halt im Kloster anzubieten.

Aber es gibt heute eine neue Form von Armut
und Elend. «Selbst in einer noch so reichen
Wohlstandsgesellschaft und unter der — freilich
utopischen — Voraussetzung, dass die Gesell-
schaft allen Menschen alles beschaffte, was sie



88

tatsichlich brauchten, wiirden sich doch neue
Formen von Elend bilden. Und wire es auch nur
die psychische Frustration, von der eines der er-
sten geschichtlichen Symptome das augenblickli-
che Unbehagen vieler Jugendlicher der westlichen
Welt ist> (J. Tillard). Hier kann sich auch fiir un-
ser Kloster in unserer Region eine neue Aufgabe
stellen: offen zu sein fiir die innere Not der Mit-
menschen und versuchen, ihnen eine menschli-
chere Anteilnahme zukommen zu lassen, als den
Scheck der Fiirsorge oder die mehr oder weniger
mechanisch verabreichte «Spritze» auf dem Ge-
sundheitsamt. Sicher ist, dass auch unser Kloster
sich vor die Gewissensanforderung gestellt sieht,
sich fiir solche Arme zu engagieren: besonderer
Einsatz fiir die Randgruppen der Gesellschaft,
Kontakt mit den Aussenstehenden der Gesell-
schaft und ihren Néten und Sorgen. Es gilt wie
Jesus Partei zu ergreifen fiir die Zukurzgekomme-
nen der Gesellschaft. In welcher Form dies ge-
schehen soll, dafiir liegen noch keine «Modelle»
bereit. Hier wird es Phantasie brauchen, um neue
Wege der Hilfeleistung zu finden.

Das Kloster darf sich auch nicht der Frage entzie-
hen, wie es sich bei «grossen» Aktionen zugun-
sten der Armen in der Gesellschaft engagieren
kann. Ich kann den notleidenden Bruder lieben,
indem ich ihm Geld in die Hand gebe, um heute
nacht fur sich und seine Familie eine Unterkunft
zu finden. Ich kann aber auch dem Armen hel-
fen, indem ich kimpfe fir eine Sozialeinrich-
tung, die eine solche Elendssituation unmaglich
macht. Die Verinderung der Institutionen und
des sozialen Milieus gehort zu den vordringlichen
Liebeswerken. Die Liebe zu den Mitmenschen
kann schwerlich auskommen ohne die gesell-
schaftlichen Organisationen. Der Einflussbereich
des Politischen reicht heute tiberall hin. In dieser
Hinsicht miissen die Christen im Lichte des Evan-
geliums an der Gegenwart Kritik iiben, um sie
immer mehr zu 6ffnen auf das hin, was sie sein
soll, wie auch an der Schaffung neuer Formen
mitarbeiten. — Diirfen heute die Ordensleute
sich noch von diesen Aufgaben dispensieren?
Sind nicht auch sie durch das Gebot der Nich-

stenliebe verpflichtet, sich einzusetzen fir Ge-
rechtigkeit, Recht und Frieden, mitzuarbeiten an
einer zukiinftigen Welt mit besseren Institutio-
nen und Strukturen?

Sicher ist es gerade fiir ein Benediktinerkloster
nicht leicht, hier den richtigen Weg zu finden.
Aber eine Moglichkeit ist schon in der Regel vor-
gezeichnet. Benedikt mahnt immer wieder in der
Regel, auf die Schwachen Riicksicht zu nehmen.

‘«Den Kranken oder schwichlichen Briidern soll

man eine geeignete Arbeit oder Beschiftigung
zuweisen, damit sie nicht miissiggehen und auch
nicht durch die Last der Arbeit erdriickt oder
zum Fortgehen veranlasst werden. Der Abt muss
auf ihre Schwiche Riicksicht nehmen» (Kap. 48).
Und im Kapitel 55, wo es um die Zuteilung der
Kleider geht, stellt Benedikt einen wichtigen
Grundsatz auf: «Der Abt muss auf die Schwi-
chen der Bediirftigen Riicksicht nehmen, nicht
auf die Missgunst der Neider.» Ja, Benedikt
spricht in Kapitel 34 ausdriicklich vom Problem
der gleichen Behandlung und stellt auch hier den
Grundsatz auf: «Man nimmt auf die verschiede-
nen Bediirfnisse Riicksicht. Wer also weniger
braucht, der danke Gott und sei nicht traurig;
wer mehr braucht, der demiitige sich wegen sei-
ner Armseligkeit und tberhebe sich nicht, weil
man auf ihn Riicksicht nimmt.» Damit ist im
Kloster fiir das Zusammenleben und die Bedeu-
tung des einzelnen in der Gemeinschaft ein
Massstab gesetzt, der sich vom Massstab in der
heutigen Gesellschaft unterscheidet. Wenn wir
Monche dies ernst nehmen, dann kénnen wir
auch in die soziale Umwelt eine Ausstrahlung ha-
ben. Das Kloster kann so das Vorbild leben, sich
fiir die armen und schwachen Mitbriider einzu-
setzen. In jeder Klostergemeinschaft gibt es auch
Mitbriider, die sich nicht gut behaupten kénnen,
die «zu kurz> kommen. Sich fiir solche Mitbriider
einsetzen, echte Sympathie, Mit-Leiden iiben,
das kann vorbildlich sein fiir die soziale Umwelt,
kann ein Korrektiv bilden gegeniiber dem Wert-
massstab in der heutigen Gesellschaft, in der nur
jener ernst genommen wird, welcher voll lei-
stungsfihig ist.



	Solidarisch mit allen Menschen, besonders mit den Armen : Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über Werte der Regel, die Bedeutung haben für die soziale Umwelt

