
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 3

Artikel: "...ob der Mönch wahrhaft Gott suche" : Überlegungen unserer
Klostergemeinschaft über den Zentralwert des klösterlichen Lebens

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72

«. ob der Mönch
wahrhaft Gott suche»

Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über
den Zentralwert des klösterlichen Lebens

Nach allgemeiner Meinung der Gläubigen
besteht der Kern des Klosterlebens in den drei
Gelübden: Armut, Keuschheit und Gehorsam.
Um so überraschter werden sie sein, wenn sie
vernehmen, dass erst um die Wende des 12.
Jahrhunderts der Brauch aufkam, diese drei
Ordensgelübde abzulegen. Ursprünglich bestand die
Verpflichtung der Mönche in gar nichts anderem
als in der konsequenten Befolgung des Evange¬

liums. Das Konzil hat diese Grundidee wieder
aufgegriffen und im Dekret über die zeitgemässe
Erneuerung des Ordenslebens verlangt, dass die
Ordensleute das Evangelium als höchste
Richtschnur ihres Lebens nehmen sollen (Nr. 2). Das
benediktinische Mönchtum hat diese Grundidee
immer bewusst festgehalten. Der Benediktiner
verpflichtet sich in der Ordensprofess nicht
ausdrücklich auf die drei «klassischen» Ordensgelübde.

Er verpflichtet sich einfach zum Klosterleben
in einer ganz bestimmten Gemeinschaft unter
der Leitung des Abtes. Der Kern des Mönchslebens

ist also der gleiche wie der Kern der
Botschaft und des Lebens Jesu. Jesus aber hat im
letzten nur eines gelebt und gelehrt: Leben in
Gemeinschaft mit Gott. Alles andere ist nichts
anderes als Auswirkung, Ausstrahlung, Entfaltung

dieses Kerns. So kann also für den
Benediktinermönch nur ein Wert den Mittelpunkt seines

geistlichen Lebens bilden : die Gottsuche.

1. Der Kern der Gottsuche
Echte Gottsuche wurzelt letztlich in der Gottesliebe.

Wenn Benedikt in seiner Regel auch noch
andere Motive angibt, so steht die Gottesliebe
doch im Zentrum als Triebfeder für die Gottsuche

und für das Mönchsleben. «Sobald man im
klösterlichen Leben und im Glauben Fortschritte
macht, weitet sich das Herz, und man geht den
Weg der Gebote Gottes in unsagbarer Freude der
Liebe» (Vorwort). «Der Gehorsam ohne Zögern
zeichnet die aus, denen die Liebe zu Christus
über alles geht» (Kap. 5). «Die Mönche sollen
nichts höher stellen als Christus, der uns alle zum
ewigen Leben führen möge» (Kap. 72).
Wenn Benedikt den Mönch zu dieser Gottsuche
aufruft, dann tut er das auch aus der Einsicht,
dass der Mensch in seinem Tiefsten und Letzten
von Natur aus ein Gottsucher ist. Diesem Urver-
langen des Menschen nach Gott weist Benedikt
in seiner Regel ein beherrschendes Betätigungsfeld

zu. Zugleich setzt Benedikt damit ein
Gegengewicht gegen die unnatürliche Haltung der
Ich-Suche. Gottsuche steht im Gegensatz zur
Selbstgenügsamkeit, die den Menschen letztlich



73

zerstört. Der Mensch kann sich selber nicht genügen,

sein Urverlangen übersteigt ihn immer
schon. So ist Gottsuche im tiefsten nichts anderes
als der «Ur-Ruf» des Menschen, das Auslangen,
das Anrufen des anderen, der allein dem Verlangen

des Menschen genügen kann. Wo der Mensch
oder auch eine Gemeinschaft erkannt hat, dass

Selbstgenügsamkeit zerstörend wirkt, und aus
dieser Erfahrung heraus über sich hinausfragt
und nach etwas oder jemandem ruft, dort ist
auch die Bereitschaft da, einzugehen auf einen
Anruf, der vom anderen kommt. Genau in
diesem Rahmen sieht Benedikt auch die klösterliche
Gottsuche: «Das ruft der Herr der Volksmenge
zu : ,Wer ist der Mensch, der das Leben liebt
und gute Tage zu sehen wünscht?' Wenn du das
hörst und antwortest: ,Ich', dann sagt Gott zu
dir: meide das Böse und tu das Gute, suche
den Frieden und jage ihm nach! Wenn ihr das

tut, dann richte ich meine Augen auf euch und
höre eure Gebete, und noch ehe ihr mich anruft,
sage ich zu euch: Hier bin ich.' Was könnte uns,
liebe Brüder, willkommener sein als die Stimme
des Herrn, der uns einlädt? Seht doch, in seiner
Güte zeigt uns der Herr den Weg zum Leben»
(Vorwort).
Weil Gottsuche dem innersten Verlangen des
Menschen entspricht, darum ist sie auch etwas
Beglückendes. Das sagt Benedikt in der eben
zitierten Stelle. Damit spricht er nur aus, was
gottsuchende Menschen immer wieder bezeugt haben
und bezeugen. Vor allem die Psalmendichter
sprechen in verschiedenster Weise vom Glück der
Gottsuche. «Alle, die dich suchen, frohlocken
und freuen sich in dir» (Ps. 70). «Die den Herrn
suchen, sollen von Herzen sich freuen» (Ps. 105).
Trotz des Urverlangens des Menschen nach Gott
und trotz des Glückes, das die Gottsuche
schenkt, ist der Mensch nicht leicht zur Gottsuche

zu begeistern. Der Mensch entfernt sich nur
allzu leicht «durch die Trägheit des Ungehorsams»

(Vorwort) von Gott. Anstatt Gott mit un-
sern empfangenen Gaben zu dienen, «betrüben
wir Gott durch unser böses Tun» (Vorwort). Das
aber hat die Auswirkung, dass Gott «uns als

nichtsnutzige Knechte der ewigen Strafe überantwortet,

weil wir ihm zur Herrlichkeit nicht folgen
wollten» (Vorwort).
Wie kann da der Mensch allgemein und der
Mönch im besonderen zur Gottsuche motiviert
werden? Benedikt schlägt als Möglichkeit das

vor, was auch sonst im zwischenmenschlichen
Bereich Motiv sein kann : einer spricht zum andern
von seiner «Entdeckung». Ahnlich machten es ja
die ersten Jünger Jesu: Andreas erzählt seinem
Bruder Petrus, er habe den Messias gefunden ;

Philippus meldet seine «Entdeckung» Natanael
und fordert ihn auf: «Komm mit und überzeuge
dich selbst» (Jo 2,40—42). Menschen lassen sich

zur Gottsuche bewegen, weil andere ihnen erzählen,

welches Glück solche Gottsuche schenke. So

mahnt Benedikt: «Höre, mein Sohn, auf die
Lehren des Meisters und neige das Ohr des

Herzens; nimm die Mahnung des gütigen Vaters auf
und erfülle sie durch die Tat» (Vorwort).
Wirkungsvoller als das Wort eines «Erfahrenen»
ist die Erfahrung selber. Darum möchte Benedikt
seinen Schüler vor allem zu einer tiefen und
lebendigen Gotteserfahrung führen. «Wir glauben,
dass Gott überall gegenwärtig ist und dass die
Augen des Herrn an jedem Ort die Guten und
Bösen beobachten» (Kap. 19). So macht Benedikt

den Mönch vertraut mit den einladenden
Zeichen der Liebe und Güte des grossen Gottes,
die immer schon an seinem Wege stehen. Am
Anfang wird es sich um «rudimentäre»
Gotteserfahrungen handeln, die sich aber im Verlauf
des Mönchslebens immer mehr erweitern und
immer mehr anlocken. Die Wirkung solcher
Gotteserfahrung nennt Benedikt mit dem Stichwort
«Leben». Gott wird erfahren als Kraft und Quelle
meines Lebens. Es brechen in mir neue, grössere
Lebensmöglichkeiten auf zur Selbstverwirklichung.

Dadurch werde ich fähig zu lebensfördernder

Gemeinschaft mit den Mitmenschen.
Solche Erfahrung Gottes weckt im Mönch und
in jedem Menschen die Haltung der Ehrfurcht.
Benedikt misst der Ehrfurcht im ganzen Bereich
des Klosters eine grosse Bedeutung zu. «Die
jüngeren Brüder sollen die älteren ehren, die älteren



74

die jüngeren lieben» (Kap. 63). «Wenn einer
etwas vom Obern zu erfragen hat, so tue er es in
aller Demut und ehrfürchtiger Unterwerfung»
(Kap. 6). «Alles Gerät und die ganze Habe des
Klosters soll als heiliges Altargerät betrachtet
werden» (Kap. 31). «Wir wollen bedenken, wie wir
vor dem Angesicht der Gottheit und ihrer Engel
sein müssen, und so beim Psalmensingen stehen,
dass unser Herz im Einklang sei mit unserm
Wort» (Kap. 19). «Zum Herrn, dem Gott des

Weltalls, müssen wir in aller Demut und mit reiner

Hingabe flehen» (Kap. 20).
Diese Ehrfurcht verhindert das Auseinanderbrechen

des klösterlichen Lebens in zwei getrennte
Bereiche : hier Gotteserfahrung und religiöses
Leben, dort tägliche Arbeit und Welterfahrung im
negativen Sinn. Das ganze Kloster wird sich,
getragen von Gottsuche und Gotteserfahrung, im
harmonischen Einklang von Schöpfungs- und
Erlösungsordnung abspielen, in der gegenseitigen
Zuordnung von Natur und Ubernatur.

2. Gottsuche in der Gemeinschaft
Gottsuche ist nicht etwas spezifisch Mönchisches.
Das gilt für alle Christen, ja für alle Menschen.
Das Spezifische der mönchischen Gottsuche zeigt
sich darin, dass sie sich in der Gemeinschaft der
Mitbürger vollzieht. Benedikt nennt im 1. Kapitel

der Regel drei Hilfen für die Gottsuche:
Regel, Abt, Gemeinschaft. Dadurch unterscheidet
sich benediktinische Gottsuche von andern
Formen. Damit setzt Benedikt bewusst von einer
grossen Tradition ab: dem Eremitentum. Er zeigt
zwar für die Einsiedler Hochachtung, trotzdem
entschliesst er sich, «der tüchtigsten Art von
Mönchen, den Cönobiten (jenen, die in Gemeinschaft

leben), mit Gottes Hilfe eine feste
Ordnung zu geben» (Kap. 1).
So grundsätzlich Benedikt hier einen Strich unter
die Tradition gezogen hat, im Verlauf der Zeit
kam es immer wieder dazu, eremitische Elemente
ins benediktinische Klosterleben einzubauen. Mit
dazu beigetragen hat auch die Geistes- und
Frömmigkeitsgeschichte vor allem der Neuzeit.
Da vollzog sich die Gottsuche weitgehend in der

«individuellen Innerlichkeit». Heute ist die
Bedeutung der Gemeinschaft für die Entfaltung des
Menschen und auch für die Gottsuche wieder
neu entdeckt worden. Die Nähe des Herrn wird
nicht nur im privaten Gebet entdeckt und erlebt,
sondern immer mehr in der Gemeinschaft. Im
gemeinsamen Gebet wird zuweilen eine grosse
Tiefe und Einheit erfahren, und im Zueinander
und Miteinander der verschiedenen Gnadengaben

wird deutlich, dass der Herr unter uns ist.
Benedikt nennt verschiedene Hilfen, welche die
Gemeinschaft für die Gottsuche bieten kann. Da
ist einmal das Beispiel der Mitbrüder. Der Abt
kann einem Mönch einen höheren Rang in der
Reihenfolge geben wegen des verdienstlicheren
Lebens (Kap. 63). Der Abt kann einem fremden
Mönch das Verbleiben in der Klostergemeinschaft

nahelegen, damit die andern an seinem
Beispiel lernen (Kap. 61). Eine besondere Hilfe
kann der Mönch erhalten durch die geistlichen
Väter. Der Mönch soll die verborgenen Sünden
der Seele den geistlichen Vätern offenbaren, die
es verstehen, eigene und fremde Wunden zu heilen

(Kap. 46). Ein besonderes Hilfsmittel in der
Gottsuche sind die Gnadengaben, wir sagen heute

Charismen, welche einzelne Mitbrüder erhalten,

z. B. die Gabe des Gebetes, der Enthaltsamkeit

usw. Dadurch können andere Mönche angeregt

werden in der Gottsuche. Speziell natürlich
ist es der Abt, der aufgrund seines Amtes geistlicher

Vater ist und die ganze Gemeinschaft und
jeden einzelnen Mönch in der Gottsuche fördern
soll. Letztlich sind alle Anordnungen der Regel
und alle Anweisungen des Abtes von diesem
einen Wert her geprägt, dass jeder Mönch wirklich,
wahrhaft Gott suche. Der Abt hat alles so zu ordnen

und zu regeln, dass der Eifer nicht nur nicht
erlahme, sondern immer grösser werde, dass die
Schwachen nicht mutlos und abgeschreckt werden

und dass die Starken immer noch mehr
verlangen.

3 Der Gottesdienst, die spezifisch
benediktinische Form der Gottsuche
Alle Anordnungen der Regel stehen im Dienst





76

der Gottsuche. Aber Benedikt selber bringt in
seine Anordnungen eine Wertskala. Der höchste
Wert für die Gottsuche ist nach Benedikt der
Gottesdienst, das «Opus Dei». «Sobald man zur
Stunde des göttlichen Dienstes das Zeichen hört,
lasse man alles liegen, was man in den Händen
hat, und komme in grösster Eile herbei, jedoch
mit Ernst, um keinen Anlass zur Leichtfertigkeit
zu geben. Man soll also dem Gottesdienst nichts
vorziehen» (Kap. 43). Chorgebet ist der Ort
besonderer Gottesbegegnung, weil Gott hier in
besonderer Weise gegenwärtig ist (Kap. 19). Hier
ist der Ort, wo Gott sein Heilswerk vor allem
wirkt. Weil Gott hier in besonderer Weise
wirkend gegenwärtig ist, ist der Gottesdienst, das
«Werk Gottes», in erster Linie ein «Werk, das
Gott wirkt». Gott macht uns fähig, auf ihn zu
hören, auf Gott zuzugehen, aus uns herauszutreten

und uns Gott zu überlassen, um so uns selber
zu finden.
Daraus resultiert der richtige Eifer für den
Gottesdienst, den Benedikt fordert, wenn einer
Mönch werden will. Eifer haben für den Gottesdienst

heisst Eifer haben für Gott und sein Werk,
für das, was Gott an uns tun will, und es an uns
nicht ohne uns, sondern mit uns tun will. Wir
sind gefragt, ob wir mittun wollen. Das ist die
eine Seite der Liturgie: die Bewegung von Gott
her zu uns. Gott kommt auf uns zu, er dient
zuerst uns, bevor wir ihm dienen können. Eifer
haben für den Gottesdienst heisst eben diese Seite
herauszuheben: das, was Gott tut und sagt, hören

wollen. — Der Gehorsam gegen Gott ist die
andere Seite der Liturgie: es geht darum, dass

wir recht hören.
Das Opus Dei ist daher der Ort, an dem die
Grundhaltung der Gottsuche eingeübt wird. Was
will Benedikt eigentlich mit seiner Regel? Es geht
ihm um die Besserung des Lebens, die Bewahrung

der Liebe, den Fortschritt im Glauben
(Vorwort). Es geht ihm darum, dass der Mönch alle
Vorschriften der Regel «nicht mehr aus Furcht vor
der Hölle, sondern aus Liebe zu Christus beachtet,

weil das Gute ihm zur Gewohnheit geworden
ist» (Kap. 7). Das setzt voraus, dass der Mönch zu

jener Gottesliebe heranreift, die vollkommen ist.
Kurz: es geht darum, dass der Mönch die
Haltung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
in sich zur vollen Blüte bringt. Nun aber ist der
Gottesdienst mit dem Psalmengebet das vorzüglichste

Mittel dazu. Gottesdienst ist in erster
Linie Gotteslob. Indem der Mönch dieses Gotteslob

aber so vollzieht, dass das Herz mit dem
Wort übereinstimmt, vollzieht er innerlich
immer gerade diese Grundhaltung der Gottsuche.
Im Chorgebet übt der Mönch diese Haltung ein
und lässt sie lebendig werden, so dass sie dann
sein ganzes tägliches Leben prägt und leitet : das
stille Gebet des einzelnen, das aus dem Psalmengesang

erfliesst und wieder in ihn einmündet;
der Gehorsam gegenüber den Obern und
Mitbrüdern; die Last der Arbeit und des
Gemeinschaftslebens. — So wird hier eine neue Bedeutung

der Mahnung Benedikts, dem Gottesdienst
nichts vorzuziehen, sichtbar: der Gottesdienst
hat nicht nur Vorrang vor allem, weil das Lob
Gottes erste und wichtigste Aufgabe des
Menschen ist, sondern auch, weil hier die eigentliche
Bekehrung, die Gottsuche sich verwirklicht.

4. Gottstiche als Beitrag der Benediktiner
zur Sendung des Gottesvolkes
Das Konzil hat die Bedeutung des Ordenslebens
für die Kirche ausgedrückt mit dem Stichwort:
«Zeichen». Durch den eindeutigen Primat der
Gottsuche setzen die Mönche ein Zeichen in der
Welt. «Im lebendigen Lebensvollzug der Kirche,
die sich die Hoffnungen und Probleme der
Menschen zu eigen macht, erinnern die Ordensleute
durch ihre Entscheidungen, die in ihr Herz und
Fleisch eingegraben sind, daran, dass die Suche
nach Gott allem andern vorgeht» (J. Tillard). Das
Mönchsleben mit dem Vorrang der Gottsuche
bekundet die «evangelische Uberzeugung», dass

Gott, der sich in Jesus Christus geoffenbart hat,
zwar nicht das einzige Gut, wohl aber das «eine
Notwendige» ist. Unter allen Gütern, auch den
von Menschen geschaffenen, ist Gott das höchste
Gut.



77

Das Benediktinerkloster setzt dieses Zeichen vor
allem durch den Vorrang des Gottesdienstes. In
einer Welt, in der das direkt Religiöse immer
mehr verschwindet, haben die Klöster ganz allgemein

die Aufgabe, das Religiöse für die
Menschen präsent zu machen. Das gilt auch innerhalb

der Kirche. Es können infolge Priestermangels

quantitativ nicht mehr so viele religiöse
Anlässe angeboten werden wie früher. Hier kann
unser Kloster Hilfe leisten durch ein entsprechendes

Angebot von Gottesdiensten. Vor allem ist es
das Chorgebet, das diese Funktion ausüben
kann. Dadurch, dass wir das Opus Dei vollziehen,

während des Tages mehrmals zum Beten
zusammenkommen, sehen die Leute, dass wir
Arbeit und vieles andere hintanstellen. Unser
Kloster möchte ein Ort sein, wo die Leute erleben,

dass wir Zeit haben für Gott. So können wir
ein Gegengewicht schaffen gegen eine Haltung,
die ganz verzweckt ist. Indem wir zweckfrei Zeit
und Raum schaffen für Gottesdienst und Stille,
leisten wir dem Gewinn-, Genuss- und Erfolgsdenken

Widerstand.
Allerdings, Gottsuche darf nie zum Vergessen
der Menschen führen. Wenn man das Evangelium

und besonders die johanneische Sicht ernst
nimmt, entdecken wir, dass die radikale Gottsuche

nur dann wahrhaft christlich ist, wenn sie zu
wirklicher Gemeinschaft mit der Not der
Menschen führt. Ein Leben, in dessen Mittelpunkt
die Suche nach Gott steht, wäre nicht im Sinn
des Evangeliums, wenn die Sorge um den
Menschen nicht mit dieser Gottsuche zusammenginge.

«Im Christentum ist die Heilsordnung der
Inkarnation bestimmend. Das ,Vor-Gott' des Glaubens

weist hin auf das ,Für die Menschen'. Vorder-

und Rückseite eines einzigen, untrennbaren
Ja zu Jesus Christus. So sehr, dass dort, wo
man — wie im Ordensstand — dem Evangelium
unbedingt treu sein will, nur dann für die
Absolutheit Gottes und für seine jedes menschliche
Ziel überragende Priorität Zeugnis ablegen kann,
wenn dieses ,Vor-Gott' mit dem echten Ringen
um Teilnahme an den Menschheitsfragen
zusammengeht» (J. Tillard).

Im Glauben geeint
Die Bedeutung unseres Klosters als

Glaubensgemeinschaft für die Ortskirche
Aus den Überlegungen unserer Gemeinschaft
über unsere Aufgabe in der Ortskirche

In der Kirchenkonstitution sagt das Konzil über
den Ordensstand: «Der Ordensstand, der seine
Glieder von den irdischen Sorgen mehr befreit,
macht allen Gläubigen die himmlischen Güter
kund, die schon in dieser Zeit gegenwärtig sind.
Er bezeugt das neue und ewige, in der Erlösung
Christi erworbene Leben und kündigt die
zukünftige Auferstehung und Herrlichkeit des
Himmelreiches an» (Nr. 44). Daraus ergibt sich
klar, dass das Ordensleben nicht nur Selbstzweck
ist, dass die Mönche nicht nur ins Kloster gehen,
um ihr Heil zu sichern. Sie haben durch ihre
Berufung auch eine Aufgabe und Sendung im
Dienste der ganzen Kirche, «das geistliche Leben
der Ordensleute muss auch dem Wohl der ganzen

Kirche gewidmet sein» (Nr. 44). Das Konzil
sagt in diesem Zusammenhang klar, worin diese
Aufgabe und Sendung in erster Linie besteht.


	"...ob der Mönch wahrhaft Gott suche" : Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über den Zentralwert des klösterlichen Lebens

