Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 3

Artikel: "...ob der Ménch wahrhaft Gott suche" : Uberlegungen unserer
Klostergemeinschaft Gber den Zentralwert des klosterlichen Lebens

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

72

«...obder Ménch
wahrhaft Gott suche»

Uberlegungen unserer Klostergemeinschaft tiber
den Zentralwert des klssterlichen Lebens

Nach allgemeiner Meinung der Gliubigen be-
steht der Kern des Klosterlebens in den drei Ge-
libden: Armut, Keuschheit und Gehorsam.
Um so iiberraschter werden sie sein, wenn sie ver-
nehmen, dass erst um die Wende des 12. Jahr-
hunderts der Brauch aufkam, diese drei Ordens-
gelitbde abzulegen. Urspriinglich bestand die
Verpflichtung der Ménche in gar nichts anderem
als in der konsequenten Befolgung des Evange-

liums. Das Konzil hat diese Grundidee wieder
aufgegriffen und im Dekret tiber die zeitgemisse
Erneuerung des Ordenslebens verlangt, dass die
Ordensleute das Evangelium als hochste Richt-
schnur ihres Lebens nehmen sollen (Nr. 2). Das
benediktinische Ménchtum hat diese Grundidee
immer bewusst festgehalten. Der Benediktiner
verpflichtet sich in der Ordensprofess nicht aus-
dricklich auf die drei «klassischen» Ordensgeliib-
de. Er verpflichtet sich einfach zum Klosterleben
in einer ganz bestimmten Gemeinschaft unter
der Leitung des Abtes. Der Kern des Monchsle-
bens ist also der gleiche wie der Kern der Bot-
schaft und des Lebens Jesu. Jesus aber hat im
letzten nur eines gelebt und gelehrt: Leben in
Gemeinschaft mit Gott. Alles andere ist nichts
anderes als Auswirkung, Ausstrahlung, Entfal-
tung dieses Kerns. So kann also fiir den Benedik-
tinerménch nur ein Wert den Mittelpunkt seines
geistlichen Lebens bilden: die Gottsuche.

1. Der Kern der Gottsuche

Echte Gottsuche wurzelt letztlich in der Gottes-
liebe. Wenn Benedikt in seiner Regel auch noch
andere Motive angibt, so steht die Gottesliebe
doch im Zentrum als Triebfeder fiir die Gottsu-
che und fiir das Monchsleben. «Sobald man im
klosterlichen Leben und im Glauben Fortschritte
macht, weitet sich das Herz, und man geht den
Weg der Gebote Gottes in unsagbarer Freude der
Liebe» (Vorwort). «Der Gehorsam ohne Zégern
zeichnet die aus, denen die Liebe zu Christus
tber alles geht> (Kap. 5). «Die Ménche sollen
nichts héher stellen als Christus, der uns alle zum
ewigen Leben fithren mége» (Kap. 72).

Wenn Benedikt den Monch zu dieser Gottsuche
aufruft, dann tut er das auch aus der Einsicht,
dass der Mensch in seinem Tiefsten und Letzten
von Natur aus ein Gottsucher ist. Diesem Urver-
langen des Menschen nach Gott weist Benedikt
in seiner Regel ein beherrschendes Betitigungs-
feld zu. Zugleich setzt Benedikt damit ein Ge-
gengewicht gegen die unnatiirliche Haltung der
Ich-Suche. Gottsuche steht im Gegensatz zur
Selbstgeniigsamkeit, die den Menschen letztlich



zerstort. Der Mensch kann sich selber nicht genii-
gen, sein Urverlangen iibersteigt ihn immer
schon. So ist Gottsuche im tiefsten nichts anderes
als der «Ur-Ruf» des Menschen, das Auslangen,
das Anrufen des anderen, der allein dem Verlan-
gen des Menschen geniigen kann. Wo der Mensch
oder auch eine Gemeinschaft erkannt hat, dass
Selbstgeniigsamkeit zerstorend wirkt, und aus
dieser Erfahrung heraus tber sich hinausfragt
und nach etwas oder jemandem ruft, dort ist
auch die Bereitschaft da, einzugehen auf einen
Anruf, der vom anderen kommt. Genau in die-
sem Rahmen sieht Benedikt auch die klosterliche
Gottsuche: «Das ruft der Herr der Volksmenge
zu ...: ,Wer ist der Mensch, der das Leben liebt
und gute Tage zu sehen wiinscht?* Wenn du das
horst und antwortest: ,Ich‘, dann sagt Gott zu
dir: , ... meide das Bése und tu das Gute, suche
den Frieden und jage ihm nach! Wenn ihr das
tut, dann richte ich meine Augen auf euch und
hore eure Gebete, und noch ehe ihr mich anruft,
sage ich zu euch: Hier bin ich.‘ Was kénnte uns,
liebe Briider, willkommener sein als die Stimme
des Herrn, der uns einlidt? Seht doch, in seiner
Giite zeigt uns der Herr den Weg zum Leben»
(Vorwort).

Weil Gottsuche dem innersten Verlangen des
Menschen entspricht, darum ist sie auch etwas
Begliickendes. Das sagt Benedikt in der eben zi-
tierten Stelle. Damit spricht er nur aus, was gott-
suchende Menschen immer wieder bezeugt haben
und bezeugen. Vor allem die Psalmendichter
sprechen in verschiedenster Weise vom Gliick der
Gottsuche. «Alle, die dich suchen, frohlocken
und freuen sich in dir» (Ps. 70). «Die den Herrn
suchen, sollen von Herzen sich freuen» (Ps. 105).
Trotz des Urverlangens des Menschen nach Gott
und trotz des Gliickes, das die Gottsuche
schenkt, ist der Mensch nicht leicht zur Gottsu-
che zu begeistern. Der Mensch entfernt sich nur
allzu leicht «durch die Trigheit des Ungehor-
sams» (Vorwort) von Gott. Anstatt Gott mit un-
sern empfangenen Gaben zu dienen, «betriiben
wir Gott durch unser béses Tun» (Vorwort). Das
aber hat die Auswirkung, dass Gott «uns als

73

nichtsnutzige Knechte der ewigen Strafe iiberant-
wortet, weil wir ihm zur Herrlichkeit nicht folgen
wollten» (Vorwort).

Wie kann da der Mensch allgemein und der
Ménch im besonderen zur Gottsuche motiviert
werden? Benedikt schligt als Moglichkeit das
vor, was auch sonst im zwischenmenschlichen Be-
reich Motiv sein kann: einer spricht zum andern
von seiner «Entdeckung». Ahnlich machten es ja
die ersten Jinger Jesu: Andreas erzihlt seinem.
Bruder Petrus, er habe den Messias gefunden;
Philippus meldet seine «Entdeckung» Natanael
und fordert ihn auf: «<Komm mit und tiberzeuge
dich selbst» (Jo 2,40—42). Menschen lassen sich
zur Gottsuche bewegen, weil andere ihnen erzih-
len, welches Gliick solche Gottsuche schenke. So
mahnt Benedikt: «Hoére, mein Sohn, auf die
Lehren des Meisters und neige das Ohr des Her-
zens; nimm die Mahnung des giitigen Vaters auf
und erfiille sie durch die Tat» (Vorwort).
Wirkungsvoller als das Wort eines «Erfahrenen»
ist die Erfahrung selber. Darum mochte Benedikt
seinen Schiiler vor allem zu einer tiefen und le-
bendigen Gotteserfahrung fithren. «Wir glauben,
dass Gott iiberall gegenwirtig ist und dass die
Augen des Herrn an jedem Ort die Guten und
Bosen beobachtens (Kap. 19). So macht Bene-
dikt den Ménch vertraut mit den einladenden
Zeichen der Liebe und Giite des grossen Gottes,
die immer schon an seinem Wege stehen. Am
Anfang wird es sich um «rudimentire» Gottes-
erfahrungen handeln, die sich aber im Verlauf
des Monchslebens immer mehr erweitern und im-
mer mehr anlocken. Die Wirkung solcher Gottes-
erfahrung nennt Benedikt mit dem Stichwort
«Leben». Gott wird erfahren als Kraft und Quelle
meines Lebens. Es brechen in mir neue, gréssere
Lebensméglichkeiten auf zur Selbstverwirkli-
chung. Dadurch werde ich fihig zu lebensfor-
dernder Gemeinschaft mit den Mitmenschen.
Solche Erfahrung Gottes weckt im Ménch und
in jedem Menschen die Haltung der Ehrfurcht.
Benedikt misst der Ehrfurcht im ganzen Bereich
des Klosters eine grosse Bedeutung zu. «Die jiin-
geren Briider sollen die dlteren ehren, die ilteren



74

die jingeren lieben» (Kap. 63). «Wenn einer et-
was vom Obern zu erfragen hat, so tue er es in
aller Demut und echrfiirchtiger Unterwerfung»
(Kap. 6). «Alles Gerit und die ganze Habe des
Klosters soll als heiliges Altargerit betrachtet wer-
den» (Kap. 31). «Wir wollen bedenken, wie wir
vor dem Angesicht der Gottheit und ihrer Engel
sein miissen, und so beim Psalmensingen stehen,
dass unser Herz im Einklang sei mit unserm
Wort» (Kap. 19). «Zum Herrn, dem Gott des
Weltalls, miissen wir in aller Demut und mit rei-
ner Hingabe flehen» (Kap. 20).

Diese Ehrfurcht verhindert das Auseinanderbre-
chen des klosterlichen Lebens in zwei getrennte
Bereiche: hier Gotteserfahrung und religioses Le-
ben, dort tigliche Arbeit und Welterfahrung im
negativen Sinn. Das ganze Kloster wird sich, ge-
tragen von Gottsuche und Gotteserfahrung, im
harmonischen Einklang von Schépfungs- und Er-
l6sungsordnung abspielen, in der gegenseitigen
Zuordnung von Natur und Ubernatur.

2. Gottsuche in der Gemeinschaft

Gottsuche ist nicht etwas spezifisch Ménchisches.
Das gilt fiir alle Christen, ja fiir alle Menschen.
Das Spezifische der ménchischen Gottsuche zeigt
sich darin, dass sie sich in der Gemeinschaft der
Mitbiirger vollzieht. Benedikt nennt im 1. Kapi-
tel der Regel drei Hilfen fir die Gottsuche: Re-
gel, Abt, Gemeinschaft. Dadurch unterscheidet
sich benediktinische Gottsuche von andern For-
men. Damit setzt Benedikt bewusst von einer
grossen Tradition ab: dem Eremitentum. Er zeigt
zwar fur die Einsiedler Hochachtung, trotzdem
entschliesst er sich, «der tiichtigsten Art von
Ménchen, den Cénobiten (jenen, die in Gemein-
schaft leben), mit Gottes Hilfe eine feste Ord-
nung zu geben» (Kap. 1).

So grundsitzlich Benedikt hier einen Strich unter
die Tradition gezogen hat, im Verlauf der Zeit
kam es immer wieder dazu, eremitische Elemente
ins benediktinische Klosterleben einzubauen. Mit
dazu beigetragen hat auch die Geistes- und
Frommigkeitsgeschichte vor allem der Neuzeit.
Da vollzog sich die Gottsuche weitgehend in der

«individuellen Innerlichkeit>. Heute ist die Be-
deutung der Gemeinschaft fiir die Entfaltung des
Menschen und auch fiir die Gottsuche wieder
neu entdeckt worden. Die Nihe des Herrn wird
nicht nur im privaten Gebet entdeckt und erlebt,
sondern immer mehr in der Gemeinschaft. Im
gemeinsamen Gebet wird zuweilen eine grosse
Tiefe und Einheit erfahren, und im Zueinander
und Miteinander der verschiedenen Gnadenga-
ben wird deutlich, dass der Herr unter uns ist.
Benedikt nennt verschiedene Hilfen, welche die
Gemeinschaft fur die Gottsuche bieten kann. Da
ist einmal das Beispiel der Mitbriider. Der Abt
kann einem Ménch einen héheren Rang in der
Reihenfolge geben wegen des verdienstlicheren
Lebens (Kap. 63). Der Abt kann einem fremden
Ménch das Verbleiben in der Klostergemein-
schaft nahelegen, damit die andern an seinem
Beispiel lernen (Kap. 61). Eine besondere Hilfe
kann der Moénch erhalten durch die geistlichen
Viter. Der Monch soll die verborgenen Siinden
der Seele den geistlichen Vitern offenbaren, die
es verstehen, eigene und fremde Wunden zu hei-
len (Kap. 46). Ein besonderes Hilfsmittel in der
Gottsuche sind die Gnadengaben, wir sagen heu-
te Charismen, welche einzelne Mitbriider erhal-
ten, z. B. die Gabe des Gebetes, der Enthaltsam-
keit usw. Dadurch kénnen andere Ménche ange-
regt werden in der Gottsuche. Speziell natiirlich
ist es der Abt, der aufgrund seines Amtes geistli-
cher Vater ist und die ganze Gemeinschaft und
jeden einzelnen Ménch in der Gottsuche férdern
soll. Letztlich sind alle Anordnungen der Regel
und alle Anweisungen des Abtes von diesem ei-
nen Wert her geprigt, dass jeder Ménch wirklich,
wahrhaft Gott suche. Der Abt hat alles so zu ord-
nen und zu regeln, dass der Eifer nicht nur nicht
erlahme, sondern immer grosser werde, dass die
Schwachen nicht mutlos und abgeschreckt wer-
den und dass die Starken immer noch mehr ver-
langen.

3. Der Gottesdienst, die spezifisch
benediktinische Form der Gottsuche
Alle Anordnungen der Regel stehen im Dienst



e

B




76

der Gottsuche. Aber Benedikt selber bringt in
seine Anordnungen eine Wertskala. Der hochste
Wert fiir die Gottsuche ist nach Benedikt der
Gottesdienst, das «Opus Dei». «Sobald man zur
Stunde des géttlichen Dienstes das Zeichen hort,
lasse man alles liegen, was man in den Hinden
hat, und komme in grosster Eile herbei, jedoch
mit Ernst, um keinen Anlass zur Leichtfertigkeit
zu geben. Man soll also dem Gottesdienst nichts
vorziehen» (Kap. 43). Chorgebet ist der Ort be-
sonderer Gottesbegegnung, weil Gott hier in be-
sonderer Weise gegenwirtig ist (Kap. 19). Hier
ist der Ort, wo Gott sein Heilswerk vor allem
witkt. Weil Gott hier in besonderer Weise wir-
kend gegenwirtig ist, ist der Gottesdienst, das
«Werk Gottes», in erster Linie ein «Werk, das
Gott wirkt». Gott macht uns fihig, auf thn zu
héren, auf Gott zuzugehen, aus uns herauszutre-
ten und uns Gott zu iiberlassen, um so uns selber
zu finden.

Daraus resultiert der richtige Eifer fiir den Got-
tesdienst, den Benedikt fordert, wenn einer
Ménch werden will. Eifer haben fiir den Gottes-
dienst heisst Eifer haben fiir Gott und sein Werk,
fiir das, was Gott an uns tun will, und es an uns
nicht ohne uns, sondern mit uns tun will. Wir
sind gefragt, ob wir mittun wollen. Das ist die
eine Seite der Liturgie: die Bewegung von Gott
her zu uns. Gott kommt auf uns zu, er dient zu-
erst uns, bevor wir ihm dienen kénnen. Eifer ha-
ben fiir den Gottesdienst heisst eben diese Seite
herauszuheben: das, was Gott tut und sagt, hs-
ren wollen. — Der Gehorsam gegen Gott ist die
andere Seite der Liturgie: es geht darum, dass
wir recht horen.

Das Opus Dei ist daher der Ort, an dem die
Grundhaltung der Gottsuche eingeiibt wird. Was
will Benedikt eigentlich mit seiner Regel? Es geht
thm um die Besserung des Lebens, die Bewah-
rung der Liebe, den Fortschritt im Glauben (Vor-
wort). Es geht thm darum, dass der Monch alle
Vorschriften der Regel «nicht mehr aus Furcht vor
der Hélle, sondern aus Liebe zu Christus beach-
tet, weil das Gute ihm zur Gewohnheit geworden
ist» (Kap. 7). Das setzt voraus, dass der Ménch zu

jener Gottesliebe heranreift, die vollkommen ist.
Kurz: es geht darum, dass der Ménch die Hal-
tung des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
in sich zur vollen Bliite bringt. Nun aber ist der
Gottesdienst mit dem Psalmengebet das vorziig-
lichste Mittel dazu. Gottesdienst ist in erster Li-
nie Gotteslob. Indem der Ménch dieses Gottes-
lob aber so vollzieht, dass das Herz mit dem
Wort iibereinstimmt, vollzieht er innerlich im-
mer gerade diese Grundhaltung der Gottsuche.
Im Chorgebet iibt der Ménch diese Haltung ein
und lisst sie lebendig werden, so dass sie dann
sein ganzes tigliches Leben prigt und leitet: das
stille Gebet des einzelnen, das aus dem Psalmen-
gesang erfliesst und wieder in ihn einmiindet;
der Gehorsam gegentiber den Obern und Mit-
briiddern; die Last der Arbeit und des Gemein-
schaftslebens. — So wird hier eine neue Bedeu-
tung der Mahnung Benedikts, dem Gottesdienst
nichts vorzuziehen, sichtbar: der Gottesdienst
hat nicht nur Vorrang vor allem, weil das Lob
Gottes erste und wichtigste Aufgabe des Men-
schen ist, sondern auch, weil hier die eigentliche
Bekehrung, die Gottsuche sich verwirklicht.

4. Gottsuche als Beitrag der Benediktiner

z2ur Sendung des Gottesvolkes

Das Konzil hat die Bedeutung des Ordenslebens
fiir die Kirche ausgedriickt mit dem Stichwort:
«Zeichens. Durch den eindeutigen Primat der
Gottsuche setzen die Ménche ein Zeichen in der
Welt. «Im lebendigen Lebensvollzug der Kirche,
die sich die Hoffnungen und Probleme der Men-
schen zu eigen macht, erinnern die Ordensleute
durch ihre Entscheidungen, die in thr Herz und
Fleisch eingegraben sind, daran, dass die Suche
nach Gott allem andern vorgeht» (J. Tillard). Das
Moénchsleben mit dem Vorrang der Gottsuche
bekundet die «evangelische Uberzeugung», dass
Gott, der sich in Jesus Christus geoffenbart hat,
zwar nicht das einzige Gut, wohl aber das «eine
Notwendige» ist. Unter allen Giitern, auch den
von Menschen geschaffenen, ist Gott das héchste

Gut.



Das Benediktinerkloster setzt dieses Zeichen vor
allem durch den Vorrang des Gottesdienstes. In
einer Welt, in der das direkt Religidse immer
mehr verschwindet, haben die Klgster ganz allge-
mein die Aufgabe, das Religiose fiir die Men-
schen prisent zu machen. Das gilt auch inner-
halb der Kirche. Es kénnen infolge Priesterman-
gels quantitativ nicht mehr so viele religiose An-
lisse angeboten werden wie frither. Hier kann
unser Kloster Hilfe leisten durch ein entsprechen-
des Angebot von Gottesdiensten. Vor allem ist es
das Chorgebet, das diese Funktion ausiiben
kann. Dadurch, dass wir das Opus Dei vollzie-
hen, wihrend des Tages mehrmals zum Beten
zusammenkommen, sehen die Leute, dass wir
Arbeit und vieles andere hintanstellen. Unser
Kloster méchte ein Ort sein, wo die Leute erle-
ben, dass wir Zeit haben fiir Gott. So kénnen wir
ein Gegengewicht schaffen gegen eine Haltung,
die ganz verzweckt ist. Indem wir zweckfrei Zeit
und Raum schaffen fiir Gottesdienst und Stille,
leisten wir dem Gewinn-, Genuss- und Erfolgs-
denken Widerstand.

Allerdings, Gottsuche darf nie zum Vergessen
der Menschen fithren. Wenn man das Evange-
lium und besonders die johanneische Sicht ernst
nimmt, entdecken wir, dass die radikale Gottsu-
che nur dann wahrhaft christlich ist, wenn sie zu
wirklicher Gemeinschaft mit der Not der Men-
schen fihrt. Ein Leben, in dessen Mittelpunkt
die Suche nach Gott steht, wire nicht im Sinn
des Evangeliums, wenn die Sorge um den Men-
schen nicht mit dieser Gottsuche zusammengin-
ge. «Im Christentum ist die Heilsordnung der In-
karnation bestimmend. Das ,Vor-Gott‘ des Glau-
bens weist hin auf das ,Fiir die Menschen®. Vor-
der- und Riickseite eines einzigen, untrennbaren
Ja zu Jesus Christus. So sehr, dass dort, wo
man — wie im Ordensstand — dem Evangelium
unbedingt treu sein will, nur dann fiir die Abso-
lutheit Gottes und fiir seine jedes menschliche
Ziel iiberragende Prioritit Zeugnis ablegen kann,
wenn dieses ,Vor-Gott® mit dem echten Ringen
um Teilnahme an den Menschheitsfragen zu-
sammengeht» (J. Tillard).

77

Im Glauben geeint

Die Bedeutung unseres Klosters als Glaubens-
gemeinschaft fiir die Ortskirche

Aus den Uberlegungen unserer Gemeinschaft
iiber unsere Aufgabe in der Ortskirche

In der Kirchenkonstitution sagt das Konzil tiber
den Ordensstand: «Der Ordensstand, der seine
Glieder von den irdischen Sorgen mehr befreit,
macht allen Gliubigen die himmlischen Giiter
kund, die schon in dieser Zeit gegenwiirtig sind.
Er bezeugt das neue und ewige, in der Erlosung
Christi erworbene Leben und kiindigt die zu-
kiinftige Auferstehung und Herrlichkeit des
Himmelreiches an» (Nr. 44). Daraus ergibt sich
klar, dass das Ordensleben nicht nur Selbstzweck
ist, dass die Ménche nicht nur ins Kloster gehen,
um ihr Heil zu sichern. Sie haben durch ihre
Berufung auch eine Aufgabe und Sendung im
Dienste der ganzen Kirche, «das geistliche Leben
der Ordensleute muss auch dem Wohl der gan-
zen Kirche gewidmet sein» (Nr. 44). Das Konzil
sagt in diesem Zusammenhang klar, worin diese
Aufgabe und Sendung in erster Linie besteht.



	"...ob der Mönch wahrhaft Gott suche" : Überlegungen unserer Klostergemeinschaft über den Zentralwert des klösterlichen Lebens

