Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 3

Artikel: Kloster - im Umbruch der Zeit : mégliche Aufgaben des Klosters
Mariastein aus der Sicht eines Pfarrers

Autor: Kuhn, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besinnung und Beratung finden Sie, lieber Leser,
in diesem Sonderheft zum Benediktusjahr. Sie
sollen dadurch informiert werden, wie wir Mén-
che von Mariastein unser Mdnchsleben in der
heutigen Zeit verstehen und zu leben versuchen.
Es ist eine Art Selbstdarstellung, wobei wir uns
bewusst sind, dass diese Darstellung ein Ideal ist,
das wir nicht voll verwirklichen, nach dem wir
aber streben mdéchten. Diirfen wir um Thr Gebet
bitten, dass dieser «Versuch» uns immer besser
gelinge.

Es wire eine einseitige Angelegenheit, wenn wir
nur von uns aus versuchten, unser Ménchsleben
in der heutigen Zeit zu deuten. Wir miissen uns
auch ausrichten nach den Bediirfnissen und Er-
wartungen, welche die Menschen an uns richten.
Zu diesem Zweck haben wir fiir dieses Sonder-
heft Leute in der Welt draussen um einen Beitrag
gebeten, was sie heute von uns Benediktinern
von Mariastein erwarten. In erster Linie ist da si-
cher der Bischof des Bistums zustindig. Leider
war Bischof Anton Hinggi aus Arbeitsiiberla-
stung nicht imstande, seinen Beitrag fiir dieses
Sonderheft zu schreiben. Er wird aber einen Arti-
kel schreiben zum Benediktsfest am 11. Juli.
Dann haben wir einen Pfarrer und einen Laien
um eine Stellungnahme gebeten. Sie finden die-
se auch in dieser Nummer. Wenn sich Uberein-
stimmungen finden zwischen unserem Selbstver-
stindnis und den Erwartungen dieser Herren,
dann ist das fiir uns eine begliickende Bestiti-
gung. — Das Sonderheft méchte aber nicht reine
Selbstdarstellung sein. Es méchte auch Thnen,
liebe Leser, Anregung geben fiir Ihre Lebensge-
staltung. In diesem Sinne widmen wir dieses Son-
derheft Thnen als unsere Festgabe zum Benedik-
tusjahr.

63

Kloster —

im Umbruch der Zeit

Mégliche Aufgaben des Klosters Mariastein
aus der Sicht eines Pfarrers

Franz Kuhn, Riehen

Wer aufmerksam in unserer Zeit lebt, kann sich
nicht der Erkenntnis verschliessen, dass die
Menschheit sich wieder einmal in einem Um-
bruch befindet.

Wohin fithrt dieser Wandel?

Fihrt uns das Atomzeitalter zur Vernichtung



64

oder stehen wir vor einem echten Aufbruch, zu
neuem Fortschritt?

Aber was heisst «Fortschritts? Wohlstand allein
fihrt nicht weiter. Das erfahren wir am eigenen
Leib. :

A. de Saint-Exupéry meint: «Wer nichts als Bars,
mathematische Formeln und Autos als Form gei-
stigen Lebens gekannt hat, ist heute in einem
rein herdenmissigen Handeln begriffen, das ganz
und gar farblos ist. Der Mensch in unserer Zeit
verdurstet. Es gibt nur eine Aufgabe, eine einzi-
ge, in der ganzen Welt: den Menschen wieder
eine geistige Bedeutung zu geben. Man kann
nicht linger von Kiihlschrinken, von Politik, von
Bilanzen und Kreuzwortritseln leben. Es gibt
nur eine einzige Aufgabe: die Wiederentdek-
kung, dass es ein geistiges Leben gibt, noch ho-
her als das Leben der Intelligenz, und dass es al-
lein den Menschen zu befriedigen vermag.»

In solchen Zeiten halten wir Ausschau nach Ge-
meinschaften, nach Spiritualititen, die Jahrhun-
derte iiberlebten. Bei solchem Suchen stdsst man
heute unweigerlich auf die Gestalt des hl. Bene-
dikt von Nursia. Vor 1500 Jahren hat er gelebt.
Seine Spiritualitit begeistert auch heute noch.
Walter Nigg schreibt in seinem Werk «Vom Ge-
heimnis der Moénche»: «Man kann sich diesen
aufbauenden Menschen nicht vergegenwiirtigen,
ohne eine tiefe Sehnsucht nach dessen Nihe zu
empfinden. Ein unstillbares Heimweh nach be-
nediktinischer Geistigkeit beginnt sich zu regen,
die etwas vom Frieden Christi widerspiegelt, der
hoher als alle Vernunft ist. Kein unbestimmbares
Gefiihl, das nach wenigen Minuten wieder ver-
geht, sondern ein verzehrendes Verlangen nach
dem Gesegneten nimmt iiberhand und fingt in
den Eingeweiden férmlich zu brennen an, wie es
in den Psalmen heisst. Je tiefer man sich mit dem
Verfasser der ,Regula‘ einlisst, um so stirker ballt
sich der Wunsch: Wenn es doch nur zu einer
geistigen Wiederkehr Benedikts kime.»

Vier Jahre habe ich in einem Benediktinerkolle-
gium verbracht. Diese vier Jahre haben mich ge-
prigt. Ich bekam Zugang zu Liturgie und Kir-
chenmusik, zum Stundengebet und zur Kultur.

Seither haben es mir die Benediktinerkléster an-
getan. Ich brauche die Klosterkirchen, den Cho-
ral, die benediktinische Gastfreundschaft, die
Ménche. Ein Kloster ist fiir mich eine Insel, wo
ich mich erhole, wo ich neue Ideen finde, wo ich
das Gefiihl und das Wissen habe, dass hier Gott
nahe ist.

Es stellt sich die Frage:

Haben unsere Klister in der heutigen Zeit noch
etne Aufgabe?

Folgende Punkte méchte ich zur Diskussion stel-
len:

1. Heimweh nach der Urkirche

Wenn man die Regel des hl. Benedikt durchgeht,
fillt auf, dass Benedikt fiir seine klosterliche Ge-
meinschaft Bilder und Bezeichnungen braucht,
die das Wesen der Kirche bestimmen. Er spricht
vom Kloster als einer «Gemeindes, als «Herde»,
als «<Haus Gottes», als «Leib». Dann wieder nennt
Benedikt sein Kloster «Schule des Herrendien-
stes», Gemeinschaft derer, die «unter der Fiih-
rung des Evangeliums den Weg zu Gott gehens,
die «den Geist der Sohnschaft empfangen ha-
bens, in dem wir rufen: «Abba, Vater.» Wenn
all diese Bezeichnungen giiltig sind, dann muss
eine tiefe innere Verwandtschaft zwischen Kirche
und Ménchtum bestehen. Es muss dann so sein,
dass sich im Ménchtum das Wesen der Kirche in
besonderer Weise ausprigt, kristallisiert.

Wie schwer haben wir es oft mit der «Gross-Kir-
ches, wie leicht kann man da fliehen, weil der
Zugang zur Kirche so schwer gefunden wird. Wie
dankbar diirfen wir sein, dass wir in unsern Klo-
stergemeinschaften sehen, héren und fithlen diir-
fen, was «Kirche» ist. Wenn wir sagen: Wir bau-
en ein Haus, dann ist das abstrakt, man kann
sich darunter zuwenig vorstellen. Wir fordern
Pline, wir fordern ein Modell. Wenn wir sagen:
Wir sind «Kirche», dann tont dies abstrakt. Wir
brauchen Pline, wir fordern Modelle. Unsere
Klostergemeinschaften liefern immer wieder neue
Modelle. Wir kénnen die Schwierigkeiten von
menschlichem Zusammensein klar erkennen,



65

Hore, mein Sohn, auf die Lehren des Meisters und neige
das Ohr deines Herzens; nimm die Mahnung des
giitigen Vaters willig an und ertiille sie durch die Tat. So
wirst du durch die Miihe des Gehorsams zu dem
zuriickkehren, von dem du dich in der Trigheit des
Ungehorsams entfernt hast. So richtet sich denn jetzt
mein Wort an dich: an jeden, der dem Eigenwillen
entsagen und die starken und herrlichen Waffen des
Gehorsams ergreifen will, um dem wahren Kénig,
Christus, dem Herrn, zu dienen. Das ruft der Herr der
Volksmenge zu, in der er seinen Arbeiter sucht: Wer ist
der Mensch, der das Leben liebt und gute Tage zu sehen
wiinscht? Wenn du das horst und antwortest: «Ichs,
dann sagt Gott zu dir: Willst du das wahre, ewige Leben
haben, so meide das Bose und tu das Gute, suche den
Frieden und jage ihm nach. Wenn ihr das tut, dann
richte ich meine Augen auf euch und hére eure Gebete,
und noch ehe ihr mich anruft, sage ich zu euch: Hier
bin ich. Was kdénnte uns, liebe Briider, willkommener
sein als diese Stimme des Herrn, der uns einlidt? Seht
doch, 1n seiner Giite zeigt uns der Herr den Weg zum
Leben. Wir wollen uns also mit dem Glauben umgiirten,
in Treue das Gute tun und unter Fithrung des
Evangeliums die Wege gehen, die der Herr uns zeigt,
damit wir thn schauen diirfen, der uns in sein Reich
gerufen hat.

(Regula Benedicti, Vorwort)



66

aber auch erfahren, welch grosse Kraft eine «Mo-
tivation» ist, die vom Evangelium stammt.

Wir sind heute in Gefahr, an der «Peripherie» zu
leben.

Wir haben in unsern Pfarreien gut ausgebaute
Sozialdienste. Wir machen in Erwachsenenbil-
dung. Unsere Jugendarbeit lisst sich sehen, die
Betagten rufen wir zu «Mittagsclubs» zusammen.
Wir organisieren Reisen, renovieren unsere Kir-
chen, die «Kirchenfabrik» liuft besser denn je
usw. Nichts gegen all das. Wir haben eine Ver-
pflichtung gegeniiber den Armen, den Einsamen,
den Kindern und Jugendlichen. Wir diirfen nicht
an der Peripherie hingenbleiben. Verschiedenste
Klgster haben das im Verlauf der Geschichte er-
lebt. Wenn ein Kloster nur mehr eine Schule
betreibt, wenn ein Kloster nur mehr Seelsorge
in den Pfarreien iibernimmt. Wenn der Verwal-
tungsapparat eines Klosters zu gewaltig wird,
wenn ein Kloster nur mehr Museum ist, dann
zerfillt es. Ein Kloster tiberlebt nur, wenn es aus
der Mitte lebt, wenn es sich immer wieder als Ge-
meinschaft findet, wenn Liturgie nicht nur eine
«Pflichtiibung» ist, sondern eine erste Aufgabe
darstellt, wenn das «Arbeiten» sich mit dem «Be-
ten» verbindet. Welch ein gewaltiges «Zeichens
konnte ein Kloster in der heutigen Zeit fiir die
Kirche sein?

Interessant ist, wie die grossen Orden immer wie-
der zur eigenen Reformation ansetzen. Wie sie
im Blick auf Jesus Christus und die Ordensgriin-
der den Hobel ansetzen. Diese «Reformbewegun-
gen» der Kloster kdnnen heute hoffen lassen,
dass die Kirche, dass die Pfarreien im Blick auf
Jesus Christus das Wesentliche vom Unwesentli-
chen scheiden, dass die Kirche dem Menschen im
Dunkel Licht sein kann.

Ich bin iiberzeugt, dass eine neue Bliitezeit der
Kloster anbricht. Die Zeit der Fiirstibte ist end-
giiltig vorbei, die Zeit der Kloster und deren Un-
tertanenherrschaft gehort der Geschichte an. Was
wir notwendig haben, sind Ordensgemeinschaf-
ten, die von der Mitte, von Jesus Christus her le-
ben.

Als die Ménche ihre Klster griindeten, stellten

sie sie in die Wildnis. Sie rodeten Wilder, betrie-
ben Landwirtschaft. Heute stehen unsere weni-
gen Kloster wiederum in einer «Wildnis». Unzih-
lige Menschen suchen nach einer Orientierung,
nach dem Sinn des Lebens, nach Werten, die
bleiben. — Soll die Brutalitit in der Welt und in
unsern Stidten und Dérfern nicht zunehmen,
dann brauchen wir religisse Gemeinschaften, die
zeigen, wie wir Menschen zusammenleben kén-
nen. Amter geniigen nicht, wir brauchen «Bru-
derschaften». Basel war eine Stadt der Klgster.
Die Klsster wurden aufgehoben, die Ménche ver-
trieben. Das «Stundengebets verschwand. Die
«Horizontale» blieb, die «Vertikale» verschwand,
und darum liegen wir in unserm Wohlstand, der
nicht viel gebracht hat, flach.

Benedikt schreibt: «Im Wetteifer sollen die Brii-
der einander gehorchen. Keiner gehe dem nach,
was ihm niitzlich scheint, sondern dem, was dem
andern gut ist.»

2. Heimweh nach dem Vater

Wir sprechen heute sehr oft von der «vaterlosen
Gesellschaft». Friedrich Heer hat die Wiederge-
burt des Gehorsams gefordert. — Wenn Millio-
nen von Menschen einem Papst zujubeln, dann
suchen sie letztlich einen «Vaters, der zum «Vater
im Himmel» fithrt. Unsere «Stadtviters kommen
und gehen. Die «Grossen» dieser Welt sind «Ein-
tagsfliegen». Diese Welt ldsst sich nicht mit
«Machts regieren, sondern mit Liebe und selbst-
losem Dienst. «Was ihr einem von meinen ge-
ringsten Briidern getan habt, das habt ihr mir ge-
tan», sagt Jesus.

Unsere Welt schaut zunehmend auf die Men-
schen, die sich «Patress, «Viters nennen.

So schreibt Benedikt zum Amte des «Abtess: «So
soll der Abt nichts lehren, anordnen oder befeh-
len, was gegen die Vorschrift Gottes verstossen
wiirde. Vielmehr sollen sich seine Befehle und
Lehren wie Sauerteig gottlicher Gerechtigkeit in
den Herzen der Jiinger ausbreiten. Stets soll sich
der Abt daran erinnern, dass er beim Gericht
Gottes iiber beides, nimlich iiber seine Lehre
und den Gehorsam der Jiinger, genaue Rechen-



67

Diese Regel haben wir geschrieben, damit wir durch ihre
Beobachtung im Kloster eine gewisse unserem Stand
entsprechende Tugend bekunden und einen Anfang im
klosterlichen Leben machen. Wer aber im klosterlichen
Leben rasch zur Vollkommenheit gelangen will, den
verweisen wir auf die Lehren der heiligen Viter, deren
Beobachtung den Menschen bis zur Hohe der
Vollkommenheit fithrt. Ist denn nicht jede Seite und
jedes von Gott beglaubigte Wort des Alten und Neuen
Testamentes eine gerade Richtschnur fiir das menschliche
Leben? Oder welches Buch der heiligen katholischen
Viter redet nicht laut davon, wie wir geradeaus zu
unserem Schépfer gelangen kénnen? Darum sage ich zu
jedem, der rasch zum himmlischen Vaterland gelangen
will : Befolge mit der Hilfe Christi zunichst diese
bescheidene Regel, die wir fiir Anfinger geschrieben
haben. Dann wirst du schliesslich unter Gottes Schutz
die oben erwihnten Héhen der Lehre und der Tugend
erreichen. Amen.

(Regula Benedicti, Kapitel 73)



68

schaft abzulegen hat.» Es ist fiir die Menschen
gut zu wissen, dass der Vorgesetzte letztlich Gott
verantwortlich ist. Nur dafiir besorgt zu sein, dass
Gesetze eingehalten werden, geniigt nicht.

Wir tun gut daran, die uralten Weisheiten der
Ordensregeln nicht zu vergessen, sondern sie in
unsere Welt zu tibersetzen. Diese Regeln kénn-
ten dem Stadtprisidenten, wie dem Direktor, wie
dem Familienvater, wie den Bischéfen helfen.
Aufgabe der Kloster ist es, in unserer Welt diese
Regeln des gemeinsamen Lebens zu verkiinden,
nicht so sehr in Worten, sondern durch gelebte
Gemeinschaften.

Ich méchte zusammenifassen :

1. Wir hoffen und erwarten, dass die Ménche

von Mariastein aus der «Mitte» leben

Dass sie uns vorzeigen, wie eine Gemeinschaft
aus der Botschaft Jesu Christi her lebt. Wie man
arbeitet und betet. Wie man in dieser Welt Gott
sucht. Es ist nicht nétig, dass sich die Ménche
mit all dem «Krimskrams»> der heutigen Welt
auseinandersetzen. Es geniigt, wenn sie sich in
threm tiglichen Leben mit Gott und den Mit-
menschen auseinandersetzen. Sie werden da-
durch nicht «weltfremds, sondern «in Gotts fin-
den sie die Welt und den Menschen.

Der Ménch soll und darf sich Zeit nehmen. Die
«Leistungsgesellschafts ist nicht alles. Die Ménche
sollen gegen den Strom schwimmen.

2. Der Monch soll im Kloster bleiben

Wenn ich einen Monch suche, dann gehe ich ins
Kloster. Im Kloster und nur im Kloster hat er
etwas zu bieten. Wenn man verlangt, dass die
Ménche z. B. in Basel die fehlenden Priester er-
setzen sollen, dann ldse ich das Problem nicht,
sondern ich lése das Kloster auf.

Wenn es in ganz Basel keinen einzigen Priester
mehr geben wiirde, aber das Kloster Mariastein
wiirde leben, dann wire die «Sache Jesu Christi»
im Raume Basel gerettet, dann hitten wir «ein
Licht auf dem Berge», an dem wir uns orientieren
kénnten.

3. Wir erwarten, dass die Ménche von Mariastein
weder rechts noch links gehen, sondern in der
Mizte

Klsster sollen nicht Sammelpunkt «nostalgisch»
denkender Menschen sein. Kloster diirfen keine
Museen werden. Es geht nicht darum, ob das
Chorgebet lateinisch oder deutsch gesungen
wird, sondern darum, dass gebetet wird.

4. Wir hoffen, dass in Mariastein eine starke
Kommunitit lebt

Wir Menschen brauchen «Inselns des Gebetes,
der Geborgenheit, der Liebe. Zu wiinschen wiire,
dass wir, die wir von «draussen» kommen, fiir
eine bestimmte Zeit <hineingenommen» werden.
Das heisst: Wir warten auf das «Kloster auf
Zeit>.

Als ich den Auftrag entgegengenommen hatte,
Gedanken eines Pfarrers betr. Kloster und dessen
Aufgaben zu Papier zu bringen, wusste ich nicht,
wie schwer das ist. Ich habe meine Meinung ge-
dussert. Wohl spitire ich, dass ich vom Kloster
Mariastein viel, zu viel erwarte und verlange. Ei-
nes ist mir klar: dass wir von unserm Kloster auf
dem Berge nicht nur verlangen kénnen, sondern
dass wir dem Kloster auch helfen miissen. Wenn
wir dem Kloster, wie es auch immer sei, helfen,
dann arbeiten wir an der Zukunft. Die Zukunft
des Klosters Mariastein ist auch die Zukunft der
Kirche von Basel.



	Kloster - im Umbruch der Zeit : mögliche Aufgaben des Klosters Mariastein aus der Sicht eines Pfarrers

