
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 3

Artikel: Kloster - im Umbruch der Zeit : mögliche Aufgaben des Klosters
Mariastein aus der Sicht eines Pfarrers

Autor: Kuhn, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


63

Kloster —
im Umbruch der Zeit
Mögliche Aufgaben des Klosters Mariastein
aus der Sicht eines Pfarrers

Franz Kuhn, Riehen

Besinnung und Beratung finden Sie, lieber Leser,
in diesem Sonderheft zum Benediktusjahr. Sie
sollen dadurch informiert werden, wie wir Mönche

von Mariastein unser Mönchsleben in der
heutigen Zeit verstehen und zu leben versuchen.
Es ist eine Art Selbstdarstellung, wobei wir uns
bewusst sind, dass diese Darstellung ein Ideal ist,
das wir nicht voll verwirklichen, nach dem wir
aber streben möchten. Dürfen wir um Ihr Gebet
bitten, dass dieser «Versuch» uns immer besser

gelinge.
Es wäre eine einseitige Angelegenheit, wenn wir
nur von uns aus versuchten, unser Mönchsleben
in der heutigen Zeit zu deuten. Wir müssen uns
auch ausrichten nach den Bedürfnissen und
Erwartungen, welche die Menschen an uns richten.
Zu diesem Zweck haben wir für dieses Sonderheft

Leute in der Welt draussen um einen Beitrag
gebeten, was sie heute von uns Benediktinern
von Mariastein erwarten. In erster Linie ist da
sicher der Bischof des Bistums zuständig. Leider
war Bischof Anton Hänggi aus Arbeitsüberlastung

nicht imstande, seinen Beitrag für dieses
Sonderheft zu schreiben. Er wird aber einen Artikel

schreiben zum Benediktsfest am 11. Juli.
Dann haben wir einen Pfarrer und einen Laien
um eine Stellungnahme gebeten. Sie finden diese

auch in dieser Nummer. Wenn sich
Ubereinstimmungen finden zwischen unserem Selbstverständnis

und den Erwartungen dieser Elerren,
dann ist das für uns eine beglückende Bestätigung.

— Das Sonderheft möchte aber nicht reine
Selbstdarstellung sein. Es möchte auch Ihnen,
liebe Leser, Anregung geben für Ihre Lebensgestaltung.

In diesem Sinne widmen wir dieses
Sonderheft Ihnen als unsere Festgabe zum Benediktusjahr.

Wer aufmerksam in unserer Zeit lebt, kann sich
nicht der Erkenntnis verschliessen, dass die
Menschheit sich wieder einmal in einem
Umbruch befindet.
Wohin führt dieser Wandel?
Führt uns das Atomzeitalter zur Vernichtung



64

oder stehen wir vor einem echten Aufbruch, zu
neuem Fortschritt?
Aber was heisst «Fortschritt»? Wohlstand allein
führt nicht weiter. Das erfahren wir am eigenen
Leib.
A. de Saint-Exupéry meint: «Wer nichts als Bars,
mathematische Formeln und Autos als Form
geistigen Lebens gekannt hat, ist heute in einem
rein herdenmässigen Handeln begriffen, das ganz
und gar farblos ist. Der Mensch in unserer Zeit
verdurstet. Es gibt nur eine Aufgabe, eine einzige,

in der ganzen Welt: den Menseben wieder
eine geistige Bedeutung zu geben. Man kann
nicht länger von Kühlschränken, von Politik, von
Bilanzen und Kreuzworträtseln leben. Es gibt
nur eine einzige Aufgabe: die Wiederentdek-
kung, dass es ein geistiges Leben gibt, noch
höher als das Leben der Intelligenz, und dass es
allein den Menschen zu befriedigen vermag.»
In solchen Zeiten halten wir Ausschau nach
Gemeinschaften, nach Spiritualitäten, die Jahrhunderte

überlebten. Bei solchem Suchen stösst man
heute unweigerlich auf die Gestalt des hl. Benedikt

von Nursia. Vor 1500 Jahren hat er gelebt.
Seine Spiritualität begeistert auch heute noch.
Walter Nigg schreibt in seinem Werk «Vom
Geheimnis der Mönche»: «Man kann sich diesen
aufbauenden Menschen nicht vergegenwärtigen,
ohne eine tiefe Sehnsucht nach dessen Nähe zu
empfinden. Ein unstillbares Heimweh nach be-
nediktinischer Geistigkeit beginnt sich zu regen,
die etwas vom Frieden Christi widerspiegelt, der
höher als alle Vernunft ist. Kein unbestimmbares
Gefühl, das nach wenigen Minuten wieder
vergeht, sondern ein verzehrendes Verlangen nach
dem Gesegneten nimmt überhand und fängt in
den Eingeweiden förmlich zu brennen an, wie es

in den Psalmen heisst. Je tiefer man sich mit dem
Verfasser der ,Regula' einlässt, um so stärker ballt
sich der Wunsch: Wenn es doch nur zu einer
geistigen Wiederkehr Benedikts käme.»
Vier Jahre habe ich in einem Benediktinerkollegium

verbracht. Diese vier Jahre haben mich
geprägt. Ich bekam Zugang zu Liturgie und
Kirchenmusik, zum Stundengebet und zur Kultur.

Seither haben es mir die Benediktinerklöster
angetan. Ich brauche die Klosterkirchen, den Choral,

die benediktinische Gastfreundschaft, die
Mönche. Ein Kloster ist für mich eine Insel, wo
ich mich erhole, wo ich neue Ideen finde, wo ich
das Gefühl und das Wissen habe, dass hier Gott
nahe ist.

Es stellt sich die Frage :

Haben unsere Klöster in der heutigen Zeit noch
eine Aufgabe?
Folgende Punkte möchte ich zur Diskussion stellen

:

1. Heimweh nach der Urkirche
Wenn man die Regel des hl. Benedikt durchgeht,
fällt auf, dass Benedikt für seine klösterliche
Gemeinschaft Bilder und Bezeichnungen braucht,
die das Wesen der Kirche bestimmen. Er spricht
vom Kloster als einer «Gemeinde», als «Herde»,
als «Haus Gottes», als «Leib». Dann wieder nennt
Benedikt sein Kloster «Schule des Herrendienstes»,

Gemeinschaft derer, die «unter der
Führung des Evangeliums den Weg zu Gott gehen»,
die «den Geist der Sohnschaft empfangen
haben», in dem wir rufen: «Abba, Vater.» Wenn
all diese Bezeichnungen gültig sind, dann muss
eine tiefe innere Verwandtschaft zwischen Kirche
und Mönchtum bestehen. Es muss dann so sein,
dass sich im Mönchtum das Wesen der Kirche in
besondererWeise ausprägt, kristallisiert.
Wie schwer haben wir es oft mit der «Gross-Kirche»,

wie leicht kann man da fliehen, weil der
Zugang zur Kirche so schwer gefunden wird. Wie
dankbar dürfen wir sein, dass wir in unsern
Klostergemeinschaften sehen, hören und fühlen dürfen,

was «Kirche» ist. Wenn wir sagen: Wir bauen

ein Haus, dann ist das abstrakt, man kann
sich darunter zuwenig vorstellen. Wir fordern
Pläne, wir fordern ein Modell. Wenn wir sagen:
Wir sind «Kirche», dann tönt dies abstrakt. Wir
brauchen Pläne, wir fordern Modelle. Unsere
Klostergemeinschaften liefern immer wieder neue
Modelle. Wir können die Schwierigkeiten von
menschlichem Zusammensein klar erkennen,



65

Höre, mein Sohn, auf die Lehren des Meisters und neige
das Ohr deines Herzens ; nimm die Mahnung des

gütigen Vaters willig an und erfülle sie durch die Tat. So
wirst du durch die Mühe des Gehorsams zu dem
zurückkehren, von dem du dich in der Trägheit des

Ungehorsams entfernt hast. So richtet sich denn jetzt
mein Wort an dich : an jeden, der dem Eigenwillen
entsagen und die starken und herrlichen Waffen des
Gehorsams ergreifen will, um dem wahren König,
Christus, dem Herrn, zu dienen. Das ruft der Herr der
Volksmenge zu, in der er seinen Arbeiter sucht : Wer ist
der Mensch, der das Leben liebt und gute Tage zu sehen
wünscht? Wenn du das hörst und antwortest: «Ich»,
dann sagt Gott zu dir: Willst du das wahre, ewige Leben
haben, so meide das Böse und tu das Gute, suche den
Frieden und jage ihm nach. Wenn ihr das tut, dann
richte ich meine Augen auf euch und höre eure Gebete,
und noch ehe ihr mich anruft, sage ich zu euch : Hier
bin ich. Was könnte uns, liebe Brüder, willkommener
sein als diese Stimme des Herrn, der uns einlädt? Seht
doch, in seiner Güte zeigt uns der Herr den Weg zum
Leben. Wir wollen uns also mit dem Glauben umgürten,
in Treue das Gute tun und unter Führung des
Evangeliums die Wege gehen, die der Herr uns zeigt,
damit wir ihn schauen dürfen, der uns in sein Reich
gerufen hat.

(Regula Benedicti, Vorwort)



66

aber auch erfahren, welch grosse Kraft eine
«Motivation» ist, die vom Evangelium stammt.
Wir sind heute in Gefahr, an der «Peripherie» zu
leben.
Wir haben in unsern Pfarreien gut ausgebaute
Sozialdienste. Wir machen in Erwachsenenbildung.

Unsere Jugendarbeit lässt sich sehen, die
Betagten rufen wir zu «Mittagsclubs» zusammen.
Wir organisieren Reisen, renovieren unsere
Kirchen, die «Kirchenfabrik» läuft besser denn je
usw. Nichts gegen all das. Wir haben eine
Verpflichtung gegenüber den Armen, den Einsamen,
den Kindern und Jugendlichen. Wir dürfen nicht
an der Peripherie hängenbleiben. Verschiedenste
Klöster haben das im Verlauf der Geschichte
erlebt. Wenn ein Kloster nur mehr eine Schule
betreibt, wenn ein Kloster nur mehr Seelsorge
in den Pfarreien übernimmt. Wenn der
Verwaltungsapparat eines Klosters zu gewaltig wird,
wenn ein Kloster nur mehr Museum ist, dann
zerfällt es. Ein Kloster überlebt nur, wenn es aus
der Mitte lebt, wenn es sich immer wieder als
Gemeinschaft findet, wenn Liturgie nicht nur eine
«Pflichtübung» ist, sondern eine erste Aufgabe
darstellt, wenn das «Arbeiten» sich mit dem
«Beten» verbindet. Welch ein gewaltiges «Zeichen»
könnte ein Kloster in der heutigen Zeit für die
Kirche sein?
Interessant ist, wie die grossen Orden immer wieder

zur eigenen Reformation ansetzen. Wie sie
im Blick auf Jesus Christus und die Ordensgründer

den Hobel ansetzen. Diese «Reformbewegungen»
der Klöster können heute hoffen lassen,

dass die Kirche, dass die Pfarreien im Blick auf
Jesus Christus das Wesentliche vom Unwesentlichen

scheiden, dass die Kirche dem Menschen im
Dunkel Licht sein kann.
Ich bin überzeugt, dass eine neue Blütezeit der
Klöster anbricht. Die Zeit der Fürstäbte ist
endgültig vorbei, die Zeit der Klöster und deren
Untertanenherrschaft gehört der Geschichte an. Was
wir notwendig haben, sind Ordensgemeinschaften,

die von der Mitte, von Jesus Christus her
leben.

Als die Mönche ihre Klöster gründeten, stellten

sie sie in die Wildnis. Sie rodeten Wälder, betrieben

Landwirtschaft. Heute stehen unsere wenigen

Klöster wiederum in einer «Wildnis». Unzählige

Menschen suchen nach einer Orientierung,
nach dem Sinn des Lebens, nach Werten, die
bleiben. — Soll die Brutalität in der Welt und in
unsern Städten und Dörfern nicht zunehmen,
dann brauchen wir religiöse Gemeinschaften, die
zeigen, wie wir Menschen zusammenleben können.

Ämter genügen nicht, wir brauchen
«Bruderschaften». Basel war eine Stadt der Klöster.
Die Klöster wurden aufgehoben, die Mönche
vertrieben. Das «Stundengebet» verschwand. Die
«Horizontale» blieb, die «Vertikale» verschwand,
und darum liegen wir in unserm Wohlstand, der
nicht viel gebracht hat, flach.
Benedikt schreibt: «Im Wetteifer sollen die Brüder

einander gehorchen. Keiner gehe dem nach,
was ihm nützlich scheint, sondern dem, was dem
andern gut ist.»

2. Heimweh nach dem Vater
Wir sprechen heute sehr oft von der «vaterlosen
Gesellschaft». Friedrich Heer hat die Wiedergeburt

des Gehorsams gefordert. — Wenn Millionen

von Menschen einem Papst zujubeln, dann
suchen sie letztlich einen «Vater», der zum «Vater
im Himmel» führt. Unsere «Stadtväter» kommen
und gehen. Die «Grossen» dieser Welt sind
«Eintagsfliegen». Diese Welt lässt sich nicht mit
«Macht» regieren, sondern mit Liebe und selbstlosem

Dienst. «Was ihr einem von meinen
geringsten Brüdern getan habt, das habt ihr mir
getan», sagtJesus.
Unsere Welt schaut zunehmend auf die
Menschen, die sich «Patres», «Väter» nennen.
So schreibt Benedikt zum Amte des «Abtes»: «So
soll der Abt nichts lehren, anordnen oder befehlen,

was gegen die Vorschrift Gottes Verstössen
würde. Vielmehr sollen sich seine Befehle und
Lehren wie Sauerteig göttlicher Gerechtigkeit in
den Herzen der Jünger ausbreiten. Stets soll sich
der Abt daran erinnern, dass er beim Gericht
Gottes über beides, nämlich über seine Lehre
und den Gehorsam der Jünger, genaue Rechen-



67

Diese Regel haben wir geschrieben, damit wir durch ihre
Beobachtung im Kloster eine gewisse unserem Stand
entsprechende Tugend bekunden und einen Anfang im
klösterlichen Leben machen. Wer aber im klösterlichen
Leben rasch zur Vollkommenheit gelangen will, den
verweisen wir auf die Lehren der heiligen Väter, deren
Beobachtung den Menschen bis zur Höhe der
Vollkommenheit führt. Ist denn nicht jede Seite und
jedes von Gott beglaubigte Wort des Alten und Neuen
Testamentes eine gerade Richtschnur für das menschliche
Leben? Oder welches Buch der heiligen katholischen
Väter redet nicht laut davon, wie wir geradeaus zu
unserem Schöpfer gelangen können? Darum sage ich zu
jedem, der rasch zum himmlischen Vaterland gelangen
will : Befolge mit der Hilfe Christi zunächst diese
bescheidene Regel, die wir für Anfänger geschrieben
haben. Dann wirst du schliesslich unter Gottes Schutz
die oben erwähnten Höhen der Lehre und der Tugend
erreichen. Amen.

(Regula Benedicti, Kapitel 73)



68

schaft abzulegen hat.» Es ist für die Menschen

gut zu wissen, dass der Vorgesetzte letztlich Gott
verantwortlich ist. Nur dafür besorgt zu sein, dass
Gesetze eingehalten werden, genügt nicht.
Wir tun gut daran, die uralten Weisheiten der
Ordensregeln nicht zu vergessen, sondern sie in
unsere Welt zu übersetzen. Diese Regeln könnten

dem Stadtpräsidenten, wie dem Direktor, wie
dem Familienvater, wie den Bischöfen helfen.
Aufgabe der Klöster ist es, in unserer Welt diese
Regeln des gemeinsamen Lebens zu verkünden,
nicht so sehr in Worten, sondern durch gelebte
Gemeinschaften.

Ich möchte zusammenfassen :

1. Wir hoffen und erwarten, dass die Mönche
von Mariastein aus der «Mitte» leben
Dass sie uns vorzeigen, wie eine Gemeinschaft
aus der Botschaft Jesu Christi her lebt. Wie man
arbeitet und betet. Wie man in dieser Welt Gott
sucht. Es ist nicht nötig, dass sich die Mönche
mit all dem «Krimskrams» der heutigen Welt
auseinandersetzen. Es genügt, wenn sie sich in
ihrem täglichen Leben mit Gott und den
Mitmenschen auseinandersetzen. Sie werden
dadurch nicht «weltfremd», sondern «in Gott»
finden sie die Welt und den Menschen.
Der Mönch soll und darf sich Zeit nehmen. Die
«Leistungsgesellschaft» ist nicht alles. Die Mönche
sollen gegen den Strom schwimmen.

2. Der Mönch soll im Kloster bleiben
Wenn ich einen Mönch suche, dann gehe ich ins
Kloster. Im Kloster und nur im Kloster hat er
etwas zu bieten. Wenn man verlangt, dass die
Mönche z.B. in Basel die fehlenden Priester
ersetzen sollen, dann löse ich das Problem nicht,
sondern ich löse das Kloster auf.
Wenn es in ganz Basel keinen einzigen Priester
mehr geben würde, aber das Kloster Mariastein
würde leben, dann wäre die «Sache Jesu Christi»
im Räume Basel gerettet, dann hätten wir «ein
Licht auf dem Berge», an dem wir uns orientieren
könnten.

3• Wir erwarten, dass die Mönche von Mariastein
weder rechts noch links gehen, sondern in der
Mitte
Klöster sollen nicht Sammelpunkt «nostalgisch»
denkender Menschen sein. Klöster dürfen keine
Museen werden. Es geht nicht darum, ob das

Chorgebet lateinisch oder deutsch gesungen
wird, sondern darum, dass gebetet wird.

4. Wir hoffen, dass in Mariastein eine starke
Kommunität lebt
Wir Menschen brauchen «Inseln» des Gebetes,
der Geborgenheit, der Liebe. Zu wünschen wäre,
dass wir, die wir von «draussen» kommen, für
eine bestimmte Zeit «hineingenommen» werden.
Das heisst: Wir warten auf das «Kloster auf
Zeit».

Als ich den Auftrag entgegengenommen hatte,
Gedanken eines Pfarrers betr. Kloster und dessen

Aufgaben zu Papier zu bringen, wusste ich nicht,
wie schwer das ist. Ich habe meine Meinung
geäussert. Wohl spüre ich, dass ich vom Kloster
Mariastein viel, zu viel erwarte und verlange.
Eines ist mir klar: dass wir von unserm Kloster auf
dem Berge nicht nur verlangen können, sondern
dass wir dem Kloster auch helfen müssen. Wenn
wir dem Kloster, wie es auch immer sei, helfen,
dann arbeiten wir an der Zukunft. Die Zukunft
des Klosters Mariastein ist auch die Zukunft der
Kirche von Basel.


	Kloster - im Umbruch der Zeit : mögliche Aufgaben des Klosters Mariastein aus der Sicht eines Pfarrers

