
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 2

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". II

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45

es wurde allenthalben gearbeitet.

Unruhig ist unser
Herz... II
P. Anselm Bütler

Das Problem des Atheismus
Wir stehen heute in der religiösen Frage vor einer
Situation, wie sie bis jetzt in Europa noch nie

dagewesen ist: der weitverbreitete Atheismus als

Weltanschauung. Gewiss, es gab auch im Altertum

und im Mittelalter einige wenige, welche
meinten, in ihrer ganzen Lebenshaltung, in
ihrem Menschen- und Weltverständnis ohne Gott
auskommen zu können. Das ist ja der eigentliche
Kern des Atheismus: eine Gesamtsicht der
Wirklichkeit, ohne dabei Gott als letzten Grund und
entscheidende Wirklichkeit zu bejahen. — Heute
aber ist Atheismus nicht mehr nur die Haltung
einiger weniger. Der Atheismus als Weltanschauung

ist in alle Bevölkerungsschichten eingedrungen
und hat über die europäischen Grenzen hinaus

weltweit Ausdehnung erreicht. Das Selbstverständnis

des modernen Menschen ist damit in
nicht geringem Masse atheistisch bestimmt.
Atheistisch geprägt ist nicht nur der Kommunismus

in der Sowjetunion und in den Ostblockstaaten

und in China. Atheistisch geprägt ist
auch die Wissenschaftsgläubigkeit in Westeuropa,

Nord-und Südamerika, Australien und
Japan. Und heute finden auch atheistische Ideen
Eingang in bisher unterentwickelte Länder und
Gebiete im Nahen Osten, Schwarz-Afrika,
Indonesien und Indien. — Damit ist eine Situation
gegeben, welche den Gottesglauben im allgemeinen

und das Christentum im besonderen an der
Wurzel bedroht. Wer heute den Glauben an
Gott vor der Welt glaubwürdig bekennen und
vertreten will, kann das nur tun in Auseinandersetzung

mit diesem weltweiten Atheismus.
Wie kam es zu dieser atheistischen Grundhai-



46

tung? Es wäre falsch, dahinter nur bösen Willen
zu sehen, Stolz und Überheblichkeit des
Menschen. Gewiss kann das auch eine Rolle spielen.
Aber wir müssen das Konzil ernst nehmen, wenn
es sagt, dass Menschen guten Willens ohne eigene

Schuld nicht zum Glauben an Gott gelangen.
Wir müssen also die Ursachen tiefer und auf
anderer Ebene suchen. Im folgenden soll eine Antwort

versucht werden auf die Frage: Wie kam es

zum heutigen weltweiten Atheismus? Um die
grundsätzliche Antwort vorauszunehmen : Der
heutige Atheismus wurzelt in einem denkerischen

Problem und in einem menschlichen
Anliegen. Es geht letztlich um die Frage: Wie kann
ich Gott denken und bejahen, ohne dass dabei
der Mensch zu kurz kommt? Geht Gottesglaube
letztlich nicht auf Kosten der menschlichen Würde

und menschlichen Selbstentfaltung?

Schufder Mensch Gott nach seinem Bild?
Im Schöpfungsbericht der Bibel lesen wir, wie
Gott gleichsam zu sich selber sagte: «Lasst uns
den Menschen machen nach unserm Bild und
Gleichnis.» Der Mensch ist so Krone der Schöpfung,

Höhepunkt des schöpferischen Handelns
Gottes. Je mehr der Mensch Gott gleicht, desto

grösser ist seine Würde, desto geglückter seine
Selbstentfaltung. Der höchstmögliche Grad dieser

menschlichen Erfüllung ist erreicht worden
durch Jesus Christus. So lehrt es der christliche
Glaube. Weil Gott in Jesus auf einmalige Weise
gegenwärtig ist. Der moderne Atheismus kehrt
die Grundaussage der Bibel um: Nicht Gott hat
den Menschen nach seinem Bild gemacht,
sondern der Mensch hat Gott nach seinem Bild
gemacht. Die Idee Gottes ist eine rein gedankliche
Schöpfung des Menschen. In dieser Idee hat der
Mensch zum Ausdruck gebracht, was er eigentlich

im tiefsten und letzten sein kann. In der
Fachsprache heisst das: Gott ist eine «Projektion»
des Menschen. Wir alle machen hie und da die
Erfahrung, dass wir ein Problem, mit dem wir uns
beschäftigen, eine Schwierigkeit des Lebens,
innere Konflikte, unbewusst anderen Menschen
zulegen. Die Erfahrung lehrt uns: Die Fehler, die

wir an andern Menschen besonders sehen, sind

genau unsere eigenen Fehler. Etwas Ähnliches
meint der Atheismus, wenn er sagt, Gott sei eine
Projektion des Menschen. Nur geht es hier nicht
um Fehler, sondern um Vorzüge des Menschen.
Ähnlich wie ein Mensch sein eigenes Wunschbild
auf den geliebten Partner anwendet und diesem

Vorzüge zuschreibt, die er selber am andern
wünscht, so schreibt der Mensch, nach dem
Atheismus, Gott all jene Vorzüge oder auch Fehler

zu, die er selber haben möchte bzw. hat. Das
ist die Grundthese der drei Denker, welche den
modernen Atheismus theoretisch entwickelt
haben: Ludwig Feuerbach (1804—1872). Karl Marx
(1818—1883), Sigmund Freud (1857—1939).

Ludwig Beuerbach
Es liegt eine grosse Tragik hinter Ludwig Feuerbach

und seinem Denken. Er war Theologe und
wollte als solcher die Glaubenswahrheiten ver-
standesmässig durchdringen und klären. Das ist
alte, bewährte Haltung in der Theologie. Hier
stiess er nun allerdings auf eine denkerische
Schwierigkeit, die ihn letztlich zum Atheisten
werden Hess. Es war die Lehre, dass Christus der
vollverwirklichte Mensch sei. Das schien ihm
unmöglich. Denn kein einzelner Mensch kann in
sich die Fülle des ganzen Menschseins verwirklichen.

Jeder Mensch hat seine Individualität, er ist
Mann oder Frau, Europäer oder Asiate usw. Er ist
entweder mehr ein Verstandestyp oder ein praktischer

Typ usw. Es ist klar, dass das auch für Jesus
Christus als Mensch gilt. Auch Jesus hatte seine
Individualität. Aber hier wurde Feuerbach Opfer
eines Missverständnisses, als ob das Christentum
lehre, dass in Jesus alle Möglichkeiten, welche das
menschliche Wesen in sich schliesst, voll verwirklicht

wären. Dass er ein solches Verständnis von
Christus ablehnen musste, ist klar. Dass er daraus
die Lehre des Atheismus folgerte, war die Tragik.
Wie kam er denn zum Atheismus? Seine
Überlegungen sind einfach und klar: Wenn Christus die
unbegrenzte menschliche Natur zugeschrieben
wurde, dann spielte darin eine Verwechslung von
Denken und Wirklichkeit eine Rolle. Die Men-



47

sehen haben die Idee eines unendlichen menschlichen

Wesens, die Idee «Mensch», die auf alle
individuellen Menschen passt. Diese Idee eines
unbegrenzten, unendlichen Wesens Mensch wurzelt

nach Feuerbach nicht in einer Erfahrung
eines Unendlichen ausserhalb des Menschen,
sondern in der Unendlichkeit des eigenen menschlichen

Bewusstseins. Ohne es zu merken, verlegt
der Mensch nun dieses Unendliche aus sich heraus,

er konstruiert etwas Aussermenschliches, das
unendlich ist, und dieses nennt er dann «Gott».
So ist nach Feuerbach Gott nicht eine Wirklichkeit,

unabhängig vom Menschen, sondern Gott
ist nichts anderes als eine Konstruktion des
menschlichen Denkens. Weil der Mensch sich
selber nicht als unendlich erfährt, verlegt er die
eigene Unendlichkeit, die er nach Feuerbach hat,
ausser sich, er bildet ein Spiegelbild von sich
ausserhalb seiner selbst. So schuf der Mensch sich
seinen Gott nach dem eigenen Bild und Gleichnis.

Gott, das absolute Wesen ist nichts anderes
als das Wesen des Menschen selber.
Wir müssen gestehen, dass die Überlegungen von
Feuerbach auf den ersten Blick bestechend sind.
Der Ansatz von Feuerbach ist richtig. Das
menschliche Bewusstsein ist auf Unendliches
ausgerichtet. Aber diese Ausgerichtetheit ist noch
kein Beweis gegen die Existenz einer unendlichen
Wirklichkeit, sie ist allerdings auch kein Beweis
für die Existenz einer unendlichen Wirklichkeit.
Es stimmt auch, dass der Mensch bei all seinem
Denken immer auch seine eigenen Wünsche,
Bedürfnisse, Vorstellungen miteinbezieht und auf
den Gegenstand anwendet. Aber auch das heisst
noch nicht, dass der Gegenstand selber nicht
existiert.

Wenn Feuerbach zum Atheisten wurde, dann war
das nicht nur in seinem Denken begründet. Auch
die konkrete Erfahrung der Religion spielte dabei
eine Rolle. Er erlebte, wie in der Religion Gott
oft verteidigt wurde auf Kosten des Menschen,
das Jenseits überbetont wurde auf Kosten des
Diesseits. So konnte leicht der Eindruck entstehen,

Glaube an Gott und Christsein seien nur
möglich auf Kosten des Menschseins. Gegen eine

solche Religion wehrte sich Feuerbach, und das
mit Recht. Weil er aber nur eine solche Religion
praktisch erlebte, meinte er, die Religion sei

immer und überall notwendig so. Religion verhindere

ein wahres, echtes Menschsein. Diesem
Anliegen ist zuzustimmen. Aber gerade die
Erlösungsbotschaft verkündet ja, dass Gott nichts
anderes will, als dem Menschen zu helfen, wirklich
voll und ganz Mensch zu sein. So bekennen wir
im Glaubensbekenntnis: «Wegen uns Menschen
und wegen unseres Heiles ist Gott Mensch geworden.»

Wir dürfen, ja müssen dem Anliegen von
Feuerbach zustimmen. Aber wir dürfen und müssen

sagen, dass echte Religion gerade diesem
Anliegen aufs beste gerecht wird. Ja, wir können
sogar sagen: In Christus hat Gott nicht nur die
Möglichkeit geschaffen, dass der Mensch voll und
echt Mensch sein kann; er hat die Möglichkeit
geschaffen, dass der Mensch sein Menschsein
steigern kann ins Übermenschliche, ins Göttliche
hinein. Echte Religion und echter Gottesglaube
nimmt das Anliegen, das Feuerbach nur mit dem
Atheismus zu erreichen meinte, ernst und zeigt,
dass dieses Anliegen in einer Fülle erfüllt werden
kann, die die kühnsten Ahnungen des Atheismus

weit überragt und übersteigt.

Karl Marx
Für uns besitzt im allgemeinen der Atheismus
eine besondere Aktualität in der Form des
marxistisch-kommunistischen Atheismus. Von der
Sache her gesehen aber ist Feuerbach der eigentliche

Urheber des modernen Atheismus. Alle
wichtigsten atheistischen Strömungen der Folgezeit

sind von Feuerbach abhängig. Noch ein
Zweites ist zu beachten: Karl Marx war Atheist,
bevor er Kommunist wurde. Daher ist seine
wirtschaftliche und gesellschaftliche Lehre nicht
notwendig mit dem Atheismus verknüpft.
Wie kam Marx zum Atheismus? Im Kern
übernimmt er die Religionskritik von Feuerbach:
Gott ist eine Konstruktion des Menschen. Aber
Marx bringt einen neuen Ansatz für diese These:
Der Mensch konstruiert sich einen Gott wegen
der Not, in der der Mensch sich befindet. Und



48

der Mensch «erfindet die Religion» als ein
Trostpflaster, als Opium ; Religion ist nach Marx das

«Opium des Volkes». Welches ist die eigentliche
Not des Menschen nach Marx? Es sind die
gesellschaftlichen und politischen Lebensbedingungen.
Dass der Mensch aus sich selber einen Gott und
daher auch die Religion entwirft, gründet in der
verkehrten sozialen Welt. Die Besitzenden, die
Kapitalisten, haben wirtschaftlich und politisch
alle Macht in den Händen, und sie benützen diese

Macht, um das Volk auszubeuten. Um in dieser

Not nicht zugrunde zu gehen, schaffen sich
die Menschen einen Trost und Halt: Gott und
die Religion. Marx sieht die Religion nicht rein
negativ. Sie ist ein Protest gegen die unmenschlichen

Zustände, ein «Seufzen der bedrängten
Kreatur». Aber, und hier setzt nun die eigentliche

negative Bewertung der Religion durch Marx
an, Religion ist ein wirkungsloser Protest, mit der
Religion wird die Not der Menschen nicht beseitigt.

Ja, noch mehr: die Menschen verwenden so
viel Energie für die Religion, dass sie dann zuwenig

Energie haben, um gegen die Ungerechtigkeit
der wirtschaftlich-politischen Ungerechtigkeit

wirksam ankämpfen zu können.
Wieso kommt denn der Mensch dazu, als
Ausflucht aus dieser Not gerade einen Gott und die
Religion zu konstruieren? Antwort auf diese Frage

gibt Marx mit seiner berühmt gewordenen
Theorie von Basis und Uberbau. Die Basis des
menschlichen Lebens sind die Produktions- und
Eigentumsverhältnisse. Uberbau ist die
Gedankenwelt: Recht, Wissenschaft, Kunst, Philosophie,

Religion. Dieser Überbau spiegelt die Basis,
die Produktions- und Eigentumsverhältnisse
wider. Hier, in den Produktionsverhältnissen erlebt
der Mensch die Produkte seiner Arbeit als
selbständige Ware. Genauso versteht nun der Mensch
die Produkte seines Denkens als etwas Selbständiges,

also die Idee eines Gottes als etwas für sich,
unabhängig vom menschlichen Denken Existierendes.

Um die schädliche Wirkung der Religion,
nutzloser Einsatz menschlicher Energien zum
Schaden wirKungsvoller Veränderung der Not, zu
beseitigen, muss man, nach Marx, nicht die Reli¬

gion direkt bekämpfen. Es genügt, dass die
gesellschaftlich-wirtschaftliche Notsituation geändert

wird, die Macht der Besitzenden gebrochen,
den ausgebeuteten Arbeitern die ihr zustehenden
Rechte gegeben werden, dann verschwinden
sowohl die Not als auch die Religion. Denn dann
braucht der Mensch dieses Trostpflaster nicht
mehr.
Was ist zu dieser «Erklärung» der Religion zu
sagen? Es gilt dasselbe, was schon bei Feuerbach
gesagt wurde: Auch wenn die Idee Gottes eine
rein gedankliche Konstruktion wäre, würde das
noch nicht beweisen, dass es die Wirklichkeit
«Gott» nicht gibt. Es stimmt, dass die wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Verhältnisse einen
starken Einfluss ausüben auf die Religion und die
Gottesvorstellung, aber damit ist noch nicht
bewiesen, dass Gott selber ein Menschenwerk sei.

— Allerdings ist Marx Recht zu geben, wenn er
der Religion vorwirft, sie lenke den Menschen
von der aktiven Bekämpfung menschlicher,
irdischer Not ab. Zwar nicht in dieser allgemeinen
Formulierung. Aber es besteht immer wieder die
Gefahr, dass Religion missbraucht wird zu einer
falschen Vertröstung auf das Jenseits und dass

unter fälschlicher Berufung auf Religion den
Menschen gesagt wird, sie sollen alle Not geduldig

ertragen, das sei Gottes Wille, wie es etwa in
Calderons Welttheater dargestellt wird, wo Gott
einen Menschen bestimmt zum Bettler und dieser

nur den Lohn von Gott erhält, wenn er im
Leben diese Bettlerrolle spielt und nicht versucht,
durch Eigeneinsatz den Lebensunterhalt zu
verdienen und damit die Bettlerrolle abzulegen.

SigmundFreud
Auch für Sigmund Freud ist Gott eine Konstruktion

des Menschen. Er kommt von der Behandlung

psychisch Kranker zu dieser Deutung der
Religion. Es gibt bei psychisch Kranken die
Erscheinung der Zwangshandlungen, z. B. der
Waschzwang, dass jemand immer wieder seine
Hände waschen muss. Diese Zwangshandlungen
haben eine äusserliche Ähnlichkeit mit den Riten
und Zeremonien im Gottesdienst. Auch da wer-


	"Unruhig ist unser Herz...". II

