
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 2

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. X

Autor: Bütler, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

Das Benediktinerkloster
eine Gemeinschaft
der Gottsucher X
P. Anselm Bütler

Im letzten Artikel wurde gesprochen von der
Härte des Gottsuchens. Dabei war auch die Rede

von der Härte, welche der Mönch von Seiten der
Obern und der Mitbrüder zu erdulden hat. Dem
Leser ist dabei vielleicht spontan die Frage
aufgestiegen: Ist das alles nicht unmenschlich? Jeder
normale Mensch wird sich doch gegen solche
Behandlungen auflehnen. Diese Überlegungen und
Bedenken sind berechtigt. Aber gerade dies führt
uns in die eigentliche Tiefe dessen, was Benedikt
meint, wenn er verlangt, man soll den Novizen
prüfen, ob er Eifer habe für Verdemütigungen,
für «obprobria».

1. Verdemütigung
Das Wort «Verdemütigung» ist nur eine schwache,

unzulängliche Übersetzung des lateinischen
Wortes «obprobria». Besser wären Ausdrücke wie
«Schimpf», «Schande». Um das zu verstehen,
müssen wir die damalige Situation betrachten.

Man unterschied damals zwischen ehrenhafter
Arbeit und unehrenhafter Arbeit, wie sie nur
Sklaven verrichten. Etwas davon hat noch
nachgewirkt im kirchlichen Verbot, am Sonntag keine
«knechtlichen Arbeiten zu verrichten». Ursprünglich

handelte es sich dabei um Sklavenarbeit, und
das Sonntagsgebot war ursprünglich ein Schutzgebot

für die Sklaven, damit diese am Sonntag
Zeit für Erholung hatten. Für einen freien Bürger
war es eine Schande, ein Schimpf, solche Arbeit
zu verrichten. Im Kloster nun gab es keine Sklaven,

die Mönche mussten also auch solche
«schimpfliche» Arbeiten verrichten, wie sie sonst
nur Sklaven zugemutet wurden. Der Eifer für
Verdemütigung bestand also darin, dass ein
Mönch bereit war, alle aufgetragene Arbeit
anzunehmen, speziell die am meisten erniedrigenden
Arbeiten. Zu diesem Eifer gehört auch die Bereitschaft,

mit freiem Herzen, voll des Glaubens alle
Verlegenheit in Kauf zu nehmen, die einem
Mönch daraus erwächst vor den Weltleuten.
Benedikt sieht in dieser Haltung einen ganz
besonderen Ausdruck der Demut. Es geht dabei
nicht um eine falsche Demut, sondern um die
richtige Selbsteinschätzung im Lichte des Glaubens,

gleichsam in den Augen Gottes. Von daher
ist dann verständlich, was Benedikt als eine
besondere Demutsstufe beschreibt: «Auf der sechsten

Stufe der Demut ist der Mönch mit dem
Allergeringsten und Schlechtesten zufrieden, und
bei jedem Auftrag, den er erhält, erachtet er sich
als schlechten und untauglichen Arbeiter. Er sagt
mit dem Propheten: ,Ich bin zunichte geworden
und war ohne Verstand. Wie ein dummes Tier
bin ich vor dir. Und doch bleibe ich stets bei dir'
(Ps. 73, 22 f.)» (7. Kap.).
Diese Haltung der Bereitschaft zu «schimpflichen»

Arbeiten aus der geringen Selbsteinschätzung

sollte nach Benedikt mehr und mehr zu
einer Grundhaltung des Mönches werden, die sich
auf alle Lebensbereiche auswirkt. Der Mönch
bekennt sich dann «nicht nur mit Worten als den
Niedrigsten und Geringsten von allen, sondern
ist davon auch im innersten Herzen überzeugt.
Er demütigt sich und sagt mit dem Propheten:



34

,Ich bin ein Wurm und kein Mensch, der Leute
Spott und vom Volk verachtet. Ich habe mich
erhoben, da wurde ich erniedrigt und beschämt'
(Ps. 22,7; 88, 16). Und wieder: ,Es war gut für
mich, dass du mich gedemütigt hast; so lernte
ich deine Gebote' (Ps. 119, 71—73) (7. Kap.).
Benedikt empfiehlt eine besondere «Übung», um
zu dieser Demutshaltung zu gelangen: «Auf der
fünften Stufe der Demut bekennt der Mönch
seinem Abt demütig, und ohne etwas zu verbergen,
alle bösen Gedanken, die in seinem Herzen
aufsteigen, und alles Böse, das er heimlich getan
hat. Dazu mahnt uns die Schrift mit den Worten:

,Offenbare dem Herrn deinen Weg und
vertrau auf ihn' (Ps. 37, 5). Sie sagt auch: ,Bekennt
dem Herrn, denn er ist gütig, denn ewig währt
sein Erbarmen' (Ps. 106,1). Und der Prophet
sagt: ,Ich bekannte dir meine Sünde, und mein
Unrecht verhehlte ich nicht. Ich sagte: Ich will
mich anklagen und vor dem Herrn mein Unrecht
gestehen. Da hast du alle Schuld meines Herzens
verziehen' (Ps. 32, 5)» (7. Kap.).
Auch bei den Werkzeugen der guten Werke
(Kap. 4) führt Benedikt gleiche Mahnungen an:
«Böse Gedanken, die im Herzen aufsteigen,
sogleich an Christus zerschmettern und dem geistlichen

Vater offenbaren.» Und als Anleitung zur
richtigen Selbsteinschätzung: «Wenn man etwas
Gutes an sich findet, es Gott zuschreiben, nicht
sich selbst ; das Böse dagegen immer als sein eigenes

Werk erkennen und sich selbst zuschreiben.»
Solche Demutshaltung hat auch seine Auswirkungen

im Zusammenleben mit den Mitbrüdern.
Auch das nennt Benedikt bei den Werkzeugen
der guten Werke: «Nicht im Groll verharren
Niemand Unrecht tun, aber auch erlittenes
Unrecht geduldig ertragen. Die Feinde lieben.
Wenn jemand uns flucht, nicht mit Fluch
antworten, sondern vielmehr mit Segen. Verfolgung
leiden um der Gerechtigkeit willen Nicht heilig

genannt werden wollen, bevor man es ist;
sondern es zuerst sein, um mit mehr Recht so
genannt zu werden Aus der Liebe zu Christus
für die Feinde beten. Bei einem Zwist noch vor
Sonnenuntergang wieder Frieden schliessen.»

2. Ausharren bis ans Ende
Wir spüren, hier geht es ans ganz «Lebendige»,
ans Harte des Lebens. Und nun begreifen wir,
wenn Benedikt mahnt, dem Novizen soll gezeigt
werden, wie rauh und schwierig der Weg ist, der
zu Gott führt; und der Novize soll geprüft
werden, ob er die innere Fähigkeit mit sich bringt,
diese Härte zu ertragen. Denn, und hier fällt für
Benedikt die grosse Entscheidung, der Mönch
soll diese Härten, Verdemütigungen nicht nur
einige Zeit ertragen, sondern während des ganzen

Mönchslebens. Ein Leben lang das alles ertragen,

«ohne sich entmutigen zu lassen oder
davonzulaufen», wie Benedikt sagt (Kap. 7). Ebenso
mahnt Benedikt am Schluss des Prologes, nachdem

er auf die Härten des Klosterlebens
hingewiesen hat: «Wir wollen uns also nie der Leitung
dieses Meisters entziehen, sondern im Kloster bis
zum Tod an seiner Lehre festhalten und in
Geduld am Leiden Christi teilnehmen, damit wir
auch verdienen, Anteil zu haben an der Herrlichkeit

seines Reiches.»
Alle diese Härten in Geduld ertragen, nicht
davonlaufen, nicht resignieren und mutlos werden,
und das alles ein Leben lang, wird da vom Mönch
nicht etwas Übermenschliches, Unmenschliches
verlangt? Diese Frage ist berechtigt und muss
bejaht werden. Wenn der Mönch nur auf seine rein
menschlichen Kräfte angewiesen wäre, dann
könnte er das alles nicht positiv bewältigen. Um
aber die richtigen Relationen zu sehen: nicht nur
der Mönch, auch der Christ in der Welt, letztlich
jeder Mensch steht vor solchen Bewährungsproben,

in denen es durchzuhalten gilt. Insofern ist
das Leben des Mönches nicht etwas besonders
Heroisches, das es sonst in der Welt nicht gäbe.
Es geht Benedikt nicht um Heroismus, wenn er
vom Ausharren in Geduld spricht. Es geht ihm
um etwas viel Tieferes: es geht um die Treue
zum Ruf des Herrn und um die Treue der
Antwort, welche der Mönch auf diesen Ruf gegeben
hat, als er nach langem Prüfen sein Klosterversprechen

ablegte. Dieses Klosterversprechen als
Antwort des Mönches auf den Anruf Gottes ist
für Benedikt etwas so Heiliges, dass auch schwer-



35

ste Härten und Verdemütigungen nie einen
hinreichenden Grund bilden können, es je einmal
berechtigterweise aufzulösen. Darum hat Benedikt

für den Vollzug dieses Versprechens eine
entsprechende «sakrale» Form vorgesehen. «Über
das Versprechen (die Mönchsgelübde) stelle der
Neuling eine Urkunde aus auf den Namen der
Heiligen, deren Reliquien im Oratorium sind,
sowie auf den Namen des anwesenden Abtes. Diese
Urkunde unterschreibe er eigenhändig und
lege sie eigenhändig auf den Altar» (Kap. 58).
Diese Symbolhandlung bringt deutlich zum
Ausdruck, dass das Mönchsleben letztlich zu einem
Martyrium werden kann: die Reliquien sind ja
Märtyrerreliquien, der Altar ist der Ort, wo
immer wieder der Opfertod Jesu gefeiert wird.
Derjenige, der das Klosterversprechen ablegt, muss
sich also voll bewusst sein, dass er sich dadurch
bereit erklärt zur bitterernsten Christusnachfolge.
Diese kann ihn in eine Gemeinschaft führen, die
gegen ihn so feindlich eingestellt ist wie die Feinde

Jesu. Das Klosterversprechen ist also ein
Versprechen zu engster Christusnachfolge. Und ein
solches Versprechen kann nicht mehr rückgängig
gemacht werden. In den Augen Benedikts steht
einer, der dieses Versprechen bricht und wieder
aus dem Kloster austritt, unter dem Einfluss des
Teufels: «Sollte ein Mönch einmal den Einflüsterungen

des Teufels nachgeben und — was Gott
verhüte — das Kloster verlassen. .» (Kap. 58).
Allerdings kann nach Benedikt die Schuld und
Verantwortung für einen Klosteraustritt auch
beim Abt liegen. Wir haben bei den Ausführungen

über die Verantwortung des Abtes schon
davon gesprochen, wie dieser alles vorzukehren hat,
damit keiner davonläuft: «Der Abt muss wissen:
Für jeden Verlust, den der Hausherr bei seinen
Schafen feststellt, trifft den Hirten die
Verantwortung» (Kap. 2).
Weil für Benedikt ein Klosteraustritt so
schwerwiegend ist, ein Ungehorsam gegen den Anruf
Gottes, darum trifft Benedikt alle möglichen
Massnahmen, dass so etwas nicht passiert. Vor
allem sorgt er durch strenge Vorschriften, dass ein
solches Versprechen nicht unüberlegt abgelegt

wird. Darum die Mahnung, die wir schon
erwähnten, dass der Novize ernsthaft geprüft werden

muss, ob er die nötigen Voraussetzungen
mitbringt: Bereitschaft auch zum Ertragen von
Härten und Verdemütigungen ; dass dem Novizen

gezeigt werde, wie rauh und schwierig der
Weg zum Kloster ist. Und das Versprechen darf
erst abgelegt werden, wenn die Prüfungszeit
bestanden wurde und der Novize die Regel gründlich

kennt.

Weil Benedikt weiss, dass die Härten des Klosterlebens

die menschlichen Kräfte übersteigen
können, mahnt er schon zu Beginn des Prologes:
«Sooft du etwas Gutes zu unternehmen beginnst,
bitte zuerst inständig darum, dass Gott es vollende.»

Und bei der Ablegung des Klosterversprechens

trifft Benedikt die Regelung: «Sobald der
Novize das Versprechen abgelegt hat, stimmt er
diesen Vers an: ,Nimm mich auf, o Gott, wie du
verheissen hast, und ich werde leben ; lass mich
nicht in meiner Hoffnung scheitern' (Ps.
119, 116). Diesen Vers wiederholt die ganze
Klostergemeinde dreimal und fügt das ,Ehre sei dem
Vater' hinzu. Dann wirft sich der Novize zu den
Füssen eines jeden nieder, damit man für ihn
bete» (Kap. 58).

Wenn wir diese Sicht des klösterlichen Versprechens

ernst nehmen, die Heiligkeit des Versprechens

als Antwort auf Gottes Anruf, dann finden
wir auch eher Verständnis für die Bedeutung,
welche die Strafordnung bei Benedikt hat.
Grundsätzlich kennt Benedikt nur eine Strafe:
die Ausschliessung. Dieser verfällt einer, wenn er
sich trotz mehrmaliger Mahnung nicht bessert.
Diese Ausschliessung kann sich auf einzelne
Bereiche des klösterlichen Gemeinschaftslebens
beschränken oder total sein. Wer die Schwere dieser
Strafe nicht erfassen kann, der wird mit Schlägen
bestraft. Sinn der Strafe ist die Besserung, letztlich

die Treue zum Versprechen. Darum muss
sich der Abt für die Ausgeschlossenen besonders
einsetzen, muss Mitbrüder zu ihnen schicken, die
ihnen zureden, muss für die Bestraften beten las-



36

sen, «damit der Herr, der alles vermag, den kranken

Bruder wieder gesund mache» (vgl. Kap.
23—28).
Aber auch wenn das Schlimmste eintreffen sollte,
dass ein Bruder trotz all dieser Vorsorge «aus

eigener Schuld das Kloster verlassen hat und dann
wieder zurückkehren will, so muss er zuerst
versprechen, sich in dem Fehler völlig zu bessern,
der Anlass zum Austritt war. Wenn er wieder
weggeht, wird er in gleicher Weise bis zu drei
Malen wieder aufgenommen» (Kap. 29). Hier
wird neben der grundsätzlichen Linie, die hart
erscheinen mag, plötzlich eine Liebe offenbar
und eine Rücksichtnahme, die man nur als die
Liebe des guten Hirten zum verlorenen Schaf
bezeichnen kann.
Härten des Klosterlebens, die bis zur Zerreisspro-
be führen. Wenn das so ist, warum geht einer
dann ins Kloster? Die Antwort gibt Benedikt im
Demutskapitel: «Weil die Mönche zuversichtlich
auf Gottes Vergeltung hoffen, sagen sie: ,Das
alles überwinden wir durch den, der uns geliebt
hat' (Rom 8, 37).» Hier scheint das tiefste
Geheimnis Benedikts und des klösterlichen Lebens
auf: die Liebe Gottes. Die Liebe Gottes, die uns
an sich zieht und uns mit unfassbarer Glückseligkeit

erfüllen will. Von dieser Liebe war Benedikt
so erfüllt und fasziniert, dass er bereit war, auch
das Bitterste und Schlimmste in Kauf zu
nehmen, wenn ihm nur dieses Liebesglück zuteil
würde. Das gleiche Glück möchte Benedikt auch
seinen Mönchen ermöglichen. Und so bricht er
mitten in den Ermahnungen, dem Ruf und Gebot

Gottes zu folgen, in den lockenden Jubelruf
aus: «Was könnte uns, liebe Brüder, willkommener

sein als die Stimme des Herrn, der uns
einlädt? Seht doch, in seiner Güte zeigt uns der Herr
den Weg zum Leben» (Prolog).

3. Bedeutung für die heutigen Menschen
Am 18. Mai 1979 hat Papst Johannes Paul II.
Monte Cassino, das Stammkloster der Benediktiner,

besucht und in seiner Ansprache über
«Die Botschaft des hl. Benedikt: ein Lebensprogramm

für ganz Europa» gesagt: «Wenn wir den

hl. Benedikt hören, dann drängt die Zeit zu
einem immer besseren gegenseitigen Verstehen,
das soziale Unterschiede, egoistische Gleichgültigkeit,

Machtmissbrauch und Intoleranz
überwindet und besiegt.» Ist nicht gerade die Lehre
von der Demut und den Verdemütigungen, wie
sie Benedikt in seiner Regel dargelegt hat, die beste

Anleitung zur Verwirklichung dieser Aufgabe?

Soziale Unterschiede verschwinden, wenn
keiner sich besser dünkt als der andere, wenn
jeder bereit ist, andern zu dienen, auch wenn das

unter der sogenannten «Standeswürde» liegt.
Und wer sich als den Geringsten hält, der
betreibt sicher keinen Machtmissbrauch und lässt
keine Intoleranz aufkommen. — Allerdings,
Benedikt lehrt keine «buckelige», falsche Demut. Er
will nicht, dass besondere Verdemütigungen
gesucht werden. Das Leben in seinem alltäglichen
Ablauf bringt genug Gelegenheit zu echter,
lebendiger Übung der Demut. — Auch sich als

Geringsten und Nichtsnutzigsten zu halten, ist
nicht Heuchelei und falsche Kleinmacherei. Je
mehr ein Mensch Gottes Liebe und Güte erfährt,
desto mehr erkennt er, wie treulos und unwürdig
er ist gegenüber Gottes Liebesangebot.
Aktuell ist heute auch die Treue zum einmal
gegebenen Versprechen. Es gibt in jedem Leben
grundsätzliche Entscheide. Wer diese nach reifer
Überlegung getroffen hat, wird auch dazu stehen
müssen. Gewiss gibt es Fehlentscheide, die trotz
langer ehrlicher Prüfung sich einstellen können.
Hier kann gerade Treue zum eigentlichen Menschsein

eine Änderung nötig machen. Aber im
allgemeinen dürfen wir doch sagen, dass solche
Fehlentscheide selten sind. Allerdings, das gilt es

zu beachten, wir brauchen die Kraft des Geistes
Jesu. Vielleicht rechnen wir heute zuwenig mit
dieser Kraft. Wenn Benedikt Treue bis zum
Lebensende verlangt, dann kann er das, weil er an
diese Kraft des Geistes Jesu geglaubt hat. Wir
werden wohl wieder lernen müssen, im Vertrauen

auf diese göttliche Kraft auch härteste
Situationen durchzustehen. Dann können diese zu
einer echten menschlichen Reife und Fülle führen,
die uns innerlich reich machen.


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. X

