
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 1

Artikel: "Unruhig ist unser Herz...". I, Überlegungen zum religiösen Bedürfnis
des Menschen

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14

«Unruhig ist unser
Herz...» I
Überlegungen zum religiösen Bedürfnis
des Menschen

P. Anselm Butler

Was noch vor wenigen Jahren kaum jemand zu
hoffen wagte und für möglich hielt, ist heute
wieder aktuelle Wirklichkeit: Religion ist heute
wieder gefragt. Überall dürfen wir heute einen
Aufbruch zu neuer Religiosität feststellen.
Menschen sind auf der Suche nach Sicherheit,
Geborgenheit. Sie sind getrieben von der Sehnsucht
nach Gleichklang und Harmonie in ihrem
Innern. Menschen suchen nach dem Sinn des
Lebens. Im Widerstand gegen den Machtwillen
eines kalten Verstandes verlangen die Menschen
nach einem letzten bergenden Halt. In alldem
können wir Christen das Verlangen des Menschen
nach Gott entdecken; ein Urverlangen, das in
jedem Menschen sich regt und ihn antreibt, Gott
zu suchen. Der heilige Augustinus hat von
diesem Urverlangen des Menschen geschrieben in
seinen «Bekenntnissen»: «Gross bist du, Herr,
und über alles Lob erhaben. Und da will der
Mensch dich preisen, dieser winzige Teil deiner
Schöpfung. Du selbst regst ihn dazu an; denn
du hast uns zu dir hin geschaffen, und unruhig
ist unser Herz, bis es mht in dir. »

Viele Menschen spüren zwar diese Unruhe des
Herzens in sich. Aber sie können sie nicht deuten,

ahnen nicht, dass in dieser Unruhe ihr
religiöses Verlangen sich regt, dass sie letztlich
getrieben werden von der Suche nach Gott. Aber
sie kommen zu uns und stellen uns Fragen. Sie
ahnen, dass Religion etwas zu tun haben könnte
mit ihrem Suchen, dass hier vielleicht die Antwort

auf ihr Verlangen liegt. In dieser Situation
stellt sich für uns Christen eine ganz entscheidende

Aufgabe: Wir müssen fähig sein, solch
suchenden Menschen glaubwürdige Auskunft zu
geben über unsern Glauben und über die Religion

ganz allgemein. Wir stehen heute in einer
ähnlichen Situation wie die ersten Christen.
Auch damals waren die Menschen getrieben von
innerer Unruhe, waren auf der Suche nach Sinn
und Geborgenheit. Und da erlebten sie Christen,
die einen Lebenssinn gefunden hatten. So kamen
sie mit ihren Fragen und Problemen zu diesen
Christen, in der Hoffnung, bei ihnen Antwort zu
finden. In dieser Situation erhielten die Christen



15

von ihren Vorstehern die Mahnung: «Seid immer
bereit, Auskunft zu geben, wenn euch jemand
nach einer Erklärung für eure Hoffnung fragt»
(1 Petr 3, 15). Sind wir Christen gerüstet genug,
um solche Auskunft zu geben? Können wir
suchenden Menschen glaubwürdig auf ihre Fragen
antworten, so dass sie spüren : Ja, hier könnte ich
finden, was ich im Innersten suche und verlange
und ersehne? Wir beginnen heute mit einem
Zyklus, der unsern Lesern eine Hilfe sein will,
solche Auskunft und Rechenschaft zu geben. Und
zwar beschäftigt sich dieser Zyklus mit der Frage :

Ist der Mensch tatsächlich von Natur aus religiös?
Ist die Unruhe und das Verlangen, das der
Mensch in sich spürt und von dem er getrieben
wird, tatsächlich ein religiöses Urverlangen, ein
Verlangen nach Gott? Stimmt die Aussage des
hl. Augustinus, dass unser Herz erst Ruhe findet
in Gott? Es ist die Frage, die immer wieder
auftaucht: Braucht der Mensch Religion, entspricht
Religion der Natur und dem Bedürfnis des
Menschen, oder ist sie etwas, das von aussen an den
Menschen herangetragen wird und ihn letztlich
hindert und hemmt, echt Mensch sein zu
können?

1. Grundlegende Problematik
Wenn wir die Frage so stellen, stossen wir auf
eine grundlegende Problematik. Es gibt doch
ungläubige Menschen genug, Atheisten, die ebenso

gut und glücklich sind wie Christen, die ebenso
selbstlos leben, sich für andere einsetzen wie die
Gläubigen. Es gibt genug Ungläubige, welche
das Gebot der Nächstenliebe genauso ernst
nehmen wie Christen. Dazu ein kleines Erlebnis: In
einer Religionsstunde las ich den Schülern eine
sachlich gehaltene Charakteristik über Karl Marx
vor. Anschliessend fragte ich die Schüler, welcher
Mensch hier wohl geschildert werde. Spontan
lautete die Antwort: Diese Charakteristik passt
ganz genau auf Jesus. Gerade an diesem Erlebnis
zeigt sich eine grundlegende Problematik. Wir
können nicht mehr wie früher einfach sagen: Der
Gläubige ist glücklicher als der Ungläubige, der
Gläubige ist besser als der Ungläubige. Wie kön¬

nen wir aber dann noch rechtfertigen, dass der
Mensch trotzdem von Natur aus religiös veranlagt
ist, dass «Religion» für den Menschen etwas
Natürliches ist, das der Mensch braucht?
Diese Problematik wird noch verschärft, wenn
wir die Aussagen beachten, welche das Konzil
über die Ungläubigen und deren Heil gemacht
hat. In der Kirchenkonstitution «Lumen gentium»
(Licht der Völker) handelt ein eigener Abschnitt
über die Nichtchristen. Hier spricht das Konzil
zuerst von den religiösen Völkern und Menschen,
die das Christentum nicht kennen, und sagt über
diese: «Wer das Evangelium Christi und seine
Kirche ohne Schuld nicht kennt, Gott aber aus
ehrlichem Herzen sucht, seinen im Anruf des
Gewissens erkannten Willen unter dem Einfluss der
Gnade in der Tat zu erfüllen trachtet, kann das

ewige Heil erlangen.» Und dann fährt das Konzil
weiter: «Die göttliche Vorsehung verweigert auch
denen das zum Heil Notwendige nicht, die ohne
Schuld noch nicht zur ausdrücklichen Anerkennung

Gottes gekommen sind, jedoch nicht ohne
die Hilfe der göttlichen Gnade das rechte Leben
zu erreichen suchen» (Nr. 15). Im gleichen Sinn
lehrt das Konzil in der Pastoralkonstitution «Gaudium

et spes» über die Kirche in der Welt von
heute: «Es gilt nicht nur für die Christen (nämlich

dass sie der Auferstehung entgegengehen),
sondern für alle Menschen guten Willens, in
denen die Gnade unsichtbar wirkt» (Nr. 22). Und
im Missionsdekret lehrt das Konzil in gleicher
Weise, dass «Gott Menschen, die das Evangelium
ohne ihre Schuld nicht kennen, auf Wegen, die
er weiss, zum Glauben führen kann» (Nr. 7).
Wenn an dieser letzten Stelle vom «Glauben» die
Rede ist, so ist damit nicht der ausdrückliche
Gottesglaube gemeint, sondern eine Haltung,
die hewusst ungläubig, unbewusst jedoch gläubig

sein kann. Der Ausdruck meint hier dasselbe
wie an den andern Stellen «rechtes Leben», «Menschen

guten Willens».
Die Aussage des Konzils ist klar: auch Menschen,
die den Glauben an Gott ablehnen, können
gerettet werden. Damit tritt die Problematik in
ihrer ganzen Schärfe ans Licht: warum denn gläu-



16

big leben, wenn es anders auch gehen kann?
Oder, schärferund aggressiver formuliert: warum
hat man den Menschen das Evangelium verkündet

und sie so «in die Gefahr gestürzt», gegen ihr
Gewissen ungläubig zu leben, damit aber die
«Chance» derjenigen nicht mehr zu besitzen,
denen das Evangelium nicht verkündet wurde und
die deshalb guten Glaubens ungläubig sein können.

— Wir werden auf diese Problematik später
ausführlich eingehen müssen. Jetzt schon aber
können wir sagen: der Gläubige hat durch seine

Glaubenshaltung gerade die Sendung, dem
Ungläubigen behilflich zu sein, nach dem Antrieb
seines Gewissens zu leben. Jene, die bewusst

glauben, sind gleichsam die «Spitze des Eisberges».

Wie das Konzil an allen Stellen betont,
wirkt Gottes Gnade in allen Menschen. Die
Grundausrichtung der Gnade aber ist, alle zum
bewussten Glauben zu führen. In diesem Sinne
ist die Bezeichnung zu verstehen, die das Konzil
der Kirche gibt: «Licht der Völker». In der Kirche,

in allen Glaubenden wird sichtbar, was in
allen Menschen unsichtbar wirkend vorhanden
ist.
Eine andere, ebenso grosse Problematik stellt sich

von der entgegengesetzten Seite: den religiösen
Neuaufbrüchen. Zuerst einmal stellen diese
religiösen Aufbrüche die konkrete Form unseres
kirchlichen Glaubens, wie sie in der Institution
«Religion» erfahrbar wird, vor eine ernste Frage.
Nicht nur, dass die «Jesuswelle» mehr und mehr
abgelöst wird von einer «Meditationswelle». Auch
wo die Ausrichtung auf Jesus erhalten blieb, wo
Jesus das Denken vieler Menschen beeinflusst, wo
eine positive Einstellung zu Jesus vorherrscht,
kommt es zu einer Ablehnung gegenüber den
Grosskirchen, oder wenigstens zu einer
Gleichgültigkeit oder unverbindlichen Freundlichkeit.
Wir stehen vor dem Problem : ist die konkret
praktizierte Religion unserer christlichen
Grosskirchen noch fähig, solche Jesusaufbrüche zu
fördern, für solche Menschen eine Einladung zu
bieten?

Das wäre um so dringender nötig, weil solche
urwüchsige, ja eruptive religiöse Aufbrüche in Ge¬

fahr stehen, sich zu religiösen Fehlformen zu
entwickeln, die den Menschen nicht zum wahren
Menschsein führen. Es ist noch nicht allzu lange
her, dass religiöse «Führer» solcher Neuaufbrüche
ihre Anhänger zu Verbrechen, ja zu eigentlichen
Kriminellen verführten. Solche Erscheinungen
zeigen, dass «Religion» gar nicht so ungefährlich
ist. Auch dieser Problematik werden wir uns im
Verlauf unserer Darlegungen ausführlich stellen
müssen.

2. Zum Begriff«Religion»
Angesichts solcher Erscheinungen und Probleme
ist es nötig, sich zuerst klarzuwerden, um was es
bei der «Religion» eigentlich geht. Dabei
beschränken wir uns nicht auf die «christliche
Religion». Wir versuchen, jene Elemente zu erfassen,
die in allen Religionen vorhanden sind und
durch welche sich das «Religiöse» von andern
Erscheinungsformen des menschlichen Lebens
unterscheidet.

Das Leben des Menschen umfasst viele Bereiche :

der Mensch erkennt und denkt; er ist bewegt von
Gefühlen der Zuneigung, der Trauer, der Freude;

der Mensch überlegt und fasst Entscheidungen,

Vorsätze, Pläne; diese versucht er in die Tat
umzusetzen, er handelt, sei es mit Worten oder
schriftlich, sei es mit der Hände Kraft, mit
Instrumenten usw. Der Mensch steht aber auch in
Verbindung mit der Natur, an der er sich freut,
in die er eingreift und sie kultiviert, um die Erde
bewohnbar zu machen. Noch viel umfangreicher
sind die Beziehungen, die der Mensch pflegt mit
andern Menschen: mit Gatte und Gattin, Eltern
und Kindern, Verwandten, Nachbarn, Freunden,
aber auch in gesellschaftlichen Bereichen, in
Wirtschaft und Politik. In welchen Bereich dieser
Lebensvollzüge gehört nun die Religion?
Auf den ersten Blick sagen wir spontan: in den
Bereich des Gesellschaftlichen. Denn der Mensch
vollzieht zusammen mit andern Menschen
religiöse Handlungen in Gottesdienst usw. Wenn
wir in diesem Sinn von Religion sprechen, dann
meinen wir Religion als Institution. In diesem
Sinne sprechen wir von den verschiedenen Reli-





18

gionen: der christlichen, jüdischen, islamischen,
der hinduistischen und buddhistischen, den
verschiedenen Stammesreligionen von «eingeborenen

Völkern» usw. Nicht alle diese Religionen
sind gleich stark in ihren Institutionen ausgebildet.

Es gibt Religionen, die nur eine schwache
institutionelle Entfaltung haben, andere, welche
das Leben der Angehörigen bis ins letzte hinein
regeln, wie das etwa für das Judentum zur Zeit
Christi galt. In den Religionen, die einigermassen
institutionell strukturiert sind, können wir
folgende Bereiche feststellen: den Frömmigkeitsbereich

mit den verschiedenen Gebeten und religiösen

Übungen wie Sakramentenempfang, Prozessionen

usw. ; den Bekenntnisbereich, der sich auf
den Glaubensinhalt erstreckt, den man bekennt;
den intellektuellen Bereich, zu dem das
religiöskirchliche Wissen gehört; den ritualistischen
Bereich, der die Erfüllung kirchlicher Gebote um-
fasst.
Aber gerade diese Aufzählungen zeigen sofort,
dass sich «Religion» nicht erschöpft mit dem
Institutionellen. Religion als Institution steht
vielmehr im Dienste des religiösen Menschen. Das
Eigentliche der Religion spielt sich im einzelnen
Menschen ab. Dieses «Eigentliche» bezeichnen
wir mit dem Ausdruck «Glauben». Wenn wir in
diesem Sinn von «Religion» sprechen, meinen wir
eine innere Haltung und Einstellung des
Menschen, wir sprechen von Religion als Haltung. Zu
welchem Bereich des Lebens, die wir oben aufgezählt

haben, gehört nun die Religion? Zum
Erkennen, Fühlen oder Wollen? Zum Handeln?
Spielt sich Religion als Haltung im rein persönlichen

Bereich des einzelnen ab oder gehört auch
der Umgang mit der Natur und den andern
Menschen dazu? Wir spüren ziemlich bald, dass Religion

als Haltung, als Glauben, sich nicht auf
einen einzelnen Lebensbereich einschränken lässt.
Zwar steht der Mensch immer in der Versuchung,
seinen Glauben auf den «Sonntag» einzuschränken

und am Werktag «glaubenslos» zu leben.
Aber sofort empfinden wir, dass da etwas nicht
in Ordnung ist. Religion umfasst vielmehr alle
Lebensbereiche des Menschen, sie beansprucht

den Menschen total und ganz. Damit haben wir
etwas ganz Entscheidendes für das Verständnis
der Religion genannt: ihre Ganzheitlichkeit,
Totalität. Nichts im Leben spricht mich so total an:
nicht mein Beruf, nicht meine Freizeit; keine
menschliche Beziehung, auch nicht die innigste
Liebesbeziehung zwischen Mann und Frau. Zwar
werde ich im Moment, in dem ich eine solche
Beziehung vollziehe, ganz beansprucht. Aber es

gibt Zeiten und Bereiche im Leben, in die eine
solche Liebesbeziehung nicht hineinspielt. Ganz
anders ist es bei der Religion. Hier kann ich gar
nichts ausklammern, in allem, was ich in meinem
Leben vollbringe oder erleide, ist immer die
Religion, der Glaube entscheidend mit dabei. Und
wenn ich den Glauben aus einem Lebensbereich
ausschalte, dann merke ich mit der Zeit, dass das
nicht stimmt: entweder habe ich ein schlechtes
Gewissen, oder ich entdecke, vielleicht mit
Schrecken, dass dieser Ausklammerungsprozess
immer mehr Lebensgebiete ansteckt, dass mein
Leben mehr und mehr religions-, glaubensfrei,
glaubenslos, ungläubig und damit unreligiös
wird.
Hier nun stellt sich die Frage: woher kommt dieser

Totalitätsanspruch des Religiösen, den der
Mensch in sich spürt und erfährt? Hinweis kann
uns gegeben werden von andern Situationen, in
denen der Mensch unter der Zwangsherrschaft
eines Totalitätsanspruches steht. So gibt es
Menschen, die total «gefangen» sind vom Geld, die
all ihre Lebensbereiche, all ihr Denken und Tun,
Fühlen und Wollen nur noch von diesem einen
Gegenstand beherrschen lassen: Geld und
Besitz. Anscheinend muss der Mensch irgend etwas
in sich tragen, das ihn «anfällig» macht, von
einem Gegenstand ganz in Besitz genommen zu
werden. Die Frage ist nur, welcher Gegenstand
dem Menschen «angepasst» ist, dass er ihn so

ganz gefangennehmen kann, dass der Mensch dabei

als Mensch nicht verdirbt, sein Menschsein
nicht verkümmert und verfälscht wird, sondern
erst voll zur Entfaltung bringt. Von unserer
Alltagsbeobachtung her stellen wir bald fest, dass
der Mensch, der ganz vom Geld «besessen» ist,



19

immer weniger wirklich Mensch ist. Ähnlich geht
es bei denen, die «besessen» sind vom Streben
nach Macht, die ganz versessen sind auf Genuss.
Sie werden mehr und mehr ichsüchtig, damit
immer weniger ansprechbar für die Liebe eines
Menschen. Damit aber verkümmert ihr Herz, ihr
Gefühl. Und das wissen wir alle: ein Mensch
ohne Herz, Gefühl, Liebe ist ein armseliger,
verkümmerter, seelisch verkrüppelter Mensch.
Was aber kann dann den Menschen so gefangennehmen,

dass er dabei nicht seelisch zugrunde
geht, sondern erst innerlich aufblüht, reich wird
an Herz, Liebe, Wohlwollen und so immer mehr
vom Glück erfüllt ist? Hier nun sagt die
Religion: nur ein Unbedingtes, ein Absolutes, über
das der Mensch nicht verfügen kann, wie er über
Geld, Macht, Genuss verfügen kann, nur ein
unverfügbares Absolutes, Unbedingtes, dem der
Mensch sich ganz zur Verfügung stellt, nur das
kann den Menschen wirklich voll erfüllen, so

ganz in Anspruch und gefangennehmen, dass er
dabei erst voll und ganz glücklich sein kann. Dieses

unverfügbare Unbedingte und Absolute, dem
der Mensch sich hingibt in Anbetung, Danksagung,

Ehrfurcht, eben in der religiösen Haltung,
nennen wir Gott. Und Religion will dann gar
nichts anderes als den Menschen dazu führen,
sich ganz und total an diesen Gott hinzugeben,
um so selber ganz und total Mensch zu werden.
Allerdings, hier werden Widersprüche erhoben.
Nicht nur dass es diesen Gott, ein solches Absolutes

nicht gebe. Viel aktueller ist heute der
Widerspruch, dass Religion, dass Gott den
Menschen wirklich Mensch werden und sein lasse. Es

ist dies der Widerspruch des Atheismus. Mit diesem

Widerspruch werden wir uns in den folgenden

Artikeln auseinandersetzen müssen.

Chronik Oktober 1979
P. Notker Strässle

Wer würde sich im Oktober nicht nach wohligen,
milden Herbsttagen sehnen. Zu einem schönen
Teil hat der Monat diesem Wunsch Rechnung
getragen, so dass vor allem die Fusspilger ihren
Gang ins Heiligtum durch die prachtvolle
Farbenvielfalt der Natur verschönern konnten. Ist
doch die Verwandlung der Naturfarben stets neu
ein Begeisterungserlebnis für den, der seine Augen

offenhält und sich wundern kann. Es ist
doch immer wieder ein eigenartiges und
nachdenklich stimmendes Schauspiel der Natur: die
bunten Farben des Herbstes und die fallenden,
welken Blätter im Wind. Sie mahnen uns gerade
jetzt an die Vergänglichkeit alles Irdischen. In
diese symbolhaltige Zeit fielen die gut besuchten
Tage der Bezirkswallfahrt Dorneck-Thierstein
und des Rosenkranzsonntags, an dem sich vorab
die vielen Pilger aus dem Elsass über «ihren»
Festprediger, Weihbischof Charles Brand, sichtlich
freuten.
In der Wallfahrt nähern wir uns einer ruhigeren
Zeit. Aber noch gibt es Gruppen, die diese Ruhe
auskosten: so kamen das Altersheim Pfirt (F),
alte Leute der Caritas Zürich, aus Gelterkinden,
Müllheim (D), Pfarreigruppen aus St. Michael
Basel, Todtnau (D) und Au (Bregenzerwald);
eine Fokolaregruppe, der Männerverein Birsfel-
den und die «Groupe des marcheurs» aus Levon-
court (F), eine Jungfrauenkongregation aus Basel,
Müttervereine aus Niedergösgen und Allerheiligen

Basel, Frauengemeinschaften aus Pratteln
und badisch Rheinfelden. Für Ministrantenreisen
und Schulausflüge wird unser Wallfahrtsort oft
ins Auge gefasst. So unternahmen die Ministranten

aus Gommiswald (SG), Küsnacht am Rigi
und Kaiserstuhl eine herbstliche Fahrt hierher;
eine 6. Primarklasse aus Zürich, eine 9. Klasse
aus Zuchwil, die Mittel- und Oberstufe aus Falt-
schen-Reihenbach, Schüler aus Heiliggeist Basel,


	"Unruhig ist unser Herz...". I, Überlegungen zum religiösen Bedürfnis des Menschen

