Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Ostkirche und ihre 6kumenische Bedeutung
Autor: Mettler, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ostkirchen und ihre
okumenische Bedeutung

Pfr. Armin Mettler, Basel

Orthodoxe Kirchen

Die Trennung von Ost und West im Jahre 1054
ist die tiefgreifendste Spaltung, welche die Chri-
stenheit erlebt hat, tiefgreifender als die Refor-
mation im 16. Jahrhundert. Die Begegnung mit
der Orthodoxie ist darum grundsitzlich wichtig
fiir alle Bemithung um die Einheit der christli-
chen Kirchen, weil jene die Tradition der Alten
Kirche in bestimmter Weise vorlebt. Sie gehort
zum blihendsten an  kirchlichem Leben, an
Kunst und Literatur. Die syrischen und griechi-
schen Kirchenviter sind die Kronzeugen der Al-
ten Kirche, threr Theologie, von Liturgie und
christlicher Spiritualitit. Mit Ehrfurcht sehen wir

auf diese iltesten Kirchen der Christenheit, die
auf Griindungen der Apostel zuriickgehen und
unter schweren Lasten und Beschrinkungen ihren
Glauben praktisch unverindert in unsere Zeit
hintiberzuretten vermochten. Auch heute kén-
nen diese Christen in ostlichen Lindern ihren
Glauben nur unter erschwerten Umstinden prak-
tizieren.

Die Unterschiede zwischen Ost und West werden
uns bereits deutlich, wenn wir uns vor Augen
fiithren, was «Kirche» bedeutet. Wihrend wir im
Westen beim Wort «Kirche» zuerst an die Insti-
tution, an das Sichtbare mit Papst, Bischéfen
und Priestern, an die Verwaltung, an das Lehr-
amt und an das Kirchengebiude denken, orien-
tieren sich die Ostkirchen mehr am gottesdienst-
lichen Leben. Der ostkirchliche Gliubige denkt
bei «Kirche» zuerst an die gottliche Liturgie. Wo
sich die Lokalgemeinde versammelt, um die Eu-
charistie zu feiern, da ist Christus in seiner Fiille
gegenwirtig, da kommt Kirche in threm eigentli-
chen Wesen zur Geltung.

Von daher wird verstindlich, dass die Uberein-
stimmung im liturgischen Geschehen erstrangig,
diejenige in kirchenrechtlichen Belangen von se-
kundirer Bedeutung ist. Die Eucharistie, d.h.
die gottliche Liturgie, als Dank-, Bitt- und Lob-
gottesdienst, ist das Zentrum des Christentums.
Das wird uns in der Auseinandersetzung mit den
Ostkirchen 1in neuer Weise bewusst. Nur in der
Besinnung auf den Gottesdienst wird die Kirche
auf ihr Eigentliches gefiihrt. So sagt der Kirchen-
vater Origenes: «Wir leben so, wie wir Gottes-
dienst halten!s»

Das Wesen der Ostkirchen kann am besten im
Erleben ihrer Gottesdienste erfahren werden.
Hier liegt ihre Stirke. Thre Gottesdienste, ihre
Frommigkeit, thre Gliubigen sind denn heute
auch nicht mehr ferne Wirklichkeit. Sie gehéren
zur schweizerischen Alltagswelt durch Gastarbei-
ter und Flichtlinge. Auch durch die Kontakte
mit Rom, der Mitgliedschaft im Okumenischen
Rat der Kirchen und durch die Reisen vieler Tou-
risten in diese Linder des Ostens sind uns die
Ostkirchen etwas niher geriickt.






Aufdem Weg zu einem panorthodoxen Konzil
Das einheitliche Bild, das wir im allgemeinen
von den Ostkirchen haben, wird beim niheren
Betrachten bald zerstreut. Ein einheitliches Zen-
trum wie im Westen gab es nie, schon friith ha-
ben die Patriarchate verschiedene Entwicklungen
ermoglicht. Durch die Nationalkirchen, die in
den Landessprachen zelebrieren, sind die Unter-
schiede noch gewachsen. Deshalb war man be-
strebt, die Differenzen auf einem Konzil zu be-
reinigen.

Schon vor dem 1. Weltkrieg planten die orthodo-
xen Kirchen die Einberufung einer allgemeinen
Synode. Politische und innere Schwierigkeiten
der selbstindigen, nationalen Kirchen und Exil-
kirchen standen der Verwirklichung immer wie-
der im Wege.

Mit der Schaffung eines orthodoxen Zentrums
zur Vorbereitung der Synode in Chambésy bei
Genf wurde der Plan des 1972 verstorbenen Pa-
triarchen Athenagoras vorangetrieben. Der The-
menkatalog des Konzils, im Jahre 1961 anlisslich
der ersten panorthodoxen Konferenz von Rhodos
zusammengestellt, wurde an der vierten Konfe-
renz 1968 in Chambésy den einzelnen Kirchen
zum eingehenden Studium tberwiesen. Vor al-
lem sollten die Gliubigen angeregt werden mit-
zudenken und ihre Reaktionen und Meinungen
zum Ausdruck zu bringen. Dabei war festzustel-
len, dass dogmatische Themen, wie Fragen um
die Dreifaltigkeit, die Natur Christi oder die Tko-
nen, die einst die Orthodoxte erschiitterten, heu-
te die orthodoxen Gliubigen kaum mehr zur
Auseinandersetzung locken. Dagegen sind The-
men, welche die Beziehungen der orthodoxen
Kirchen untereinander und zur iibrigen christli-
chen Welt betreffen, von grosser Bedeutung.

Der lange und schwierige Weg zu einem pan-
orthodoxen Konzil spiegelt zutiefst das Wesen
der orthodoxen Kirchen. Sie bilden zwar als Gan-
zes gesehen eine dogmatisch-liturgische Einheit,
die aber in der Praxis oft nur in einem lockeren
Zusammenhalt besteht. Nationale und politische
Streitigkeiten und solche um Vorherrschaft ge-
fihrden die Einheit dieser Kirchen bis heute.

Orthodoxe Liturgie und Spiritualitiit

Bis heute sind uns fiinf orientalische Riten erhal-
ten geblieben: der byzantinische, armenische,
antiochenisch-svrische, chalddische und alexan-
drinisch-koptische Ritus. Der meistverbreitete ist
der byzantinische Ritus, der vom Patriarchat
Konstantinopel aus an die Bulgaren, Ruminen,
Russen, Serben und Ukrainer weitergegeben wur-
de. Die slawischen Stimme {ibernahmen zwar die
Form, nicht aber die griechische Sprache. Sie ka-
men damit dem Anliegen der Orthodoxie nach,
wenn moglich in der Sprache des Volkes zu zele-
brieren. N

Die mit der Ubersetzung in eine andere Sprache
verbundenen Schwierigkeiten zogen sich meist
tiber Jahrzehnte hinweg. Mit der Ubertragung
der Texte verindert sich auch die Musik. Wort
und Musik bilden in der Orthodoxie eine solche
Einheit, dass sie nur in einem langwierigen Pro-
zess und in liturgischer Erprobung iibertragen
werden kénnen. In jeder Ubertragung geht Ur-
spriingliches verloren. Wir kennen diese Schwie-
rigkeiten bei der Ubertragung des gregoriani-
schen Chorals in unsere modernen Sprachen. Nur
wenige Beispiele vermdgen zu iiberzeugen, dazu
zihlen u.a. die Versuche von Martin Luther,
dem es gelungen ist, mit nur geringfiigigen mu-
sikalischen Verinderungen der urspriinglichen
Verbindung von Wort und Musik nachzuspiiren
und eine hervorragende Ubertragung zu schaf-
fen.

Aus den erwihnten Schwierigkeiten ist es ver-
stindlich, dass das einmal Errungene sorgsam ge-
hiitet wurde und sich kaum mehr verindert hat.
So feiern die meisten slawischen Kirchen die Li-
turgie in altslawischer Sprache, in Kirchensla-
wisch. Wir sprechen deshalb vom slawisch-byzan-
tinischen Ritus. Er zeigt uns noch seine Herkunft
von der griechischen Kirche an.

Der slawische Kirchengesang ist von eigener In-
nigkeit und Tiefe. Er spricht uns auch heute
noch in besonderer Weise unmittelbar an. Sein
meditativer Charakter vermag uns in tiefere Ge-
betsstimmung zu fiihren.

An der Liturgie ist seit mehr als 1000 Jahren



kaum etwas verindert worden. Bis heute wird im
Gottesdienst kein Instrument verwendet. Einzi-
ges Medium ist die menschliche Stimme, denn
nur sie kann loben, beten und verkiindigen. Und
jedes gesprochene Wort ist nach diesem Ver-
stindnis bereits Musik, und Musik ist Textaus-
sprache. Das Wort und nur das Wort ist Zentrum
dieser Gottesdienste. Musik ist der Ornat, das
Gewand des Wortes. Es kann nicht abgelegt wer-
den, denn das Wort gewinnt Gestalt und Bedeu-
tung durch den Ornat. Das Wort spricht in einer
anderen Weise durch das musikalische Gewand.
Durch den Gesang, diese intensive Steigerung,
gewinnt das liturgische Gebet an Ausdruckskraft
und dringt in tiefere Schichten unseres Mensch-
seins ein. In orthodoxen Kirchen hat das Sinnen-
hafte, das Symbol, das dussere Zeichen also, das
ein Verborgenes deutlich machen soll, sehr viel
mehr Ausdruckskraft behalten als bei uns. Wer
einen orthodoxen Gottesdienst miterlebt, wird
das sogleich feststellen. Stehen wir im gottes-
dienstlichen Raum, so befinden wir uns zunichst
in einer fremden Welt. Wir werden an den jiidi-
schen Tempel in Jerusalem erinnert. Sofort sticht
uns die Tkonostase, die Bilderwand ins Auge. Sie
trennt den Altarraum von der iibrigen Kirche,
wie der Vorhang im Tempel das Allerheiligste vor
den Gliubigen verbarg. Nachdem aber der Vor-
hang des Tempels durch Jesu Tod zerrissen ist,
wird dieses Ere1gms mit dem Durchbruch der
drei Tiren in der Bilderwand symbolisch zum
Ausdruck gebracht. Die Wand der Trennung ist
zur Wand der Bilder geworden. Die Ikonen sind
Fenster, durch die wir an die Herrlichkeit des
Himmels erinnert werden.

Die slawisch-byzantinische Vesper

Wir erleben in einer orthodoxen Vesper einen
Gottesdienst, der bis ins frithe Christentum zu-
riickreicht und sich bis heute kaum verindert
hat. Der Lichthymnus «Svjete tichij» (Freundli-
ches Licht) z. B. geht wahrscheinlich ins 2. Jahr-
hundert zuriick:

Freundliches Licht, heiliger Herrlichkeit,
des unsterblichen, himmlischen Vaters,
des heiligen, seligen Jesus Christus,

am Untergang der Sonne angelangt,

das abendliche Licht betrachtend,
besingen wir den Vater, den Sohn

und Gott, den Hetligen Geist.

Wiirdig bist Du, zu aller Zeit

besungen zu werden von hetligen Stimmen,
Sohn Gottes, Spender des Lebens;

darum verherrlicht Dich das All.

Am Abend, wenn der Tag zu Ende geht, erin-
nern wir uns, dass alles ein Ende hat. Das Chri-
stentum hat an diese Stelle einen Gottesdienst
gesetzt, der die Hoffnung auf den Neuanfang,
auf die neue Schopfung verdeutlicht. Gottes-
dienst ist eine Vorahnung des Himmels auf Er-
den, eine Vorausschau auf den endzeitlichen
Gottesdienst, so wie er gefeiert wird, wenn Chri-
stus sein Reich vollenden wird. Deshalb ist das
gottesdienstliche Leben so feierlich und reich an
Symbolen. Es soll sich vom Alltag, von seinen
Sorgen und Noten bewusst abheben. Gestirkt
und geldst kehrt der Gliubige zuriick, um die
Probleme des Alltags neu in Angriff zu nehmen.
Die byzantinische Abendvesper besteht aus zwei
Teilen:
—einem Psa/mtei/, der den Lobpreis auf die
Schéptfung und den Schépfer beinhaltet;
—und dem Lucernarium, benannt nach dem
abendlichen Anziinden der Lichter. Er ist ver-
wandt mit dem jiidischen Ritus am Vorabend
des Sabbats. In der Dimmerung werden die
Lampen entziindet und dazu das «Schéma-
Israel» und die «Amidah» rezitiert. Damit be-
ginnt der neue Tag.
Die Jerusalemer Urgemeinde hat zum grossen
Teil, vom jiidischen Glauben herkommend, auf
den Aufbau der christlichen Abendfeier einge-
witkt und ihr eine neue Bedeutung, als Licht
vom Grabe Christi, gegeben.
Die Abendfeier beginnt mit Einleitungsgebeten,
welche die Dreifaltigkeit ins Zentrum stellen. In
den Litaneien ertént immer wieder der Ruf des



10

Chores: «Gospodi pomiluj», das «Herr, erbarme
Dich». Die Psalmen (103/1/141) werden durch
Anrufungen von Vater, Sohn und Heiligem Geist
unterbrochen.

Dann beginnt der eigentliche Lichtter/, das Zen-
trum der Abendfeier. Mit dem anbrechenden
Abend und dem Untergang der Sonne werden
Lichter entziindet und Christus als das «Licht
ohne Ende» besungen. Steht am Anfang der
Feier das Lob auf die Schépfung, so erhilt sie
nun mit dem Hinweis auf Christus einen neuen
Akzent. Der Siegeszug ins Licht stellt die Ver-
herrlichung von Christi Triumph iiber den Tod
dar (siehe «Svjete tichij»). Nach Lesungen, Bitt-
litaneien und weiteren Gebeten miindet die Ves-
per in den letzten Hohepunkt, den Lobgesang
des Simeon :

Nun entlisst Du Deinen Diener, Herr,

nach Deinem Wort in Frieden,

denn meine Augen haben Dein Heil gesehen,
das Du bereitet vor dem Angesicht aller Vilker:
ein Licht zur Erleuchtung der Heiden

und zum Rubm Deines Volkes Israel.

(Luk 2,29—32)

Das Vater Unser, die lange, flehende Bitte um
den Segen leiten tiber in den Schlussgesang.

Da praktisch der ganze liturgische Ablauf gesun-
gen ist, kommen dem Vorsinger und dem Chor
eine besondere Bedeutung zu.

Der Schweizer Romanos-Chor

In der Woche der Einheit, am Sonntag, den 20.
Januar 1980, wird der Schweizer Romanos-Chor
in unserer Klosterkirche in Mariastein einen sla-
wisch-byzantinischen Abendgottesdienst gestal-
ten. Der Name des Chores geht zuriick auf den
heiligen «<Romanos der Melodes. Im 6. Jahrhun-
dert in Konstantinopel lebend, war er ein be-
rithmter Singer und Dichter von geistlichen Ge-
singen.

Der Chor besteht in seiner heutigen Form seit
1973 und steht unter der Leitung von Peter Vito-
vec. Er zihlt gegen 40 Mitglieder, die iiber die
ganze Schweiz verstreut sind. Vor allem wird die

monchische Tradition des slawisch-byzantini-
schen Kirchengesangs gepflegt. Der Chor ist des-
halb mehrheitlich ein Minnerchor. Als tiberkon-
fessionelle Singergemeinschaft gehéren thm Mit-
glieder der katholischen, evangelischen und
orthodoxen Kirchen an.

Ziel der mehrheitlich jungen Singer ist es, tiefer
in die Glaubenswelt der Ostkirchen einzudringen
und dies als Grundlage fiir Meditation und Be-
sinnung den westlichen Christen niherzubrin-
gen. Auf slawisch-byzantinischen Ritus speziali-
siert, ist er vor allem ein liturgischer Chor, der
cher in Gottesdiensten als in Konzerten zur Gel-
tung kommt.

Neben den bald 300 Auftritten ist der Chor auch
durch Radio und Fernsehen sowie durch eigene
Schallplattenaufnahmen einer breiteren Offent-
lichkeit bekannt geworden. Durch seine Mitwir-
kung in katholischen, orthodoxen und evangeli-
schen Gotttesdiensten ist er ein echtes Zeichen
der praktischen Okumene geworden.

Moge dieser Gottesdienst ein Beitrag sein auf
dem Weg der Kirchen zueinander, indem sie
durch das gemeinsame Gebet einander niherge-
bracht werden, damit die uralte Fiirbitte der
orthodoxen Vesper fiir die Einheit aller Christen
erfiillt werde.

Weiterfithrende Literatur

Damaskinos Papandreou: In Erwartung des panorthodoxen
Konzils

Robert Hotz: Einheit in der Freiheit?, beides in NZZ Nr. 126
vom 2./3. Juni 1979

M. Roemer/Ed. Wildbolz: Orthodoxe Kirchen in der
Schweiz

Ambrosius Backhaus: Der eucharistische Gottesdienst der
orthodoxen Kirche

Eriedrich Heiler: Die Ostkirchen

Neophytes Edelby: Liturgikon, Messbuch der byzantinischen
Kirche

Johann von Gardner: System und Wesen des russischen Kir-

chengesanges

Ernst Chr. Suttner: Die Feier von Tod und Auferstechung
Christi im Byzantinischen Ritus

E. Jungclaussen : Das Antlitz der Ostkirchen

Catholica Unio: Der christliche Osten






	Die Ostkirche und ihre ökumenische Bedeutung

