
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Ostkirche und ihre ökumenische Bedeutung

Autor: Mettler, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ostkirchen und ihre
ökumenische Bedeutung
Pfr. Armin Mettler, Basel

Orthodoxe Kirchen
Die Trennung von Ost und West im Jahre 1054
ist die tiefgreifendste Spaltung, welche die
Christenheit erlebt hat, tiefgreifender als die
Reformation im 16. Jahrhundert. Die Begegnung mit
der Orthodoxie ist darum grundsätzlich wichtig
für alle Bemühung um die Einheit der christlichen

Kirchen, weil jene die Tradition der Alten
Kirche in bestimmter Weise vorlebt. Sie gehört
zum blühendsten an kirchlichem Leben, an
Kunst und Literatur. Die syrischen und griechischen

Kirchenväter sind die Kronzeugen der
Alten Kirche, ihrer Theologie, von Liturgie und
christlicher Spiritualität. Mit Ehrfurcht sehen wir

auf diese ältesten Kirchen der Christenheit, die
auf Gründungen der Apostel zurückgehen und
unter schweren Lasten und Beschränkungen ihren
Glauben praktisch unverändert in unsere Zeit
hinüberzuretten vermochten. Auch heute können

diese Christen in östlichen Ländern ihren
Glauben nur unter erschwerten Umständen
praktizieren.

Die Unterschiede zwischen Ost und West werden
uns bereits deutlich, wenn wir uns vor Augen
führen, was «Kirche» bedeutet. Während wir im
Westen beim Wort «Kirche» zuerst an die
Institution, an das Sichtbare mit Papst, Bischöfen
und Priestern, an die Verwaltung, an das Lehramt

und an das Kirchengebäude denken, orientieren

sich die Ostkirchen mehr am gottesdienstlichen

Leben. Der ostkirchliche Gläubige denkt
bei «Kirche» zuerst an die göttliche Liturgie. Wo
sich die Lokalgemeinde versammelt, um die
Eucharistie zu feiern, da ist Christus in seiner Fülle
gegenwärtig, da kommt Kirche in ihrem eigentlichen

Wesen zur Geltung.
Von daher wird verständlich, dass die
Übereinstimmung im liturgischen Geschehen erstrangig,
diejenige in kirchenrechtlichen Belangen von
sekundärer Bedeutung ist. Die Eucharistie, d.h.
die göttliche Liturgie, als Dank-, Bitt- und
Lobgottesdienst, ist das Zentrum des Christentums.
Das wird uns in der Auseinandersetzung mit den
Ostkirchen in neuer Weise bewusst. Nur in der
Besinnung auf den Gottesdienst wird die Kirche
auf ihr Eigentliches geführt. So sagt der Kirchenvater

Origenes: «Wir leben so, wie wir Gottesdienst

halten!»
Das Wesen der Ostkirchen kann am besten im
Erleben ihrer Gottesdienste erfahren werden.
Hier liegt ihre Stärke. Ihre Gottesdienste, ihre
Frömmigkeit, ihre Gläubigen sind denn heute
auch nicht mehr ferne Wirklichkeit. Sie gehören
zur schweizerischen Alltagswelt durch Gastarbeiter

und Flüchtlinge. Auch durch die Kontakte
mit Rom, der Mitgliedschaft im Ökumenischen
Rat der Kirchen und durch die Reisen vieler
Touristen in diese Länder des Ostens sind uns die
Ostkirchen etwas näher gerückt.





8

Aufdem Weg zu einem panorthodoxen Konzil
Das einheitliche Bild, das wir im allgemeinen
von den Ostkirchen haben, wird beim näheren
Betrachten bald zerstreut. Ein einheitliches
Zentrum wie im Westen gab es nie, schon früh
haben die Patriarchate verschiedene Entwicklungen
ermöglicht. Durch die Nationalkirchen, die in
den Landessprachen zelebrieren, sind die
Unterschiede noch gewachsen. Deshalb war man
bestrebt, die Differenzen auf einem Konzil zu
bereinigen.
Schon vor dem 1. Weltkrieg planten die orthodoxen

Kirchen die Einberufung einer allgemeinen
Synode. Politische und innere Schwierigkeiten
der selbständigen, nationalen Kirchen und
Exilkirchen standen der Verwirklichung immer wieder

im Wege.
Mit der Schaffung eines orthodoxen Zentrums
zur Vorbereitung der Synode in Chambésv bei
Genf wurde der Plan des 1972 verstorbenen
Patriarchen Athenagoras vorangetrieben. Der
Themenkatalog des Konzils, im Jahre 1961 anlässlich
der ersten panorthodoxen Konferenz von Rhodos
zusammengestellt, wurde an der vierten Konferenz

1968 in Chambésv den einzelnen Kirchen
zum eingehenden Studium überwiesen. Vor
allem sollten die Gläubigen angeregt werden
mitzudenken und ihre Reaktionen und Meinungen
zum Ausdruck zu bringen. Dabei war festzustellen,

dass dogmatische Themen, wie Fragen um
die Dreifaltigkeit, die Natur Christi oder die
Ikonen, die einst die Orthodoxie erschütterten, heute

die orthodoxen Gläubigen kaum mehr zur
Auseinandersetzung locken. Dagegen sind
Themen, welche die Beziehungen der orthodoxen
Kirchen untereinander und zur übrigen christlichen

Welt betreffen, von grosser Bedeutung.
Der lange und schwierige Weg zu einem
panorthodoxen Konzil spiegelt zutiefst das Wesen
der orthodoxen Kirchen. Sie bilden zwar als Ganzes

gesehen eine dogmatisch-liturgische Einheit,
die aber in der Praxis oft nur in einem lockeren
Zusammenhalt besteht. Nationale und politische
Streitigkeiten und solche um Vorherrschaft
gefährden die Einheit dieser Kirchen bis heute.

Orthodoxe Liturgie undSpiritualität
Bis heute sind uns fünf orientalische Riten erhalten

geblieben: der byzantinische, armenische,
antiochenisch-svrische, chaldäische und alexan-
drinisch-koptische Ritus. Der meistverbreitete ist
der byzantinische Ritus, der vom Patriarchat
Konstantinope! aus an die Bulgaren, Rumänen,
Russen, Serben und Ukrainer weitergegeben wurde.

Die slawischen Stämme übernahmen zwar die
Form, nicht aber die griechische Sprache. Sie
kamen damit dem Anliegen der Orthodoxie nach,
wenn möglich in der Sprache des Volkes zu
zelebrieren.

Die mit der Ubersetzung in eine andere Sprache
verbundenen Schwierigkeiten zogen sich meist
über Jahrzehnte hinweg. Mit der Übertragung
der Texte verändert sich auch die Musik. Wort
und Musik bilden in der Orthodoxie eine solche
Einheit, dass sie nur in einem langwierigen Pro-
zess und in liturgischer Erprobung übertragen
werden können. In jeder Übertragung geht
Ursprüngliches verloren. Wir kennen diese
Schwierigkeiten bei der Übertragung des gregorianischen

Chorals in unsere modernen Sprachen. Nur
wenige Beispiele vermögen zu überzeugen, dazu
zählen u.a. die Versuche von Martin Luther,
dem es gelungen ist, mit nur geringfügigen
musikalischen Veränderungen der ursprünglichen
Verbindung von Wort und Musik nachzuspüren
und eine hervorragende Übertragung zu schaffen.

Aus den erwähnten Schwierigkeiten ist es

verständlich, dass das einmal Errungene sorgsam
gehütet wurde und sich kaum mehr verändert hat.
So feiern die meisten slawischen Kirchen die
Liturgie in altslawischer Sprache, in Kirchenslawisch.

Wir sprechen deshalb vom slaivisch-byzan-
tinischen Ritus. Er zeigt uns noch seine Herkunft
von der griechischen Kirche an.
Der slawische Kirchengesang ist von eigener
Innigkeit und Tiefe. Er spricht uns auch heute
noch in besonderer Weise unmittelbar an. Sein
meditativer Charakter vermag uns in tiefere
Gebetsstimmung zu führen.
An der Liturgie ist seit mehr als 1000 Jahren



9

kaum etwas verändert worden. Bis heute wird im
Gottesdienst kein Instrument verwendet. Einziges

Medium ist die menschliche Stimme, denn
nur sie kann loben, beten und verkündigen. Und
jedes gesprochene Wort ist nach diesem
Verständnis bereits Musik, und Musik ist Textaussprache.

Das Wort und nur das Wort ist Zentrum
dieser Gottesdienste. Musik ist der Ornat, das
Gewand des Wortes. Es kann nicht abgelegt
werden, denn das Wort gewinnt Gestalt und Bedeutung

durch den Ornat. Das Wort spricht in einer
anderen Weise durch das musikalische Gewand.
Durch den Gesang, diese intensive Steigerung,
gewinnt das liturgische Gebet an Ausdruckskraft
und dringt in tiefere Schichten unseres Menschseins

ein. In orthodoxen Kirchen hat das Sinnenhafte,

das Symbol, das äussere Zeichen also, das
ein Verborgenes deutlich machen soll, sehr viel
mehr Ausdruckskraft behalten als bei uns. Wer
einen orthodoxen Gottesdienst miterlebt, wird
das sogleich feststellen. Stehen wir im
gottesdienstlichen Raum, so befinden wir uns zunächst
in einer fremden Welt. Wir werden an den
jüdischen Tempel in Jerusalem erinnert. Sofort sticht
uns die Ikonostase, die Bilderwand ins Auge. Sie

trennt den Altarraum von der übrigen Kirche,
wie der Vorhang im Tempel das Allerheiligste vor
den Gläubigen verbarg. Nachdem aber der
Vorhang des Tempels durch Jesu Tod zerrissen ist,
wird dieses Ereignis mit dem Durchbruch der
drei Türen in der Bilderwand symbolisch zum
Ausdruck gebracht. Die Wand der Trennung ist
zur Wand der Bilder geworden. Die Ikonen sind
Fenster, durch die wir an die Herrlichkeit des
Himmels erinnert werden.

Die slawisch-byzantinische Vesper
Wir erleben in einer orthodoxen Vesper einen
Gottesdienst, der bis ins frühe Christentum
zurückreicht und sich bis heute kaum verändert
hat. Der Lichthymnus «Svjete tichij» (Freundliches

Licht) z.B. geht wahrscheinlich ins 2.
Jahrhundert zurück:

Freundliches Licht, heiliger Herrlichkeit,
des unsterblichen, himmlischen Vaters,
des heiligen, seligenJesus Christus,
am Untergang der Sonne angelangt,
das abendliche Licht betrachtend,
besingen wir den Vater, den Sohn
und Gott, den Heiligen Geist.

Würdig bist Du, zu aller Zeit
besungen zu werden von heiligen Stimmen,
Sohn Gottes, Spender des Lebens;
darum verherrlicht Dich das All.
Am Abend, wenn der Tag zu Ende geht, erinnern

wir uns, dass alles ein Ende hat. Das
Christentum hat an diese Stelle einen Gottesdienst
gesetzt, der die Hoffnung auf den Neuanfang,
auf die neue Schöpfung verdeutlicht. Gottesdienst

ist eine Vorahnung des Himmels auf
Erden, eine Vorausschau auf den endzeitlichen
Gottesdienst, so wie er gefeiert wird, wenn Christus

sein Reich vollenden wird. Deshalb ist das

gottesdienstliche Leben so feierlich und reich an
Symbolen. Es soll sich vom Alltag, von seinen
Sorgen und Nöten bewusst abheben. Gestärkt
und gelöst kehrt der Gläubige zurück, um die
Probleme des Alltags neu in Angriff zu nehmen.
Die byzantinische Abendvesper besteht aus zwei
Teilen :

— einem Psalmteil, der den Lobpreis auf die
Schöpfung und den Schöpfer beinhaltet ;

— und dem Lucernarium, benannt nach dem
abendlichen Anzünden der Lichter. Er ist
verwandt mit dem jüdischen Ritus am Vorabend
des Sabbats. In der Dämmerung werden die
Lampen entzündet und dazu das «Schèma-
Israel» und die «Amidah» rezitiert. Damit
beginnt der neue Tag.

Die Jerusalemer Urgemeinde hat zum grossen
Teil, vom jüdischen Glauben herkommend, auf
den Aufbau der christlichen Abendfeier eingewirkt

und ihr eine neue Bedeutung, als Licht
vom Grabe Christi, gegeben.
Die Abendfeier beginnt mit Einleitungsgebeten,
welche die Dreifaltigkeit ins Zentrum stellen. In
den Litaneien ertönt immer wieder der Ruf des



10

Chores: «Gospodi pomiluj», das «Herr, erbarme
Dich». Die Psalmen (103/1/141) werden durch
Anrufungen von Vater, Sohn und Heiligem Geist
unterbrochen.
Dann beginnt der eigentliche Lichtteil, das
Zentrum der Abendfeier. Mit dem anbrechenden
Abend und dem Untergang der Sonne werden
Lichter entzündet und Christus als das «Licht
ohne Ende» besungen. Steht am Anfang der
Feier das Lob auf die Schöpfung, so erhält sie

nun mit dem Hinweis auf Christus einen neuen
Akzent. Der Siegeszug ins Licht stellt die
Verherrlichung von Christi Triumph über den Tod
dar (siehe «Svjete tichij»). Nach Lesungen,
Bittlitaneien und weiteren Gebeten mündet die Vesper

in den letzten Höhepunkt, den Lobgesang
des Simeon :

Nun ent/ässt Du Deinen Diener, Herr,
nach Deinem Wort in Frieden,
denn meine Augen haben Dein Heilgesehen,
das Du bereitet vor dem Angesicht aller Völker:
ein Licht zur Erleuchtung der Heiden
undzum Ruhm Deines Volkes Israel.
(Luk 2,29—32)

Das Vater Unser, die lange, flehende Bitte um
den Segen leiten über in den Schlussgesang.
Da praktisch der ganze liturgische Ablauf gesungen

ist, kommen dem Vorsänger und dem Chor
eine besondere Bedeutung zu.

Der Schweizer Romanos- Chor
In der Woche der Einheit, am Sonntag, den 20.
Januar 1980, wird der Schweizer Romanos-Chor
in unserer Klosterkirche in Mariastein einen
slawisch-byzantinischen Abendgottesdienst gestalten.

Der Name des Chores geht zurück auf den
heiligen «Romanos der Melode». Im 6. Jahrhundert

in Konstantinopel lebend, war er ein
berühmter Sänger und Dichter von geistlichen
Gesängen.

Der Chor besteht in seiner heutigen Form seit
1973 und steht unter der Leitung von Peter Vito-
vec. Er zählt gegen 40 Mitglieder, die über die
ganze Schweiz verstreut sind. Vor allem wird die

mönchische Tradition des slawisch-bvzantini-
schen Kirchengesangs gepflegt. Der Chor ist
deshalb mehrheitlich ein Männerchor. Als
überkonfessionelle Sängergemeinschaft gehören ihm
Mitglieder der katholischen, evangelischen und
orthodoxen Kirchen an.
Ziel der mehrheitlich jungen Sänger ist es, tiefer
in die Glaubenswelt der Ostkirchen einzudringen
und dies als Grundlage für Meditation und
Besinnung den westlichen Christen näherzubringen.

Auf slawisch-byzantinischen Ritus spezialisiert,

ist er vor allem ein liturgischer Chor, der
eher in Gottesdiensten als in Konzerten zur
Geltung kommt.
Neben den bald 300 Auftritten ist der Chor auch
durch Radio und Fernsehen sowie durch eigene
Schallplattenaufnahmen einer breiteren
Öffentlichkeit bekannt geworden. Durch seine Mitwirkung

in katholischen, orthodoxen und evangelischen

Gotttesdiensten ist er ein echtes Zeichen
der praktischen Ökumene geworden.
Möge dieser Gottesdienst ein Beitrag sein auf
dem Weg der Kirchen zueinander, indem sie
durch das gemeinsame Gebet einander nähergebracht

werden, damit die uralte Fürbitte der
orthodoxen Vesper für die Einheit aller Christen
erfüllt werde.

Weiterführende Literatur

Damaskinos Papandreou: In Erwartung des panorthodoxen
Konzils
Robert Hotz: Einheit in der Freiheit?, beides in NZZ Nr. 126

vom 2. /3- Juni 1979
M. Roemer/Ed. Wildbolz: Orthodoxe Kirchen in der
Schweiz
Ambrosius Backhaus: Der eucharistische Gottesdienst der
orthodoxen Kirche
Friedrich Heiler: Die Ostkirchen
Neophytes Edelby: Liturgikon, Messbuch der byzantinischen
Kirche
Johann von Gardner: System und Wesen des russischen
Kirchengesanges

Ernst Chr. Suttner: Die Feier von Tod und Auferstehung
Christi im Byzantinischen Ritus
E.Jnngclaussen : Das Antlitz der Ostkirchen
Catholica Unio: Der christliche Osten




	Die Ostkirche und ihre ökumenische Bedeutung

