
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 1

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IX

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft
der Gottsucher IX
P. Anselm Butler

Im allgemeinen verbinden unsere Gläubigen das

Leben im Kloster mit der Vorstellung «strenges
Leben». Und oft wird bei Führungen die Frage
gestellt: Ist das Klosterleben nicht streng,
übermenschlich? Wenn in der Antwort die
Lebensgewohnheiten z. B. unseres Klosters dargestellt
werden, dann äussern sich Zuhörer oft überrascht:
«Das ist ja ganz menschlich.» Die Vorstellung
vom «unmenschlich strengen» Klosterleben hat
sich gebildet aus Erzählungen vor allem der
Lebensgewohnheiten von Eremiten. Allerdings stellt
sich für jedes Kloster die Frage des «strengen
Leben.s». Auch der hl. Benedikt spricht davon. So

gibt er im Kapitel über die Aufnahme von neuen
Mönchen die Anweisung: «Im voraus sage man
dem Neuling offen, wie rauh und schwierig der

Weg ist, der zu Gott führt» (Kap. 58).

1. Keine extremen körperlichen Abtötungen
In den Darlegungen über den Abt wurde schon
davon gesprochen, wie sehr der Abt dafür sorgen
soll, dass kein Mönch überfordert werde. Dies
bezieht sich vor allem auf körperliche Bedürfnisse.
Hier kann der Abt individuell Milderungen und
Ausnahmen gestatten, je nach den Anlagen des
einzelnen Mönches. Aber dieser Zug der «Milde»,
des Masshaltens zeigt sich nicht nur bei Ausnahmen.

Alle Anordnungen bezüglich körperlicher
Strenge stehen unter dem Vorzeichen des «Masses»,

der Mässigung.
Der Mönch soll genug schlafen können. Der Got¬

tesdienst in der Nacht soll so angesetzt werden,
dass die Mönche ausgeruht aufstehen. Hier geht
Benedikt einen Kompromiss ein. Auf der einen
Seite möchte er an der Tradition des

Mitternachtsgottesdienstes festhalten, auf der andern
Seite sollen die Mönche genug Schlaf geniessen
können. So trifft er die Anordnung: «Man wird
bei vernünftiger Überlegung zur achten Stunde
der Nacht aufstehen (d.h. ca. 2 Uhr morgens).
So können die Brüder etwas länger als die halbe
Nacht schlafen und dann ausgeruht aufstehen»
(Kap. 8). — Eine für damalige Mönche wohl
«unerhörte» Bequemlichkeit führt Benedikt für die
Sommerzeit ein: «Wenn sie nach der Sext vom
Tisch (Mittagessen) aufstehen, ruhen sie unter
völligem Schweigen auf ihren Betten» (Kap. 48).
Benedikt gestattet also im Sommer den Mönchen
ein «Mittagsschläfchen».
Eine ähnlich «milde Lebensform» sieht Benedikt
grundsätzlich für das Essen vor. Es soll sich jeder
sättigen können und nicht Hunger leiden müssen.

Damit das möglich ist, sollen zwei verschiedene

Speisen aufgetragen werden, nicht nur eine.
Und die Begründung: «Wer von der einen Speise
nicht essen kann, hat so die Möglichkeit, sich an
der anderen zu sättigen» (Kap. 39). Ja, Benedikt
gestattet, was in den Augen damaliger Mönche
als Luxus erscheinen konnte, sogar unter Umständen

noch ein drittes Gericht: «Ist Obst oder
frisches Gemüse zu haben, so kann man noch ein
drittes (Gericht) hinzugeben» (Kap. 39). Auch
für das Trinken kommt Benedikt den Bedürfnissen

der Mönche entgegen. Obwohl er ausdrücklich

sagt, dass die Mönche eigentlich auf Weinge-
nuss verzichten sollten, gestattet er doch pro Tag
ca. einen Viertelliter Wein «mit Rücksicht auf die
Unzulänglichkeit der Schwachen» (Kap. 41).
Auch bezüglich Kleidung gestattet Benedikt
seinen Mönchen eine Art «Luxus» (für altüberliefertes

Mönchsverständnis). Zuerst einmal ordnet er
an, dass die Kleider dem Klima und der Lage des

Wohnortes entsprechen sollen; also keine
«Schwitz- oder Frierkuren» für Mönche. Dann
gestattet Benedikt, dass jeder je zwei Stück der
gleichen Kleider hat «wegen der Nacht und um die



3

Sachen waschen zu können» (Kap. 55). Und
schliesslich darf der Mönch neue Kleider erbitten,

bevor die alten in Fetzen zerfallen. Die alten
sind noch so gut erhalten, dass sie für Arme
verwendet werden können. Dann sollen die Kleider
dem Mönch auch passen. Also, Benedikt sorgt
für eine gute Kleiderkultur. Und schliesslich
noch eine unscheinbare, aber wichtige Notiz
betreffend Kleider. Die Mönche sollen nicht auf die
Suche nach möglichst grobem Stoff gehen, um
aus dem Kleid eine Art Busshemd zu machen.
Auch über die Farbe sollen sich die Mönche den

Kopf nicht zerbrechen. «Man nehme das, was in
der betreffenden Gegend zu finden oder was
billiger zu beschaffen ist» (Kap. 55). Man darf
sagen : betreffend Kleidung unterscheiden sich die
Mönche Benedikts nicht von den Menschen in
der Welt draussen. Allerdings tritt hier schon
eine «oberste Grenze» auf: was billiger ist. Benedikt

verlangt von seinen Mönchen einen einfachen,

bescheidenen Lebensstil.
Aber nicht nur bezüglich der körperlichen Bedürfnisse

gestattet Benedikt eine «milde Lebensform».
Er greift ganz drastisch ein in den Umfang des
überlieferten Pflichtgebetes. Was die Mönche
früher pro Tag beteten, das verteilt Benedikt auf
eine Woche (vgl. Kap. 18). Früher beteten die
Mönchsväter jeden Tag alle 150 Psalmen. Benedikt

verlangt, dass diese Quantität im Verlauf
einer Woche verrichtet werden soll.
Allerdings, Benedikt will mit solchen Milderungen

keineswegs ein bequemes, «gutbürgerliches»
Mönchsleben ermöglichen, wo es einem «so richtig

bequem und wohl» ist. Er setzt Grenzen. Die
Milde darf nicht zur Ungezügeltheit und
Süchtigkeit ausarten. So bringt er im 4. Kapitel, das
die aszetischen Grundsätze des Mönchslebens
stichwortartig enthält, die entsprechenden
Aufrufe: «Das Fasten lieben... Kein Trinker und
kein grosser Esser sein, nicht schlafsüchtig und
kein Faulenzer sein» (Kap. 4). Und beim Essen

und Trinken gibt er wichtige Grenzen an: «Nie
darf der Mönch bis zur Ubersättigung essen»

(Kap. 39); «Wir sollten uns wenigstens dazu
verstehen, nicht bis zur Sättigung zu trinken, son¬

dern weniger» (Kap. 40). Wichtig ist nun bei
diesen Grenzen die Begründung: «Nichts
verträgt sich so wenig mit jedem Christen wie die
Unmässigkeit. Sagt doch unser Herr: ,Nehmt
euch in acht, dass nicht euer Herz durch Unmässigkeit

beschwert wird' (Lk 21,34)»; und: «Der
Wein bringt sogar die Weisen zum Abfall» (Kap.
39 und 40). Hier kommt das Kernanliegen Benedikts

zum Vorschein: es geht ihm bei allem um
die Gottsuche. Zu grosse körperliche Strenge,
allerdings auch zu grosse körperliche Bequemlichkeit

ist für die Gottsuche hinderlich. Es geht
Benedikt also nicht um die Erfüllung bestimmter
Leistungen. Bei allen Anordnungen geht es

immer um die Zielnorm: Gottsuche. Alles muss so
geregelt werden, dass die Gottsuche gefördert
wird.
Hier nun allerdings appelliert Benedikt an den
Eifer des einzelnen: sich vom Weingenuss
enthalten (Kap. 40); wenigstens in der Fastenzeit
soll jeder «von sich aus über das ihm bestimmte
Mass hinaus in der Freude des Hl. Geistes Gott
etwas als Opfer darbringen, das heisst: Er entziehe

seinem Leib etwas an Essen, Trinken, Schlafen,

Reden, Scherzen und harre in der Freude
und Sehnsucht des Geistes dem heiligen Osterfest

entgegen» (Kap. 49). Hier wird nochmals
klar und deutlich der Sinn jeder körperlichen
Abtötung ausgesprochen: das Harren auf das
Osterfest besagt nichts anderes als eine spezielle
Form der Gottsuche. Bei Benedikt dreht sich alles

um diesen einen Pol : die Gottsuche.

2. Die Härte der Gottsuche
Worin dann aber liegt die Härte, von der Benedikt

sagt, sie müsse dem Novizen klar und deutlich

aufgezeigt werden? Einen Hinweis gibt
Benedikt mit der dritten Bedingung (neben Eifer
für Gotteslob und Gehorsam), die er als Kriterium

für echten Ordensberuf stellt: Verdemüti-
gungen (Kap. 58). Auch schon im Prolog kommt
er auf strenge Anforderungen zu sprechen: Zur
Besserung von Fehlern und zur Bewahrung der
Liebe stellen Vernunft und Billigkeit da und dort
etwas strengere Anforderungen. Wenn wir diese



4

beiden Aussagen etwas vertiefen, stossen wir auf
den Kern der Härte im Gottsuchen : es sind dies
die Forderungen der Gottes- und Nächstenliebe.
So stellt er an die Spitze der Werkzeuge der guten

Werke diese beiden Grundforderungen :

«Zuerst: ,den Herrn, Gott, lieben aus ganzem
Herzen und ganzer Seele und mit ganzer Kraft'.
Zweitens: ,Den Nächsten wie dich selbst' (Mk
12, 30f.)» (Kap. 4).
Worin sieht Benedikt die Härte, die sich aus der
Forderung restloser Gottesliebe ergibt? Mit unserer

gewohnten religiösen Sprache würden wir
sagen: der Kampf gegen die Sünde. Benedikt
meint dasselbe, formuliert aber treffender: der
Kampf gegen den Eigenwillen, anders formuliert:

Kampf gegen Ungehorsam dem Ruf Gottes
gegenüber. Mit diesem Motiv beginnt Benedikt
die Regel: «Höre, mein Sohn, auf die Lehren des
Meisters und neige das Ohr deines Herzens;
nimm die Mahnung des gütigen Vaters willig an
und erfülle sie durch die Tat. So wirst du durch
die Mühe des Gehorsams zu dem zurückkehren,
von dem du dich in der Trägheit des Ungehorsams

entfernt hast. So richtet sich denn jetzt
mein Wort an dich: an jeden, der dem Eigenwillen

entsagen und die starken und herrlichen
Waffen des Gehorsams ergreifen will, um dem
wahren König, Christus, dem Herrn, zu dienen»
(Prolog, Anfang). Diese «militärische Sprache»
bringt klar zum Ausdruck, wie ernst es Benedikt
ist, wenn er von der «Härte» spricht, die ein
Mönch bei der Gottsuche in Kauf nehmen muss.
Wo aber hört der Mönch, was Gott von ihm
verlangt? Die Antwort Benedikts ist überraschend
einfach: «Wir wollen unser Herz und unsern
Leib für den Dienst bereiten, für den heiligen
Gehorsam gegen die Gebote» (Prolog). Und im
Kapitel über die Werkzeuge der guten Werke (4)
nennt er nach dem Hauptgebot der Gottes- und
Nächstenliebe schlicht und einfach die Forderungen

der zehn Gebote: «Nicht töten; nicht
ehebrechen ; nicht stehlen ; nicht begehren ; kein
falsches Zeugnis geben.» Es mag sehr ernüchternd
wirken, von Benedikt solch «primitive» Mahnungen

vorgesetzt zu bekommen. Aber der Ordens¬

vater ist Realist genug, dass er weiss und auch
ausspricht, dass der Mönch genauso Mensch ist
wie jeder andere Christ und genauso den Gefahren

der Sünde ausgesetzt ist wie jeder andere.
Benedikt versteht Mönchsein nicht als ein Leben in
einer «höheren Etage». Der Mönch ist den genau
gleichen Mühen und Schwierigkeiten ausgesetzt
wie jeder Christ.
Neben diesen Härten, wie sie jedem Christen
begegnen aufgrund menschlicher Schwäche,
Gebrechlichkeit und Neigung zur Sünde, entstehen
dem Mönch noch andere Gefahren, wodurch er
die Liebe zu Gott verraten kann: es sind dies
jene Härten, die der Mönch auf sich nimmt
durch die Mönchsgelübde und die damit verbundenen

Verzichte. So spricht Benedikt ausdrücklich

von der Mühe des Gehorsams: Am Anfang
des Klosterlebens, und das ist nicht nur zeitlich
zu verstehen, sondern im Sinn des geistlichen
Reifens, bereitet die Beobachtung der Vorschriften

Mühe (Kap. 7). Benedikt rechnet auch
damit, dass es widerspenstige, ungehorsame Mönche

gibt, solche, die sich den Obern widersetzen
(Kap. 23). Eine besondere Härte, die mit dem
Gehorsam verbunden ist, besteht im Verzicht auf
den Privatbesitz. Dieser Verzicht gilt radikal bis
ins letzte. Dementsprechend streng sind die
Anordnungen Benedikts, welche diesen radikalen
Verzicht verwirklichen sollen. «Wenn der Novize
Vermögen hat, soll er es vorher an die Armen
verteilen oder es in einer feierlichen Schenkung
dem Kloster vermachen, ohne irgendetwas für
sich zurückzubehalten.» Wenn ein Minderjähriger

das Versprechen ablegt (das war damals noch
möglich), dann müssen die Eltern in der Urkunde,

die sie vorlegen, unter Eid versprechen, dass
sie «weder selbst noch durch eine Mittelsperson
noch auf irgendeine andere Weise dem Kind
jemals etwas schenken, noch die Möglichkeit bieten

werden, etwas zu besitzen. Auf diese Weise
werden Tür und Tor versperrt, so dass dem Knaben

keine Aussicht bleibt, die ihn, wie wir aus
Erfahrung wissen, betören und — was Gott
verhüte — ins Verderben stürzen könnte» (Kap.
59). Wie radikal dieser Verzicht tatsächlich ist,



5

ergibt sich aus der Begründung, warum der
Mönch keinen materiellen Besitz für sich
zurückbehalten darf: «Er weiss ja, dass er von diesem
Tag an nicht einmal mehr über seinen eigenen
Körper verfügen kann» (Kap. 58). In dieser Aussage

dürfen wir sicher den Hinweis sehen, dass

der Mönch auch auf die Ehe verzichtet und auf
das sexuelle Leben, wie es in der Ehe gelebt wird.
Dieser Verzicht ist im Gehorsamsversprechen
eingeschlossen. Um den totalen Verzicht auf jeden
Besitz demjenigen, der das Klosterversprechen
ablegt, «handgreiflich» bewusst zu machen,
schreibt Benedikt im Zusammenhang mit dem
Ablegen des Versprechens einen symboltiefen
Ritus vor: «Man nimmt ihm gleich im Oratorium
die eigene Kleidung, die er trägt, ab und bekleidet

ihn mit den Sachen des Klosters» (Kap. 58).
Allerdings, die «Mühe des Gehorsams» gründet
nicht nur oder ausschliesslich im widerspenstigen
Eigenwillen, den jeder in sich trägt, oder im
Verzicht auf Verfügungsrecht über materiellen Besitz
und den eigenen Körper. Die «Mühe des Gehorsams»

kann auch verursacht sein durch die
klösterlichen Obern, ihre Menschlichkeiten, Schwächen

und Fehlerhaftigkeiten. Benedikt ist auch
hier Realist und rechnet mit ernstem Fehlverhalten

der Obern.
In diesem Sinne schreibt Benedikt: «Auf der
vierten Stufe der Demut übt der Mönch den
Gehorsam in der Weise, dass er auch bei harten
Aufträgen und bei solchen, die ihm zuwider
sind, ja sogar bei Kränkungen aller Art,
stillbleibt und bewusst die Geduld bewahrt. Er
erträgt das alles, ohne sich entmutigen zu lassen
oder wegzulaufen; denn er denkt an das Wort
der Schrift: ,Wer bis zum Ende standhaft bleibt,
der wird gerettet' (Mt 10, 22), und das andere
Wort: ,Hab festen Mut und harre auf den Herrn'
(Ps 26, 14). Um zu zeigen, dass der Getreue für
den Herrn auch alles Widrige ertragen muss, legt
die Schrift denen, die leiden, diese Worte in den
Mund: ,Um deinetwillen werden wir hingemordet

Tag für Tag und wie Schafe behandelt, die
zur Schlachtbank bestimmt sind' (Ps 43,22;
Rom 8,36). Und anderswo sagt die Schrift:

,Gott, du hast uns geprüft, du hast uns im Feuer
geläutert, wie man das Silber im Feuer läutert;
du hast uns in die Schlingen geraten lassen, hast
drückende Lasten auf unsere Schultern gelegt' (Ps

65, 10f.). Und um zu zeigen, dass wir unter
einem Obern stehen müssen, fügt sie hinzu: ,Du
hast uns in die Gewalt von Menschen gegeben'
(Ps 65, 12). Sie erfüllen aber auch das Gebot des

Herrn durch ihre Geduld bei Unrecht und
Kränkung: Wenn ,sie auf die eine Wange geschlagen
werden, halten sie auch die andere hin ; dem, der
ihnen das Hemd wegnimmt, überlassen sie auch
den Mantel; werden sie gezwungen, eine Meile
mitzugehen, dann gehen sie zwei' (Mt 5, 39—41).
Wie der Apostel Paulus ertragen sie .falsche Brüder'

und .Verfolgung' und .segnen die Menschen,
die ihnen fluchen' (2 Kor 11,26; 1 Kor 4, 12)»
(Kap. 7).
Hier wird in geradezu «brutaler» Weise offenbar,
welche Härten das Klosterleben annehmen kann.
Obere und Mitbrüder können zu eigentlichen
Verfolgern werden und Feinden. Aber der
Mönch ist durch sein Ordensversprechen
verpflichtet, hier auszuhalten, nicht davonzulaufen;
denn, so ist der Gedanke Benedikts weiterzuführen,

das Davonlaufen wäre ein noch schlimmeres
Übel, es bedeutet Ungehorsam gegen Gottes
Ruf, und solcher Ungehorsam führt ins Verderben.

Es würde den Mönch, der davonläuft, jene
Drohung treffen, die Benedikt im Prolog
ausspricht: «Wir müssen mit den Gaben, die Gott
uns geschenkt hat, so gehorchen, dass Gott nie
als erzürnter Vater uns, seine Söhne, enterbt oder
als strenger Herr, zornig über unsere Sünden, uns
wie nichtsnutzige Knechte der ewigen Strafe
überantwortet, weil wir ihm zur Herrlichkeit
nicht folgen wollten.» Die «Gaben», von denen
hier die Rede ist, sind nichts anderes als der Anruf

Gottes und sein Angebot, ihm in der Lebensform

des Klosters zu dienen. Für Benedikt gibt es

also keinen Entschuldigungsgrund, das einmal
gegebene Klosterversprechen: Treue zur
Klostergemeinschaft, ernste Gottsuche in der konkreten
Form der benediktinischen Klostergemeinschaft,
Gehorsam, aufzulösen.


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IX

