Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 57 (1980)

Heft: 1

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. 1X
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft
der Gottsucher IX

P. Anselm Biitler

Im allgemeinen verbinden unsere Gliubigen das
Leben im Kloster mit der Vorstellung «strenges
Leben». Und oft wird bei Fithrungen die Frage
gestellt: Ist das Klosterleben nicht streng, tber-
menschlich? Wenn in der Antwort die Lebensge-
wohnheiten z. B. unseres Klosters dargestellt wer-
den, dann #ussern sich Zuhorer oft tiberrascht:
«Das ist ja ganz menschlich.» Die Vorstellung
vom «unmenschlich strengen» Klosterleben hat
sich gebildet aus Erzihlungen vor allem der Le-
bensgewohnheiten von Eremiten. Allerdings stellt
sich fiir jedes Kloster die Frage des «strengen Le-
bens». Auch der hl. Benedikt spricht davon. So
gibt er im Kapitel tiber die Aufnahme von neuen
Ménchen die Anweisung: «Im voraus sage man
dem Neuling offen, wie rauh und schwierig der
Weg ist, der zu Gott fithrt» (Kap. 58).

1. Keine extremen kirperlichen Abtotungen

In den Darlegungen iiber den Abt wurde schon
davon gesprochen, wie sehr der Abt dafiir sorgen
soll, dass kein Ménch iiberfordert werde. Dies be-
zieht sich vor allem auf korperliche Bediirfnisse.
Hier kann der Abt individuell Milderungen und
Ausnahmen gestatten, je nach den Anlagen des
einzelnen Ménches. Aber dieser Zug der «Milde»,
des Masshaltens zeigt sich nicht nur bei Ausnah-
men. Alle Anordnungen beziiglich korperlicher
Strenge stehen unter dem Vorzeichen des «Mas-
ses», der Missigung.

Der Ménch soll genug schlafen kénnen. Der Got-

tesdienst in der Nacht soll so angesetzt werden,
dass die Mdnche ausgeruht aufstehen. Hier geht
Benedikt einen Kompromiss ein. Auf der einen
Seite méchte er an der Tradition des Mitter-
nachtsgottesdienstes festhalten, auf der andern
Seite sollen die Ménche genug Schlaf geniessen
konnen. So trifft er die Anordnung: «Man wird
bei verniinftiger Uberlegung zur achten Stunde
der Nacht aufstehen (d.h. ca. 2 Uhr morgens).
So kénnen die Briider etwas linger als die halbe
Nacht schlafen und dann ausgeruht aufstehen»
(Kap. 8). — Eine fiir damalige Ménche wohl «un-
erhortes Bequemlichkeit fithrt Benedikt fur die
Sommerzeit ein: «Wenn sie nach der Sext vom
Tisch (Mittagessen) aufstehen, ruhen sie unter
villigem Schweigen auf ihren Betten» (Kap. 48).
Benedikt gestattet also im Sommer den Ménchen
ein «Mittagsschlifchens.

Eine ihnlich «milde Lebensforms sieht Benedikt
grundsitzlich fir das Essen vor. Es soll sich jeder
sittigen kénnen und nicht Hunger leiden miis-
sen. Damit das méglich ist, sollen zwer verschie-
dene Speisen aufgetragen werden, nicht nur eine.
Und die Begriindung: «Wer von der einen Speise
nicht essen kann, hat so die Méglichkeit, sich an
der anderen zu sittigen» (Kap. 39). Ja, Benedikt
gestattet, was in den Augen damaliger Moénche
als Luxus erscheinen konnte, sogar unter Umstin-
den noch ein drittes Gericht: «Ist Obst oder fri-
sches Gemiise zu haben, so kann man noch ein
drittes (Gericht) hinzugeben» (Kap. 39). Auch
fiir das Trinken kommt Benedikt den Bediirfnis-
sen der Monche entgegen. Obwohl er ausdriick-
lich sagt, dass die Monche eigentlich auf Weinge-
nuss verzichten sollten, gestattet er doch pro Tag
ca. einen Viertelliter Wein «mit Riicksicht auf die
Unzulinglichkeit der Schwachen» (Kap. 41).
Auch beziiglich Kleidung gestattet Benedikt sei-
nen Monchen eine Art «Luxus» (fiir altiiberliefer-
tes Monchsverstindnis). Zuerst einmal ordnet er
an, dass die Kleider dem Klima und der Lage des
Wohnortes entsprechen sollen; also keine
«Schwitz- oder Frierkuren» fiir Ménche. Dann ge-
stattet Benedikt, dass jeder je zwei Stiick der glei-
chen Kleider hat «wegen der Nacht und um die



Sachen waschen zu koénnen» (Kap. 55). Und
schliesslich darf der Ménch neue Kleider erbit-
ten, bevor die alten in Fetzen zerfallen. Die alten
sind noch so gut erhalten, dass sie fiir Arme ver-
wendet werden konnen. Dann sollen die Kleider
dem Ménch auch passen. Also, Benedikt sorgt
fir eine gute Kleiderkultur. Und schliesslich
noch eine unscheinbare, aber wichtige Notiz be-
treffend Kleider. Die Ménche sollen nicht auf die
Suche nach moglichst grobem Stoff gehen, um
aus dem Kleid eine Art Busshemd zu machen.
Auch tiber die Farbe sollen sich die Ménche den
Kopf nicht zerbrechen. «Man nehme das, was in
der betreffenden Gegend zu finden oder was bil-
liger zu beschaffen ist» (Kap. 55). Man darf sa-
gen: betreffend Kleidung unterscheiden sich die
Ménche Benedikts nicht von den Menschen in
der Welt draussen. Allerdings tritt hier schon
eine «oberste Grenze» auf: was billiger ist. Bene-
dikt verlangt von seinen Ménchen einen einfa-
chen, bescheidenen Lebensstil.

Aber nicht nur beziiglich der kérperlichen Bediirf-
nisse gestattet Benedikt eine «milde Lebensforms.
Er greift ganz drastisch ein in den Umfang des
tiberlieferten Pflichtgebetes. Was die Moénche
frither pro Tag beteten, das verteilt Benedikt auf
eine Woche (vgl. Kap. 18). Frither beteten die
Ménchsviter jeden Tag alle 150 Psalmen. Bene-
dikt verlangt, dass diese Quantitit im Verlauf ei-
ner Woche verrichtet werden soll.

Allerdings, Benedikt will mit solchen Milderun-
gen keineswegs ein bequemes, «gutbiirgerliches»
Ménchsleben ermdéglichen, wo es einem «so rich-
tig bequem und wohls ist. Er setzt Grenzen. Die
Milde darf nicht zur Ungeziigeltheit und Siich-
tigkeit ausarten. So bringt er im 4. Kapitel, das
die aszetischen Grundsitze des Monchslebens
stichwortartig enthilt, die entsprechenden Auf-
rufe: «Das Fasten lieben ... Kein Trinker und
kein grosser Esser sein, nicht schlafsiichtig und
kein Faulenzer sein» (Kap. 4). Und beim Essen
und Trinken gibt er wichtige Grenzen an: «Nie
darf der Moénch bis zur Ubersittigung essen»
(Kap. 39); «Wir sollten uns wenigstens dazu ver-
stehen, nicht bis zur Sittigung zu trinken, son-

dern wenigers (Kap. 40). Wichtig ist nun bei
diesen Grenzen die Begriindung: «Nichts ver-
trigt sich so wenig mit jedem Christen wie die
Unmissigkeit. Sagt doch unser Herr: ,Nehmt
euch 1n acht, dass nicht euer Herz durch Unmis-
sigkeit beschwert wird® (Lk 21, 34)»; und: «Der
Wein bringt sogar die Weisen zum Abfall» (Kap.
39 und 40). Hier kommt das Kernanliegen Bene-
dikts zum Vorschein: es geht ihm bei allem um
die Gottsuche. Zu grosse korperliche Strenge, al-
lerdings auch zu grosse korperliche Bequemlich-
keit ist fiir die Gottsuche hinderlich. Es geht Be-
nedikt also nicht um die Erfiillung bestimmter
Leistungen. Bei allen Anordnungen geht es im-
mer um die Zielnorm: Gottsuche. Alles muss so
geregelt werden, dass die Gottsuche gefordert
wird.

Hier nun allerdings appelliert Benedikt an den
Eifer des einzelnen: sich vom Weingenuss ent-
halten (Kap. 40); wenigstens in der Fastenzeit
soll jeder «von sich aus tiber das thm bestimmte
Mass hinaus in der Freude des Hl. Geistes Gott
etwas als Opfer darbringen, das heisst: Er entzie-
he seinem Leib etwas an Essen, Trinken, Schla-
fen, Reden, Scherzen und harre in der Freude
und Sehnsucht des Geistes dem heiligen Oster-
fest entgegen» (Kap. 49). Hier wird nochmals
klar und deutlich der Sinn jeder kérperlichen
Abtstung ausgesprochen: das Harren auf das
Osterfest besagt nichts anderes als eine spezielle
Form der Gottsuche. Bei Benedikt dreht sich alles
um diesen einen Pol: die Gottsuche.

2. Die Hirte der Gottsuche

Worin dann aber liegt die Hirte, von der Bene-
dikt sagt, sie miisse dem Novizen klar und deut-
lich aufgezeigt werden? Einen Hinweis gibt Be-
nedikt mit der dritten Bedingung (neben Eifer
fiir Gotteslob und Gehorsam), die er als Krite-
rium fir echten Ordensberuf stellt: Verdemiiti-
gungen (Kap. 58). Auch schon im Prolog kommt
er auf strenge Anforderungen zu sprechen: Zur
Besserung von Fehlern und zur Bewahrung der
Liebe stellen Vernunft und Billigkeit da und dort
etwas strengere Anforderungen. Wenn wir diese



beiden Aussagen etwas vertiefen, stossen wir auf
den Kern der Hirte im Gottsuchen: es sind dies
die Forderungen der Gottes- und Nichstenliebe.
So stellt er an die Spitze der Werkzeuge der gu-
ten Werke diese beiden Grundforderungen:
«Zuerst: ,den Herrn, Gott, lieben aus ganzem
Herzen und ganzer Seele und mit ganzer Kraft'.
Zweitens: ,Den Nichsten wie dich selbst’ (Mk
12, 30f.)» (Kap 4)

Worin sieht Benedikt die Hirte, die sich aus der
Forderung restloser Gottesliebe ergibt? Mit unse-
rer gewohnten religidsen Sprache wiirden wir sa-
gen: der Kampf gegen die Siinde. Benedikt
meint dasselbe, formuliert aber treffender: der
Kampf gegen den Eigenwillen, anders formu-
liert: Kampf gegen Ungehorsam dem Ruf Gottes
gegeniiber. Mit diesem Motiv beginnt Benedikt
die Regel: «Hore, mein Sohn, auf die Lehren des
Meisters und neige das Ohr deines Herzens:
nimm die Mahnung des giitigen Vaters willig an
und erfille sie durch die Tat. So wirst du durch
die Miihe des Gehorsams zu dem zuriickkehren,
von dem du dich in der Trigheit des Ungehor-
sams entfernt hast. So richtet sich denn jetzt
mein Wort an dich: an jeden, der dem Eigenwil-
len entsagen und die starken und herrlichen
Waffen des Gehorsams ergreifen will, um dem
wahren Konig, Christus, dem Herrn, zu dienens
(Prolog, Anfang). Diese «militirische Sprache»
bringt klar zum Ausdruck, wie ernst es Benedikt
ist, wenn er von der «Hirte» spricht, die ein
Ménch bei der Gottsuche in Kauf nehmen muss.
Wo aber hért der Ménch, was Gott von ithm ver-
langt? Die Antwort Benedikts ist tiberraschend
einfach: «Wir wollen unser Herz und unsern
Leib fiir den Dienst bereiten, fiir den heiligen
Gehorsam gegen die Gebote» (Prolog). Und im
Kapitel tiber die Werkzeuge der guten Werke (4)
nennt er nach dem Hauptgebot der Gottes- und
Nichstenliebe schlicht und einfach die Forderun-
gen der zehn Gebote: «Nicht toten; nicht ehe-
brechen ; nicht stehlen; nicht begehren; kein fal-
sches Zeugnis geben.» Es mag sehr erniichternd
wirken, von Benedikt solch «primitives» Mahnun-
gen vorgesetzt zu bekommen. Aber der Ordens-

vater ist Realist genug, dass er weiss und auch
ausspricht, dass der Ménch genauso Mensch ist
wie jeder andere Christ und genauso den Gefah-
ren der Stinde ausgesetzt ist wie jeder andere. Be-
nedikt versteht Ménchsein nicht als ein Leben in
einer <hsheren Etage». Der Ménch ist den genau
gleichen Mithen und Schwierigkeiten ausgesetzt
wie jeder Christ.

Neben diesen Hirten, wie sie jedem Christen be-
gegnen aufgrund menschlicher Schwiche, Ge-
brechlichkeit und Neigung zur Siinde, entstehen
dem Ménch noch andere Gefahren, wodurch er
die Liebe zu Gott verraten kann: es sind dies
jene Hirten, die der Monch auf sich nimmt
durch die Ménchsgeliibde und die damit verbun-
denen Verzichte. So spricht Benedikt ausdriick-
lich von der Miihe des Gehorsams: Am Anfang
des Klosterlebens, und das ist nicht nur zeitlich
zu verstehen, sondern im Sinn des geistlichen
Reifens, bereitet die Beobachtung der Vorschrif-
ten Mihe (Kap. 7). Benedikt rechnet auch da-
mit, dass es widerspenstige, ungehorsame Mon-
che gibt, solche, die sich den Obern widersetzen
(Kap. 23). Eine besondere Hirte, die mit dem
Gehorsam verbunden ist, besteht im Verzicht auf
den Privatbesitz. Dieser Verzicht gilt radikal bis
ins letzte. Dementsprechend streng sind die An-
ordnungen Benedikts, welche diesen radikalen
Verzicht verwirklichen sollen. «Wenn der Novize
Vermogen hat, soll er es vorher an die Armen
verteilen oder es in einer feierlichen Schenkung
dem Kloster vermachen, ohne irgendetwas fiir
sich zuriickzubehalten.» Wenn ein Minderjihri-
ger das Versprechen ablegt (das war damals noch
moglich), dann miissen die Eltern in der Urkun-
de, die sie vorlegen, unter Eid versprechen, dass
sie «weder selbst noch durch eine Mittelsperson
noch auf irgendeine andere Weise dem Kind je-
mals etwas schenken, noch die Maglichkeit bie-
ten werden, etwas zu besitzen. Auf diese Weise
werden Tiir und Tor versperrt, so dass dem Kna-
ben keine Aussicht bleibt, die thn, wie wir aus
Erfahrung wissen, betéren und — was Gott ver-
hitte — ins Verderben stiirzen kénnte» (Kap.
59). Wie radikal dieser Verzicht tatsichlich ist,



ergibt sich aus der Begriindung, warum der
Monch keinen materiellen Besitz fiir sich zuriick-
behalten darf: «Er weiss ja, dass er von diesem
Tag an nicht einmal mehr iiber seinen eigenen
Kérper verfiigen kanns (Kap. 58). In dieser Aus-
sage diirfen wir sicher den Hinweis sehen, dass
der Monch auch auf die Ehe verzichtet und auf
das sexuelle Leben, wie es in der Ehe gelebt wird.
Dieser Verzicht ist im Gehorsamsversprechen ein-
geschlossen. Um den totalen Verzicht auf jeden
Besitz demjenigen, der das Klosterversprechen
ablegt, «handgreiflich» bewusst zu machen,
schreibt Benedikt im Zusammenhang mit dem
Ablegen des Versprechens einen symboltiefen Ri-
tus vor: «<Man nimmt ithm gleich im Oratorium
die eigene Kleidung, die er trigt, ab und beklei-
det ihn mit den Sachen des Klosters» (Kap. 58).
Allerdings, die «Miithe des Gehorsams» griindet
nicht nur oder ausschliesslich im widerspenstigen
Eigenwillen, den jeder in sich trigt, oder im Ver-
zicht auf Verfiigungsrecht tiber materiellen Besitz
und den eigenen Korper. Die «Mithe des Gehor-
sams» kann auch verursacht sein durch die klo-
sterlichen Obern, thre Menschlichkeiten, Schwii-
chen und Fehlerhaftigkeiten. Benedikt ist auch
hier Realist und rechnet mit ernstem Fehlverhal-
ten der Obern.

In diesem Sinne schreibt Benedikt: «Auf der
vierten Stufe der Demut iibt der Ménch den Ge-
horsam in der Weise, dass er auch ber harten
Auftrigen und bei solchen, die thm zuwider
sind, ja sogar bei Krinkungen aller Art, still-
bleibt und bewusst die Geduld bewahrt. Er er-
trigt das alles, ohne sich entmutigen zu lassen
oder wegzulaufen; denn er denkt an das Wort
der Schrift: ;Wer bis zum Ende standhaft bleibt,
der wird gerettet’ (Mt 10, 22), und das andere
Wort: ,Hab festen Mut und harre auf den Herrn®
(Ps 26,14). Um zu zeigen, dass der Getreue fiir
den Herrn auch alles Widrige ertragen muss, legt
die Schrift denen, die leiden, diese Worte in den
Mund: ,Um deinetwillen werden wir hingemor-
det Tag fiir Tag und wie Schafe behandelt, die
zur Schlachtbank bestimmt sind® (Ps 43,22;
Rém 8,36). Und anderswo sagt die Schrift:

,Gott, du hast uns geprift, du hast uns im Feuer
gelidutert, wie man das Silber im Feuer liutert;
du hast uns in die Schlingen geraten lassen, hast
driickende Lasten auf unsere Schultern gelegt® (Ps
65, 10f.). Und um zu zeigen, dass wir unter ei-
nem Obern stehen miissen, fiigt sie hinzu: ,Du
hast uns in die Gewalt von Menschen gegeben®
(Ps 65, 12). Sie erfiillen aber auch das Gebot des
Herrn durch ihre Geduld bei Unrecht und Krin-
kung: Wenn ,sie auf die eine Wange geschlagen
werden, halten sie auch die andere hin; dem, der
thnen das Hemd wegnimmt, tiberlassen sie auch
den Mantel; werden sie gezwungen, eine Meile
mitzugehen, dann gehen sie zwei* (Mt 5, 39—41).
Wie der Apostel Paulus ertragen sie ,falsche Brii-
der‘ und ,Verfolgung‘ und ,segnen die Menschen,
die ihnen fluchen® (2 Kor 11,26; 1 Kor 4, 12)»
(Kap. 7).

Hier wird in geradezu «brutalers Weise offenbar,
welche Hirten das Klosterleben annehmen kann.
Obere und Mitbriider kénnen zu eigentlichen
Verfolgern werden und Feinden. Aber der
Ménch ist durch sein Ordensversprechen ver-
pflichtet, hier auszuhalten, nicht davonzulaufen;
denn, so ist der Gedanke Benedikts weiterzufiih-
ren, das Davonlaufen wire ein noch schlimmeres
Ubel, es bedeutet Ungehorsam gegen Gottes
Ruf, und solcher Ungehorsam fiihrt ins Verder-
ben. Es wiirde den Monch, der davonliuft, jene
Drohung treffen, die Benedikt im Prolog aus-
spricht: «Wir missen mit den Gaben, die Gott
uns geschenkt hat, so gehorchen, dass Gott nie
als erziirnter Vater uns, seine Séhne, enterbt oder
als strenger Herr, zornig tiber unsere Siinden, uns
wie nichtsnutzige Knechte der ewigen Strafe
tiberantwortet, weil wir thm zur Herrlichkeit
nicht folgen wollten.» Die «Gaben», von denen
hier die Rede ist, sind nichts anderes als der An-
ruf Gottes und sein Angebot, ithm in der Lebens-
form des Klosters zu dienen. Fiir Benedikt gibt es
also keinen Entschuldigungsgrund, das einmal
gegebene Klosterversprechen: Treue zur Kloster-
gemeinschaft, ernste Gottsuche in der konkreten
Form der benediktinischen Klostergemeinschaft,
Gehorsam, aufzulosen. ‘



	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IX

