Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 10

Artikel: Beten, wie der Herr es gelehrt hat. V
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031333

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beten, wie der Herr
es gelehrt hat 'V

P. Anselm Biitler

Die «kurze Erklirung des Vater Unser», die in
den letzten Nummern unserer Zeitschrift darge-
legt wurde, stand unter dem Titel: «Beten, wie
der Herr es gelehrt hat». Die Erklirung versuchte,
den Inhalt des Gebetes etwas zu verdeutlichen.
Im «Vater Unser» lehrt uns Jesus, um was wir be-
ten sollen. Nun aber hat Jesus die Jiinger und da-
mit auch uns nicht nur belehrt tiber den Inhalt
unseres Gebetes; er hat auch gelehrt, wie wir be-
ten sollen, in welcher Gesinnung wir unser Gebet
vor Gott tragen sollen. Dabei ist diese Gesinnung
abgestimmt auf die entsprechenden Inhalte des
Gebetes. Es geht beim «Vater Unser» um ein so-
genanntes Bittgebet. Natiirlich hat Jesus die Jiin-
ger nicht nur das Bittgebet gelehrt, wie er auch

265

selber nicht nur Bittgebete an den Vater gerichtet
hat. Wir kennen von Jesus ein herrliches Lobge-
bet: «Ich danke dir, Vater, du Herr iiber Him-
mel und Erde, dass du den Unwissenden zeigst,
was du den Klugen und Weisen verborgen hast.
Ja, Vater, so wolltest du es haben» (Lk 10, 21f.).
Trotzdem wollen wir uns bei der Darlegung tiber
die Gesinnung des Betens auf das Bittgebet be-
schrinken. Das Bittgebet ist ja heute besonders
problematisch geworden. Auf der einen Seite lei-
den viele Glaubende unter der scheinbaren Nutz-
losigkeit des Bittgebetes. Wie oft hért man kla-
gen: «Ich habe so lange und instindig gebetet,
aber es hat sich nichts geindert.» Auf der ande-
ren Seite werden heute mehr als frither Einwen-
dungen gegen das Bittgebet vorgebracht: das
Bittgebet sei Gott gegeniiber nicht am Platz,
denn wir diirften Gott nicht nach unserem Wil-
len beeinflussen wollen; das Bittgebet sei nur
eine Flucht vor der Pflicht, selber Hand anzule-
gen und die Note des menschlichen Lebens zu
beheben oder wenigstens zu verkleinern. — Nun
soll nicht bestritten werden, dass solche Fehlhal-
tungen beim Bittgebet vorkommen kénnen. Und
Jesu Gebetslehre will ja gerade solche Fehlhaltun-
gen vermeiden helfen. Grundsitzlich aber diirfen
wir klar sagen: das Bittgebet ist eine echte Aus-
drucksform unseres Glaubens an Gott, der stin-
dig im Leben der einzelnen Menschen und der
Geschichte handelt und der uns dauernd seinen
Beistand leistet.

1. Das Bittgebet in der Unterweisung Jesu

Wenn wir die Evangelien besinnlich lesen und
dabei besonders auf jene Stellen achten, bei de-
nen Jesus vom Bittgebet spricht, stellen wir voll
Uberraschung fest, welch ausserordentlich grosse
Rolle in der Unterweisung Jesu das Bittgebet
spielt. Die Belehrungen tiber das Bittgebet neh-
men einen viel breiteren Raum ein, als man er-
wartet. Wenn wir diese Unterweisung Jesu tiber
das Bittgebet miteinander vergleichen, dann er-
kennen wir auch, welches der Kern der Gebets-
unterweisung Jesu ist: es ist die Mahnung zu ver-
trauensvollem Gebet.



266

Jesus fordert von seinen Jingern beim Gebet ein
grenzenloses Vertrauen. Als die Jiinger Jesus stau-
nend darauf aufmerksam machten, dass der Fei-
genbaum, den Jesus tags zuvor verflucht hatte,
tatsichlich bis an die Wurzel abgestorben war,
antwortete ihnen Jesus: «lhr miisst nur Gott ver-
trauen. Thr kénnt euch darauf verlassen: Wenn
ihr zu diesem Berg sagt: ,Auf, stiirze dich ins
Meer‘, und habt keinerlei Zweifel, sondern
glaubt fest, dass es geschieht, dann geschieht es
auch» (Mk 11, 20—23). Und dann folgt der ent-
scheidende Satz: «Alles, worum immer ithr im
Gebete bittet — glaubt nur, dass ihr es erhaltet,
so wird es euch zuteil werden» (Mk 11, 24).

Wir diirfen also um alles bitten, nicht nur um
«hdhere Werte», und wir diirfen sicher sein, dass
unser Gebet erhért wird, vorausgesetzt, dass wir
volliges Vertrauen haben. — Die gleiche zuver-
sichtliche Mahnung finden wir auch im Johannes-
evangelium. Dort lautet Jesu Mahnung: «Worum
immer thr bittet in meinem Namen, das werde
ich tun, damit der Vater im Sohn verherrlicht
werde. Wenn thr mich um etwas bittet in mei-
nem Namen, ich werde es tun» (Jo 14, 13f.).

Auch unter einem andern Aspekt zeigt sich, dass
Jesus beim Gebet von seinen Jiingern ein gren-
zenloses Vertrauen fordert. Bei Mattius spricht
Jesus davon, nicht durch eine quantitative Hiu-
fung der Gebete die Erhérung zu sichern, gleich-
sam zu erzwingen. Er sprach diese Mahnung aus,
weil die «<Heiden» so zu ihren Gottern beten. Er
konnte selbst beobachten, wie Menschen mit ei-
nem ungeheuren Worteinsatz und mit stindiger
Wiederholung dieselben Bitten beteten, um die
Gottheit auf sich aufmerksam zu machen und so
mit Sicherheit erhért zu werden. Dem gegeniiber
mahnt Jesus: «Wenn ihr betet, dann plappert
nicht wie die Heiden. Die meinen nimlich, sie
wiirden nur erhért, wenn sie viele Worte ma-
chen. Macht es nicht wie sie. Denn euer Vater
weiss ja, was thr nétig habt — noch ehe ihr thn
bittet> (Mt 6,7f.). Diese Mahnung Jesu ist aller-
dings nicht falsch zu verstehen. Er wendet sich
nicht einfachhin gegen das lange und andauern-

de Gebet, auch nicht gegen das zudringliche, lei-
denschaftliche Gebet, bei dem der Mensch vor
Gott sein ganzes Herz ausschiittet. Jesus lehnt
aber jene Art des Gebetes ab, die den Gebetsein-
satz und die Gebetsleistung des Menschen als al-
leinige Ursache fiir die Erhérung betrachtet. Fiir
Jesus ist die Ursache der Gebetserhérung vor al-
lem die Giite des himmlischen Vaters, der lingst
weiss, wessen der Beter bedarf. Hier kénnte nun
einer einwenden: warum denn beten, wenn Gott
schon weiss, wessen ich bedarf. Jesus geht nicht
ausdriicklich auf diesen Einwand ein. Fiir ihn ist
die Berechtigung und Notwendigkeit des Bittge-
betes zu selbstverstindlich. Was aber das eigent-
liche Problem des Bittgebetes ist, liegt nicht auf
seiten Gottes, sondern auf seiten der Menschen:
der Mensch muss die richtige Einstellung Gott
gegeniiber entfalten. Hier nun hat das Bittgebet
eine entscheidende Rolle: richtiges Bittgebet ist
getragen von einem grenzenlosen Vertrauen auf
die Giite Gottes. Und solches Vertrauen macht
keine leeren Worte und vollzieht keine endlosen
Wiederholungen.

Vertrauen als zentrales Thema der Gebetsunter-
weisung Jesu zeigt sich auch an anderer Stelle.
«Bittet, dann wird euch gegeben; sucht, dann
werdet ihr finden; klopft an, dann wird geoff-
net. Denn jeder, der bittet, erhilt; wer sucht,
der findet; wer anklopft, dem wird aufgetan»
(Mt 7,71£.). Hier liegt eine eindriickliche sprach-
liche Formulierung vor, dass das Gebet erhort
wird. Am Anfang stehen die Befehle, an die sich
unmittelbar die Tatfolgen anschliessen. Knapper
und priziser kann die Sicherheit, mit der die Er-
hérung auf die Bitte folgt, sprachlich gar nicht
ausgedriickt werden. Der Grund aber, warum Je-
sus mit solcher absoluter Garantie die Erhérung
des Gebetes verspricht, ist die Giite des himmli-
schen Vaters, der sich von keinem irdischen Vater
an Liebe und Fiirsorge iibertreffen lisst. Das er-
gibt sich aus den Vergleichen, die Jesus an diese
Befehle anfiigt: «Ist einer unter euch, der seinem
Sohn einen Stein gibt, wenn er um Brot bittet,
oder der ihm eine Schlange gibt, wenn er um ei-
nen Fisch bittet? Wenn nun schon ihr, die ihr



bose seid, euren Kindern gebt, was gut ist, wie-
viel mehr wird euer Vater im Himmel denen, die
thn bitten, Gutes geben» (Mt 7,9—11).

In genau dieselbe Richtung weist auch das
Gleichnis vom Freund, der nachts um Hilfe gebe-
ten wird : «Stellt euch vor, jemand geht mitten in
der Nacht zu seinem Freund und bittet ithn: Lie-
ber Freund, leih mir doch drei Brote. Ich habe
gerade Besuch von auswirts bekommen und kann
ithm nichts anbieten.* Stellt euch vor, der Freund
im Haus wiirde rufen: ,Lass mich in Ruhe! Die
Tiire ist schon geschlossen und meine Kinder lie-
gen bei mir im Bett. Ich kann nicht aufstehen
und dir etwas geben.‘ Ich sage euch, wenn er
nicht aus Freundschaft aufsteht und es ithm gibt,
so wird er es doch tun und ihm alles geben, was
er braucht, um nicht als Unmensch dazustehens
(Lk 11,5—8). Um die ganze Aktualitit dieses
Vergleiches zu erfassen, miissen wir uns der Men-
talitit der damaligen Menschen in Israel bewusst
sein. Gastfreundschaft und Hilfsbereitschaft war
damals ein Verhalten, das keine Ausnahme ge-
stattete. Wer dieses Verhalten nicht beobachtete,
zog sich vor allen andern eine grosse Schande zu.
Hitte der Freund den Bittenden abgewiesen, er
wire zum Gegenstand des Dorfgespriches gewor-
den. Keiner konnte es sich in einem orientali-
schen Dorf leisten, als Schamloser dazustehen, als
einer, der nicht hilft. Genau hier liegt der Kern
des Gleichnisses. Es ist nicht eine Aufforderung
zu langem, beharrlichem Gebet. Es will vielmehr
deutlich machen, dass wir zu Gott ein tiefes
Vertrauen haben diirfen. Wir diirfen ganz und
fest darauf vertrauen, dass Gott unsere Bitten er-
hort. Wenn schon der Freund, mitten in der
Nacht im Schlaf gestért, nicht einen Augenblick
zogert, die Bitte des in Verlegenheit geratenen
Nachbarn zu erfiillen, obwohl die ganze Familie
durch das Offnen des Riegels aus dem Schlaf ge-
rissen wird — wieviel mehr Gott! Er hort die, die
in Not sind. Er hilft ihnen.

2. Wie werden unsere Gebete erhort?
Die eben angefiihrten Stellen, in denen Jesus
vom Vertrauen ins Gebet spricht, beinhalten

267

auch eine bedingungslose Erfiillung eines Gebe-
tes. Hier stosst sich unsere Erfahrung hart mit
dieser Zusicherung Jesu. Wir alle miissen doch
sagen, dass unsere Erfahrung mit der Gebetserho-
rung sich kaum auf einen Nenner bringen lisst
mit Jesu eindeutiger Zusicherung: «Es wird euch
zuteily — «Ich werde es euch geben». Und es
wire sicher verfehlt, den Grund fiir nichterhorte
Gebete einfach im mangelnden Vertrauen zu su-
chen. Denn so lieblos war Jesus nicht, dass er
zwar eine verlockende Verheissung uns vor Au-
gen stellt, aber dann Bedingungen aufstellt, die
normalerweise nicht erfiillt werden kénnen. Zu-
mindest miissen wir sagen, dass Jesus durch sei-
nen Geist uns befihigt, jenes notige Vertrauen
auf Gottes Giite aufzubringen, die eine Gebets-
erhorung ermdoglicht. Wie aber steht es dann
mit der Spannung zwischen Verheissung der Ge-
betserhérung und scheinbarer Erfolglosigkeit un-
seres Gebetes?

Vielleicht kann uns ein erster Zugang zur Kli-
rung dieser Spannung gegeben werden durch Er-
fahrungen, die wir in Mariastein machen. Bei
Fithrungen kommt immer wieder die Frage: «Ge-
schehen hier auch Wunder wie z. B. in Lourdes?»
Auf diese Frage miissen wir eine verneinende
Antwort geben. Und doch werden uns immer
wieder Dankesgaben, Votivtafeln gespendet, die
von Erhorung des Gebetes Zeugnis ablegen. Wor-
in liegt dann diese Erh6rung? Sehr oft sagen uns
Pilger: «Hier habe ich im Gebet Kraft gefunden,
die Not zuversichtlich zu tragen.» Diese und ihn-
liche Antworten kénnen uns einen Hinweis ge-
ben, worin jene Gebetserhérung liegt, von der
Jesus spricht.

Wir miissen uns iiberlegen, welches unsere ei-
gentliche Gebetsabsicht ist, wenn wir mit unserer
Not vor Gott hintreten. Letztlich geht es doch
um unser Gliick, und in jeder Not spiiren wir
unser Gliick bedroht. Diese Bedrohung ist immer
eine Erscheinungsform des Sterbens. Krankheit,
Einsamkeit, Leiden, Not, Beschwernisse, Enttiu-
schungen, Freudlosigkeit, all das sind Erschei-
nungsformen einer Lebensbehinderung, sind also
Todeswirklichkeiten. Wir begegnen in jeder Not



268

immer dem erschreckenden Tode. Dies bewirkt
in uns Angst, Dunkel, Verzweiflung, Sinnlosig-
keit. Das Bittgebet, das wir in solchen Situatio-
nen an Gott richten, oder in dem wir um Bewah-
rung vor solchen Notsituationen beten, ist im
letzten getragen von unserm Urverlangen nach
Leben. Auch wenn wir vordergriindig um Ab-
wendung einer konkreten Notsituation beten,
hintergriindig, im tiefsten Herzen sind wir getrie-
ben von der Angst des Todes. Wenn nicht in je-
der Not dieses tiefste Urverlangen in unserem
Herzen bedroht wiirde, wiirden wir die Note gar
nicht so sehr als Note erleben und erfahren. So
ist das tiefste Anliegen unseres Betens letztlich
immer das Gebet, ungemindertes Leben, allum-
fassenden Sinn zu erfahren. Es geht letztlich im-
mer um die Bitte, vom Tode befreit zu werden.
Das aber entspricht dem, was wir meinen, wenn
wir von «Auferstehung von den Toten», «Aufer-
weckung» sprechen. Und genau das meinen un-
sere Pilger, wenn sie sagen, sie seien getrdstet
worden. Die Notsituation ist konkret die gleiche
geblieben, aber im Gebet haben sie die Notsitua-
tion in einem neuen Lichte erfahren. Sie haben
erkannt, dass Not, wenn sie vor Gott getragen
wird, das Lebenbedrohende verloren hat: das Be-
driickende, Sinnlos-Dumpfe, Dunkle ist aufge-
brochen durch die Erfahrung des Trostes, der
Sinnhaftigkeit, der Hoffnung, des Lebens. Die
Not, die Gott vorgetragen wird, steht im Raum
jenes Gottes, der das Leben will. In diesem Raum
und Licht der Auferstehungsverheissung wandelt
sich unsere Erfahrung der Not in Erfahrung der
Hoffnung, des Trostes, der Freude, weil wir im
Glauben erfahren diirfen, dass jede Not durch
Gott aus ihrer Todesverwurzelung entfernt ist
und hineingepflanzt ist in den Lebensquell des
auferweckten Jesus, dass Not nun nicht mehr To-
desbedrohung ist, sondern Lebenserméglichung.
In diesem Sinne wird jedes Gebet, das wir glau-
bend und vertrauend vor Gott hintragen, erhért
werden: Gott nimmt die im Gebet vor thn getra-
gene Not in seine lebensspendenden Hinde.
Und wie er den Tod Jesu am Kreuz innerlich ver-
wandelt hat in einen Lebensquell, so wandelt sich

in den Hinden Gottes jede Not, die lebensbe-
drohend ist, in eine lebensspendende Not.

Jesus selber hat in dieser Form Gebetserhérung
erfahren diirfen. Am Olberg bat er den Vater,
dass der Kelch voriibergehen mége. Aber tatsich-
lich ist der Kelch nicht voriibergegangen, son-
dern Jesus musste am Kreuz den Tod eines Ver-
brechers sterben. Und trotzdem schreibt der Ver-
fasser des Hebrierbriefes: «Jesus flehte mit lau-
tem Schreien und unter Trinen zu dem, der ihn
vom Tode erretten konnte, und er wurde erhort»
(5, 7). Und Paulus bezeugt immer wieder, dass er
auf die gleiche Weise Gebetserhérung erfahren
durfte: «Wir sind Sterbende, und doch: wir le-
ben ... sind betriibt, doch immer fréhlich»
(2 Kor 6,9). Das heisst: die konkrete Todeserfah-
rung ist aufgebrochen von der Glaubenserfah-
rung des verheissenen osterlichen Lebens. Wie
konkret solche Gebetserh6rung sein kann, wird
ersichtlich beim Bekenntnis: «Dreimal habe ich
den Herrn gebeten, dass er mich befreit vom Sa-
tansengel, der mich mit Fiusten schligt. Er aber
antwortete mir: ,Meine Gnade gentigt dir‘ ...
Jetzt trage ich meine Schwiche gern ... Denn
gerade wenn ich schwach bin, bin ich stark»
(2 Kor 12, 8—10).

Allerdings, ist damit schon alles gesagt, was Jesus
verspricht, wenn er von der Erhérung jedes ver-
trauensvollen Gebetes spricht? Wieder kénnen
uns hier Pilger weiterhelfen. Es gibt viele Pilger,
die von einer Abwendung konkreter Not Zeugnis
geben: dass bestimmte Notsituationen tatsich-
lich «auf wunderbare Weise» verschwunden sind.
Hier in Mariastein sind nicht kérperliche «wun-
derbare Heilungen» im Zentrum, sondern vor al-
lem seelische und gesellschaftliche: in der Uber-
windung aussichtsloser Familienkrisen, in der Er-
fahrung unerwarteter Liebe und Freude usw. Sol-
che Gebetserhdrungen sind meistens sehr verbor-
gen und nur dem sichtbar, dessen Augen gerade
im Beten geschirft sind fiir die wirkende Gegen-
wart Gottes. Dann aber kénnen solche Erhérun-
gen tatsichlich erkannt werden in ihrem Charak-
ter des Zufilligen, Unerwarteten, Nichterstellba-
ren. Sie sind etwas Wunderbares, das alle Erwar-



tungen, alles Uberschaubare und Verfiighare
durchbricht und Gottes Liebe zeichenhaft sicht-
bar zum Ausdruck bringt.

Wir alle sind auch auf solche «wunderbare» Ge-
betserhérungen angewiesen, damit unser Ver-
trauen auf die Erhérung jedes Gebetes wach
bleibt. Und wer in seinem Leben einmal alles mit
den Augen des Glaubens zu erkennen sucht, der
wird staunend feststellen, wie oft er tatsichlich
solch wunderbare Erhérungen erfahren durfte.
Dies sind gleichsam leuchtende Wegmarken im
Dunkel unseres Lebens, die zugleich Wegweiser
und Hoffnungszeichen sind. Solch «kleine» Ge-
betserhérungen, die hie und da mitten in unse-
rem notvollen Leben eine konkrete Not beseiti-
gen, sind fiir uns alle ein Zeichen, das Gott gibt.
Mit solchen kleinen Zeichen will er uns sagen:
hab Vertrauen: wie ich jetzt diese kleine Not be-
seitige, diese bestimmte Hilfe schenke, so werde
ich einmal alle Not beseitigen, werde ich einmal
restlose Hilfe schenken, damit alles restlos und
fiir immer gut und schén wird; einmal wird fiir
dich und deine Lieben jenes Osterereignis Wirk-
lichkeit, das ich an Jesus gewirkt habe. Von sol-
chen kleinen Erfahrungen her kénnen wir dann
Zugang finden zu der grossen Verheissung, die
Gott uns gegeben hat: «Ich horte eine laute
Stimme sagen: ,Das ist Gottes Wohnung bei den
Menschen. Er wird unter ihnen wohnen, und sie
werden sein Volk sein. Gott selbst wird als ihr
Gott bei ithnen sein. Er wird alle ihre Trinen ab-
wischen. Es wird keinen Tod mehr geben und
keine Traurigkeit, keine Klage und keine Quile-
rei mehr. Denn was einmal war, ist nun fiir im-
mer vorbei‘s (Offb 21, 3f.). — Von daher kann
unser Vertrauen beim Gebet immer neue Kraft
holen. Wir werden dann nicht mehr ingstlich
besorgt sein, wenn die Sorge auch schwer auf uns
lastet, wir werden nicht mehr bangen und zagen,
wenn auch Unsicherheit uns erfiillt. Mit einer ge-
wissen inneren Ruhe und Gelassenheit werden
wir dann all unsere Sorge vor den Herrn tragen
im Bewusstsein: er weiss, was wir brauchen, er
kann alles zum Guten lenken, und er wird es
auch tun.

269

Morgenrote der Erlosung

Eine Predigt zu Marid Geburt (8.September)
und Marii Erwihlung (8. Dezember)

P. Anselm Biitler

Text: In Wabrheit ist es wiirdig und recht, dir,
Vater im: Himmel, zu danken und am Fest der
seligen Jungfrau Maria dein Erbarmen zu riih-
men. Du hast sie aus allen Frauen erwihlt und
gesegnet vor allen Frauen. In ihr leuchtete auf
die Morgenrote der Erlosung, sie hat uns Christus
geboren, die Sonne der Gerechtigkeit. Durch ihn
preisen dich deine Erlosten und bekennen mit
den Choren der Engel das Lob deiner Herrlich-
ket (Priifation zume Fest Marii Geburt).



	Beten, wie der Herr es gelehrt hat. V

