
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 10

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. VIII

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


253

Das Benediktinerkloster
eine Gemeinschaft
der Gottsucher VIII
P. Anselm Bütler

Schon in zwei Artikeln haben wir versucht, das

Abtsbild, das Benedikt in seiner Regel zeichnet,
darzustellen. Diese Darstellung findet in diesem
Artikel ihren Abschluss. Die ganze Darstellung
steht unter dem Leitgedanken: der Abt als
Förderer und Leiter der Gottsuche. Diese Aufgabe
kommt ihm nach Benedikt zu, weil der Abt im
Kloster Christi Stellvertreter ist, der seinen Mönchen

als geistlicher Vater zu dienen hat, indem er
auf jeden einzelnen eingeht. Für diese schwere

Aufgabe sieht Benedikt Helfer des Abtes vor.
Vor allem aber hält Benedikt fest, dass der Abt
für diese schwere Aufgabe auch die entsprechende

Vollmacht hat. In diesem Artikel soll dargestellt

werden, wie Benedikt dafür sorgt, dass der
Abt diese Vollmacht nicht missbraucht. Ebenso
kommt zur Sprache: Ideal und Wirklichkeit.
Abschliessend werden noch ein paar Überlegungen
geäussert, inwiefern dieses Abtsbild auch heute,
ja vielleicht heute wieder erst recht, aktuelle
Bedeutung hat.

6. Verantwortung des Abtes
Im Artikel der letzten Nummer haben wir
gezeigt, welch grosse Vollmacht Benedikt dem Abt
zugesteht. Ist so viel Vollmacht nicht unheimlich?

Öffnet das nicht Tür und Tor für
Willkürherrschaft und Despotismus? Benedikt erkannte
das ganz genau. Darum baut er entsprechende
«Sicherungen» ein. Es sind dies zwei Sicherungen

: die Autorität der Regel und die Verantwortung

des Abtes vor Gott.
Zwar besitzt der Abt die Vollmacht, die Regel zu
deuten und auf konkrete Situationen sinngemäss
anzuwenden. Die Ausführungen über die
Vollmachten des Abtes haben dafür schon Beispiele
gebracht. Zur Illustration soll wenigstens noch
auf das eine oder andere Beispiel hingewiesen
werden. Bezüglich der Bekleidung ordnet Benedikt

an: «Man gibt den Brüdern Kleider, die der
Lage und dem Klima des Wohnortes entsprechen ;

denn in kalten Gegenden braucht man mehr, in
warmen weniger. Es ist also Sache des Abtes, darauf

Rücksicht zu nehmen» (Kap. 55). Noch eine
andere wichtige Möglichkeit, dass der Abt die
Regel sinngemäss anwenden kann, ist zu erwähnen:

die Psalmenverteilung für das Chorgebet.
Über zehn Kapitel hin legt Benedikt eine ideale
Verteilung der Psalmen für das Wochenpensum
dar. Dann fügt er aber abschliessend hinzu: «Wir
machen ausdrücklich auf folgendes aufmerksam :

Wenn jemand diese Verteilung nicht annehmen
will, dann soll er nach besserer Einsicht eine
andere Reihenfolge aufstellen» (Kap. 18). Aber
dann macht er sofort eine Einschränkung: «Nur



254

soll er unter allen Umständen darauf achten, dass

man jede Woche den Psalter mit seinen 150 Psalmen

ungekürzt singt» (Kap. 18).
Grundsätzlich aber steht der Abt unter der
Regel. Das bestimmt Benedikt kurz, knapp und
klar: «Vor allem muss der Abt diese vorliegende
Regel in allen Punkten beobachten» (Kap. 64).
Und im Zusammenhang mit der Vollmacht des

Abtes, nach Beratung mit den Brüdern das zu
entscheiden, was er für richtig hält, bestimmt
Benedikt: «Der Abt handle jedoch immer in
Gottesfurcht und nach der Vorschrift der Regel»
(Kap. 3). Eine kleine Abschwächung dieser
klaren, kategorischen Vorschrift fügt aber Benedikt
doch bei: «Alle sollen in allem der Weisung der
Regel folgen, und niemand darf leichtfertig von
ihr abweichen.» Hier kommt wieder die
Lebenserfahrung und Weisheit Benedikts zum Durchbruch.

Es kann Situationen geben, in denen es

zum Wohl der Brüder, das heisst letztlich für die
Förderung der Gottsuche, nötig ist, tatsächlich
von der Weisung der Regel abzuweichen. Hier ist
letztlich der in der Regel verankerte Ansatzpunkt
für die «sinngemässe Anpassung der Regel» an
unsere heutigen Verhältnisse.
Der Abt muss sich an die Regel halten. Wenn er
das aber nicht tut, was dann? Benedikt ernennt
keine dem Abt übergeordnete Kontrollinstanz,
wie das heute mit der sogenannten Visitation
festgelegt ist. Das würde dem Abtsbild ganz
widersprechen. Der Abt ist Stellvertreter Christi,
damit aber nur ihm bzw. Gott Rechenschaft
schuldig. Diese stellvertretende Verantwortung
und Rechenschaftsablage hämmert Benedikt dem
Abt so scharf und ununterbrochen ein, dass es
wohl keinem Abt richtig wohl sein kann, wenn er
leichtfertig von der Regel abweichen würde.
Schon die beiden Stellen, an denen Benedikt den
Abt auf die Regel «festnagelt», sind verbunden
mit diesem Hinweis auf die Verantwortung vor
dem Herrn. «Der Abt soll wissen, dass er ohne
jeden Zweifel vor Gott dem gerechten Richter, über
alle seine Entscheidungen Rechenschaft ablegen
muss» (Kap. 3) ; positiv formuliert es Benedikt an
der zweiten Stelle: «... die Regel in allen Punk¬

ten beobachten, damit er nach guter Verwaltung
aus dem Mund des Herrn hört, was zum guten
Knecht gesagt wurde» (Kap. 64). Aber auch sonst
kommt Benedikt immer wieder auf diese
Verantwortung zu sprechen. «Immer denke der Abt
daran, dass beim furchtbaren Gericht beides
Gegenstand der Untersuchung sein wird : seine Lehre

und der Gehorsam der Jünger Der Abt soll
wissen: Wer die Leitung von Seelen übernimmt,
muss sich zur Rechenschaft bereit halten. Er sei
fest davon überzeugt: Am Tag des Gerichts muss
er dem Herrn Rechenschaft ablegen über die Seelen

aller Brüder, die unter seiner Leitung stehen,
dazu natürlich auch über seine eigene Seele»

(Kap. 2). Bei der Zuteilung von Kleidung und
Schuhwerk sowie andern Gebrauchsgegenständen
muss der Abt auf die Schwächen der Bedürftigen
Rücksicht nehmen. «Doch bei allen seinen
Entscheidungen soll der Abt an die Vergeltung Gottes

denken» (Kap. 55). «Der eingesetzte Abt soll
daran denken, welche Last er übernommen hat
und wenn er über seine Verwaltung Rechenschaft
abzulegen hat» (Kap. 64). Wenn der Abt gegen
den unbotmässigen Prior strafrechtlich vorgehen
muss, «soll er daran denken, dass er für alle seine
Entscheidungen vor Gott Rechenschaft ablegen
muss» (Kap. 65). — Vor solcher immer wiederholter

Betonung der Verantwortung könnte es
jedem Abt angst und bange werden. Benedikt
wird das selber bei sich gespürt haben. Darum
sucht er all diesen Drohstellen das zu Düstere zu
nehmen mit dem für jeden Abt tröstlichen
Hinweis: «Wenn er so immer in Furcht vor der
Untersuchung lebt, die er als Hirt über die ihm
anvertraute Herde zu gewärtigen hat, dann wird die
Verantwortung, die er für andere trägt, ihn
veranlassen, auf sich selbst achtzugeben. Und
indem er durch seine Mahnungen anderen zur
Besserung verhilft, läutert er sich selbst von seinen
eigenen Fehlern» (Kap. 2).

7. Ideal und Wirklichkeit
Der Abt als Stellvertreter Christi ist geistlicher
Vater, der die Brüder aneifert und fördert in
der Gottsuche durch sein Beispiel und seine



255

Lehre. Ein wirklich faszinierendes Abtsbild.
Aber ist das alles nicht zu sehr idealisiert, Utopie?

Benedikt weiss ganz genau, dass auch der
Abt Fehler hat. Die soeben zitierte Stelle spricht
ja ausdrücklich davon. Dem idealen Abtsbild
entspricht das ideale Mönchsbild: «Die Mönche
sollen ihrem Abt in aufrichtiger und demütiger
Liebe zugetan sein» (Kap. 72), und der Abt soll
alles daran setzen, dass er von den Mönchen
«mehr geliebt als gefürchtet wird» (Kap. 64).
Benedikt weiss auch, dass dieses ideale Mönchsbild
nicht unbedingt der Wirklichkeit entspricht.
Nicht umsonst redet er von einer «unruhigen und
ungehorsamen Herde», welcher der Abt «alle
Hirtensorge geschenkt und gegen ihr verdorbenes
Handeln alle Heilkunst angewandt hat» (Kap. 2).
Die Wirklichkeit sieht oft anders aus. Da und
dort in der Regel kommt das zum Ausdruck.
Schon der «Tugendspiegel» weist auf jene Fehler
hin, für die der Abt besonders anfällig ist. Aber
auch sonst kommt es zu solchen Hinweisen. So
kann es vorkommen, dass, wenn der Abt nach
Beratung mit den Brüdern einen Entscheid
gefällt hat, ein Mönch wegen dieses Entscheides mit
dem Abt «frech oder sogar ausserhalb des Klosters

streitet» (Kap. 3). In Kap. 4 gibt Benedikt
die Mahnung: «Dem Befehl des Abtes in allem
gehorchen, auch wenn er selbst — was Gott
verhüte — anders handelt.» Es kann auch zwischen
Abt und Prior sehr «Strub» zugehen: «Neid,
Streitereien, Verleumdungen, Eifersüchteleien,
Zwietracht und Unordnung.» Abt und Prior können

«gegensätzlicher Meinung sein», und dieser
Zwiespalt bringt notwendig ihre eigenen Seelen
in Gefahr, und auch ihre Untergebenen stürzen
ins Verderben, wenn sie den Parteien schmeicheln

(vgl. Kap. 65, wo diese Missstände auf eine
falsche Ernennungspraxis des Priors zurückgeführt

werden). Besonders steht der Abt in
Gefahr, dass «in seiner Seele die Flamme des Neides
und der Eifersucht brennt» (Kap. 65).
Ja es kann noch schlimmer zugehen. Benedikt
rechnet mit der Möglichkeit, dass «eine unruhige
und ungehorsame Herde» einen Abt wählt, der
ihren Fehlhaltungen zustimmt. Was dann? Dazu

schreibt Benedikt: «Wählt nun aber die ganze
Klostergemeinde — was Gott verhüte — durch
einhelligen Beschluss einen Mann, der mit ihren
Fehlern einverstanden ist, und kämen diese
schlimmen Zustände dem Bischof, zu dessen

Sprengel jener Ort gehört, oder den Äbten und
Christen der Nachbarschaft irgendwie zur Kenntnis,

dann sollen sie verhindern, dass sich der
Beschluss der Bösen durchsetzt, und dem Haus
Gottes einen würdigen Verwalter bestellen»
(Kap. 64). Hier also lässt Benedikt als «Rettung
in äusserster Not» eine menschliche Instanz zu,
die über dem Abt steht. Das wohl deswegen,
weil bei einer solchen Wahl die Grundvoraussetzung

für alle Anordnungen in bezug auf den
Abt fehlt: ein solcher Gewählter ist in keiner
Weise Christi Stellvertreter, in einem solchen Abt
kann «der fromme Glaube Christi Stellvertreter»
nicht mehr sehen.

8. Aktuelle Bedeutung der Lehre über den Abt
Abschliessend noch ein paar Gedanken über die
Hilfe, welche das Abtsbild, das Benedikt in der
Regel zeichnet, für uns heute haben kann.
Wohl das Entscheidende und besonders Hilfreiche

auch für heute ist das Grundverständnis des
Abtes als Stellvertreter Christi. Damit stellt Benedikt

eine Wahrheit in den Vordergrund, die für
alle gilt, die in irgendeiner Weise Verantwortung
tragen für den Glauben und das religiöse Leben
anderer: Seelsorger, Eltern, Erzieher und deren
Helfer in Jugendgruppen usw. — Wir stehen
heute in einem religiösen Umbruch. Die alten,
überlieferten und lange bewährten Formen
religiöser Erziehung tragen weithin nicht mehr.
Trotz bestem Willen müssen Eltern oft zuschauen,

wie ihre Kinder religiös andere Wege gehen,
und sie fragen sich, was zu machen sei. Viele
stehen hilflos vor dieser Situation, tragen Schuldgefühle

mit sich herum und leiden innerlich stark.
Hier kann der Gedanke, dass sie Stellvertreter
und auch «nur» Stellvertreter sind, helfen. Wo
überlieferte religiöse Erziehungsmethoden versa-



256

gen, kann ein Blick auf Christus hilfreich sein.
Dies in zweifacher Hinsicht: wir können von ihm
lernen, wie er es eigentlich «gemacht» hat; wie er
versucht hat, die Menschen zum Glauben an den
barmherzigen Gott zu führen. Dann aber auch
kann es tröstlich sein zu sehen, dass Christi
«Erfolg» eigentlich sehr klein war. Wenn es Christus
nicht besser gelungen ist, dann müssen auch wir
uns keine Gewissensvorwürfe machen, wenn wir
das Beste versucht haben. Hier kann das Wort
der Regel helfen: «Wenn der Abt alle Hirtensorge

angewendet hat und die Mönche trotzdem in
die Irre gingen, dann wird er im Gericht des

Herrn freigesprochen» (Kap. 2). — Aber noch
ein zweiter Gedanke ist tröstlich. Der eigentliche
Hirte ist Christus. Und er kann auch dort noch
wirken, wo Möglichkeit und Einfluss der Eltern
und religiösen Erzieher nicht mehr hinreichen.
Wo Eltern ihre Kinder nicht mehr begleiten können,

da ist Christus noch bei ihnen. Seine Ver-
heissung «Ich werde bei euch sein» gilt ganz
allgemein. Christus ist immer bei jedem Menschen
und geht mit ihm, auch wenn ein Mensch ganz
in die Irre geht. Und er hat die Macht, den
Menschen auch auf den schlimmsten Irrwegen zum
eigentlich Ziel zu führen, zu Gott.
Ein zweiter Punkt scheint mir heute auch besonders

aktuell : die geistliche Vaterschaft. Auch hier
wieder müssen wir der Tatsache ins Auge blik-
ken, dass der Umbruch die überlieferten religiösen

Formen nicht mehr wirksam werden lässt. Im
Mittelpunkt steht heute der Ruf nach «Erfahrung».

Und das ist richtig. In einer Welt, in der
zahllose Angebote von Glück und Heil auf die
Menschen geradezu einhämmern, besonders auf
die jungen Menschen, kann es nur einen Weg
zum Glauben geben: die Erfahrung, dass der
Glaube an Christus, die Nachfolge Christi das
Leben tatsächlich sinnvoll und glücklich werden
lässt. Und hier brauchen wir wirkliche «geistliche
Väter», die aus eigener persönlicher Glaubenserfahrung

heraus die unerkannten religiösen
Erfahrungen der Menschen deuten und zu den «Orten»
solcher Erfahrung hinführen können. Hier
bekommt die Bezeichnung «Geistlicher» für die

Priester wieder volle Aktualität. Solche «geistliche
Väter» kann man allerdings letztlich nicht
«machen». Sie sind ein Gnadengeschenk Gottes an
Ordens- und pfarreiliche Glaubensgemeinschaften.

Wir müssten wohl besonders intensiv um
solche «geistliche Väter» beten. Dass damit schon

gesagt ist, dass heute «geistliche Führung» in
besonderer Weise nur geschehen kann, indem auf
die Situation der einzelnen eingegangen wird,
braucht nicht mehr besonders betont zu werden.
Aber vielleicht ist es wichtig, den Gedanken der
«Helfer», wie Benedikt ihn entfaltet, als «höchst
aktuell» zu bezeichnen. Angesichts des Rückganges

der eigentlichen Priesterzahlen braucht unser
Volk um so mehr Glaubende, die aus «geistlicher
Erfahrung» heraus den andern in ihrer
Glaubensverwirklichung beistehen können. Glaubensführung

hat heute nur noch Chancen in «Kleingruppen».

Und für diese sind «geistliche Leiter» nötig.
Das Massenchristentum und die Massenpfarrge-
meinden, die lange Zeit eine grossartige Wirkung
hervorbrachten, sind heute überholt. Was in
Südamerika aus einer erschreckenden Not des

Priestermangels heraus gewachsen ist und sich
heute als fruchtbar erweist, die Basisgemeinden
mit Laien als «geistlichen Vätern», das sollte heute

jetzt schon auch bei uns in Angriff genommen
werden. Und je mehr solche «geistliche» Väter
der Heilige Geist uns schenkt, desto eher wird
auch die Möglichkeit realistisch werden, dass
neben dem traditionellen Priestertum als Hauptberuf

in Ehelosigkeit auch ein Priestertum als
«Nebenberuf» von Verheirateten zugelassen wird.
Und könnte es nicht auch sein: wenn der Heilige
Geist solche «geistliche Väter» auch unter den
Frauen weckt, ja vielleicht gerade unter den Frauen,

dann könnte langsam die Erkenntnis
aufleuchten, dass Christus die Frauen nicht auf ewige

Zeiten vom Priestertum ausgeschlossen wissen
wollte.
So kann das Abtsbild des hl. Benedikt für unsere
Zeit sehr anregend und befruchtend wirken, ja,
wenn die Ansätze weiter gedacht werden, könnte
es sogar für die Zukunft bahnbrechende
Wirkung bekommen.




	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. VIII

