Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 9

Artikel: Beten, wie der Herr es gelehrt hat. IV, Eine kurze Erklarung des "Vater
Unser"

Autor: Btler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ich wiirde das Gedicht folgendermassen zusam-
menfassen: «Betrauern wir diesen Mann, nicht
weil er gestorben ist, betrauern wir diesen Mann,
weil er zwar existiert, aber nie gelebt hat.»

Das Leben besteht ja nicht bloss aus Arbeit und
Pflicht, zu einem menschenwiirdigen Leben ge-
horen auch Musse, Kunst und Spiel. Wenn Sie
iiber die Strassen rasen, vergessen Sie nicht, dass
am Wegrand Blumen blithen, auf dem Hiigel
Biume im Winde sich wiegen, am Himmel Son-
ne, Mond und Sterne leuchten. Der Lirm ver-
schluckt den Gesang der Végel und das Murmeln
der Quelle. Sie miissen stiller werden, um dies al-
les zu entdecken.

Offnen Sie die Augen, um zu sehen. Offnen Sie
die Ohren, um zu héren. Offnen Sie die Arme,
um zu hclfcn Offnen Sie die Herzen, um zu lie-
ben.

Die Benediktiner sind als Ménche mit grosser
Entschiedenheit dem Jenseits zugewandt und ge-
rade deswegen offen fiir alles Schéne und somit
echte Lebenskiinstler.

Wir haben als Christen allen Grund zur Freude,
gehen wir doch einem ewigen Fest entgegen, ei-
ner nie endenden Hochzeitsfeier, bei der wir
nicht bloss als geduldete Zaungiste irgendwo am
Rand dabei sein diirfen — nein, wir sind die
Hauptperson, um die sich alles dreht denn wir
sind als Kirche die Braut, die festlich ge-
schmiickt, Christus, dem Konig der ewigen Herr-
lichkeit, angetraut wird.

Mario von Galli wiirde nun an dieser Stelle ausru-
fen: Mensch, ist das eine Zukunft!

Das Kloster auf dem Felsen,

die Felsengrotte mit der lichelnden Madonna,

die lichtvolle Basilika mit dem Gotteslob der
Ménche,

das ist die dreifache Botschaft von Mariastein:

eine Botschaft des Glaubens,

eine Botschaft des Trostes,

eine Botschaft der Freude.

Ich meine, mit dieser Botschaft kann man leben!

230

Beten, wie der Herr es
gelehrt hat IV

Eine kurze Erklirung des «Vater Unser»

P. Anselm Biitler

6. Vergib uns unsere Schuld

Vor einiger Zeit sagte mir jemand: «Ich habe so
schlimme Siinden begangen, dass Gott diese mir
nie verzeihen wird». — Oft kommen auch iltere
Leute und klagen, sie wiirden immer von der
Angst geplagt, dass Gott ihnen ihre Siinden
nicht vergeben hitte; sie seien in der Jugend
gleichgiiltig gewesen und hitten es auch mit dem
Beichten nicht so ernst und gewissenhaft genom-
men. — Die Not der Schuld! Wir alle haben
schon erfahren, dass diese Not uns schwer be-
driickt, manchmal zentnerschwer auf uns liegt.
Und wir giben viel darum, wenn diese Last von
uns genommen wiirde.

Jesus hat in seiner feinfithlenden Art um diese
Not von uns Menschen gewusst. Gerade darum
hat er die Bitte um Vergebung der Schuld in das
«Vater Unser» aufgenommen. Damit will er uns
ein Dreifaches lehren: Es gibt tatsichlich Schuld
vor Gott und den Menschen; Gott ist nicht ein



240

Gott der Strafe und der Rache, sondern ein Gott
der Vergebung und des Verzeihens; darum diir-
fen wir auch in grésster Schuld und Not der Siin-
de vertrauensvoll zu Gott gehen, ihm unsere
Schuld bekennen und um Verzeihung bitten.
Dieser Verzeihung diirfen wir gewiss sein, wenn
es uns ernst ist mit dem Schuldbekenntnis. Die-
ser Ernst zeigt sich darin, dass wir auch den Mit-
menschen verzeihen, die an uns schuldig gewor-
den sind.

Jesus hat die Bitte um Vergebung der Schuld in
das «Vater Unser» aufgenommen, weil er um den
Ernst und die Wirklichkeit menschlicher Schuld
vor Gott weiss. — Es herrscht heute weit herum
die Meinung, dass es keine eigentliche Schuld
gebe, dass wir einfach Opfer der Umwelteinfliisse
oder der innerseelischen Notwendigkeiten seien.
Gewiss sind Umwelt und innere Anlagen oft
stark treibende fiir unser Verhalten, und wir diir-
fen nicht in iibertriebene Siinden- und Schuld-
angst gelangen. Wer sich redlich bemiiht, Gott
zu dienen, der wird nicht so schnell eine schwere
Siinde begehen. Dabei ist vielleicht wichtig, ei-
nen sachgerechten Siindenbegriff zu besitzen.
Schon immer wurde in der katholischen Sitten-
lehre verkiindet, dass die Siinde nicht in der dus-
sern Tat Wirklichkeit wird, sondern in der Wil-
lensentscheidung. Jesus hat dafiir eine ganz klare
Stellung bezogen: «Jesus rief die Menge zu sich
und sagte: ,Hoért und begreift! Nicht das macht
den Menschen unrein, was er durch den Mund in
sich aufnimmt, sondern das, was aus seinem
Mund herauskommt* ... Da sagte Petrus: ,Erklire
uns doch dieses Wort!* ,Habt ihr auch noch nicht
verstanden?‘ erwiderte Jesus. ,Begreift ihr nicht,
dass alle Nahrung durch den Mund in den Ma-
gen geht und dann vom Korper wieder ausge-
schieden wird? Was aber aus dem Mund heraus-
kommt, kommt aus dem Herzen, und das macht
den Menschen unrein. Denn aus dem Herzen
kommen die bosen Gedanken, die zu Mord, Ehe-
bruch, Unzucht, Diebstahl, Verleumdung und
Beleidigungen fithren. Das ist es, was den Men-
schen unrein macht.’> (Mt 15, 10—20). Jesus
schildert hier den Werdegang der stindigen Tat:

Sitz der Siinde ist das Herz, die innere Haltung
und Gesinnung. Solange die Grundhaltung, un-
ser Herz, sich an Gott orientiert, auf Gott ausge-
richtet ist, wird eine einzelne Tat nicht schwere
Stinde sein. Denn eine Grundhaltung gibt der
Mensch nicht auf durch eine einzelne Tat, ausser
es geschihe dies aus bewusster, klarer Uberlegung
heraus als eine Art Grundsatzentscheid. Aber
auch einen solchen Grundsatzentscheid wird ei-
ner nicht von heute auf morgen fillen, sondern
erst nach lingerem Uberlegen. — Allerdings,
trotzdem miissen wir sagen, dass wir immer wie-
der schuldig werden, wenn auch nicht schwerwie-
gend. Wir werden gegeniiber Gott schuldig, weil
wir thn nicht mit ungeteiltem Herzen lieben,
nicht aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, mit
allen Kriften. Und wir werden gegeniiber dem
Mitmenschen immer wieder schuldig, weil wir
ithn nicht so lieben wie uns selbst.

Aber diese Schuld muss uns nicht bedriicken;
denn Gott ist immer zum Vergeben bereit. Gott
ist ein verzeihender Gott. Mag die Schuld noch
so gross sein, Gott weiss sie immer zu vergeben.
In einem ergreifenden Gleichnis zeigt Jesus, wie
gross Gottes Vergebungsbereitschaft ist. Da war
ein hoher Beamter, vielleicht der Finanzminister
eines Herrschers. Der hatte durch Unterschla-
gung eine ungeheure Summe Geld veruntreut.
Die Angabe im Gleichnis, zehntausend Talente,
bedeutet in heutige Franken umgerechnet rund
1 Milliarde. Wie nun sein Vergehen bekannt
wird, geht er zu seinem Herrn und gesteht ihm
sein Vergehen ein. Und der Herr? Ohne lange
Zurechtweisung, ohne Moralpredigt erlisst er
ihm die ganze Schuld, ohne jede Bedingung oder
Forderung von Teilzahlung (vgl.Mt 18,23—27).
Wir miissen also keine Siindenangst haben. Es
gehodrt nun einmal zum «Bestandteil» unseres Le-
bens, dass wir immer wieder versagen, schwach
werden, siindigen. So lesen wir im Jakobusbrief:
«In vielem verfehlen wir uns ja alle» (3, 2). Und
bekannt ist ja der Satz der Schrift: Selbst der Ge-
rechte fillt siebenmal am Tag. Dabei ist die Zahl
sieben symbolisch zu verstehen und besagt: im-
mer wieder. Auch wenn wir noch so oft schuldig



werden, Gott ist immer zum Vergeben bereit.
Darum diirfen wir ihm auch immer wieder die
Bitte des «Vater Unser» vortragen: «Vergib uns
unsere Schuld!s Dabei ist wichtig zu beachten: es
heisst nicht «mirs und «meines, sondern «uns»
und «unsere» Schuld. Das will besagen: wir alle
sind in der Stinde solidarisch. Wir stindigen, weil
wir unter siindhaftem Einfluss anderer stehen,
und andere siindigen, weil andere unter unserm
siindigen Einfluss stehen. So sind wir alle eine
Gemeinschaft von Stindern, die tiglich aneinan-
der und vor Gott schuldig wird. Diese Solidaritit
im Siindigen soll sich nun auch auswirken in der
Solidaritit im Gebet um Verzethung. Wir bitten
nicht nur fiir uns um Vergebung der Siinden,
sondern fiir alle. Wir bitten, dass Gott allen ein
neues Herz gibt, denn darin besteht letztlich die
Vergebung der Siinden, weil ja die Wurzel der
Stinde, der Sitz der Stinde auch das Herz ist.

Dass solche Bitte um Vergebung tatsichlich auf
Erhérung hoffen darf, das gehort zum Kern der
Frohbotschaft Jesu: «Erfiille ist die Zeit, und ge-
naht ist die Herrschaft Gottes. Kehrt um und
glaubt dem Evangelium» (Mk 1,15). Mit dem
Anbruch der Herrschaft Gottes kommt auch die
Zeit des grossen Verzeihens Gottes. Gott iibt sei-
ne Herrschaft tiber unsere Herzen dadurch aus,
dass er verzeiht. Nach Lukas stellt Jesus seine
Sendung unter das Stichwort:«auszurufen das
Gnadenjahr des Herrn» (Lk 4, 19). Er sendet seine
Jiinger aus, in seinem Namen Busse zu predigen
zur Vergebung der Siinden (vgl. Lk 10,9). In be-
sonderer Weise gilt das fiir die Kirche. Kirche ist
wesentlich eine Gemeinschaft der Schuldverge-
bung, eine Vergebungsgemeinschaft: nicht nur,
dass sie uns Gottes Vergebung verbindlich zusa-
gen kann, sondern auch und ebenso zentral, dass
sie uns zu Menschen der Vergebung macht. Denn
das gehodrt mit zur Bitte des «Vater Unser», dass
auch wir jenen vergeben, die an uns schuldig ge-
worden sind. — Jesus selber hat fiir die Verge-
bungsbereitschaft das grosse Vorbild gegeben, als
er am Kreuze fiir seine Feinde betete: Vater, ver-
gib ihnen, sie wissen nicht, was sie tun» (Lk 23,
34). So wollen wir in diese Bitte um Vergebung

241

der Schuld auch die Bitte hineinlegen, dass Gott
uns ein vergebungsbereites Herz einpflanze, dass
wir fihig werden, all jenen zu verzeihen, die an
uns schuldig geworden sind.

7. Fiihre uns nicht in Versuchung

Sie kennen aus dem Alten Testament den Bericht
von Abraham, der seinen Sohn opfern sollte.
Dieser Bericht wird eingeleitet mit dem Satz: «In
jener Zeit priifte Gott den Abraham» (Gen 22, 1).

Ahnlich kénnen wir an anderen Stellen des Alten
Testamentes lesen, dass Gott den Menschen auf
die Probe stellte, ihn priifte, ihn «versuchte». Ein
Gott, der priift, der auf die Probe stellt, der in
die Versuchung fiihrt! Kénnen wir heute mit ei-
nem solchen Gott noch etwas anfangen? Wo
bleibt da der Gott der Liebe, den Jesus verkiinde-
te, und von dem im ersten Johannesbrief ge-
schrieben steht: «Gott ist die Liebe» (4, 8). Geht
Jesus nicht vom gleichen, fiir uns unverstindli-
chen Gottesbild aus, wenn er uns im «Vater Un-
ser» beten lehrt: Fithre uns nicht in Versuchung?
Kann Gott wirklich in Versuchung fithren? Kann
das noch ein liebender Vater sein, der sein Kind
bewusst der Versuchung und damit der schlimm-
sten Gefahr aussetzt?

Schon die ersten Christen mussten sich mit die-
sem bedriickenden Problem auseinandersetzen:
will Gott uns tatsichlich zu Fall bringen, jener
Gott, der seinen einzigen Sohn dahingab, um
uns zu retten und vor dem Untergang zu bewah-
ren? Im Jakobusbrief erhalten wir die klare, ein-
deutige und ganz bestimmte Antwort: «Keiner
sage, wenn er versucht wird: ,Gott versucht
mich.* Wie Gott erhaben ist iiber die Versu-
chung des Bosen, so versucht er auch niemand»
(1,13). Wie ist dann aber die Rede zu verstehen,
dass Gott versuche? Hier stossen wir wieder auf
eine typische Denkweise des Gliubigen des Alten
Testamentes. Diese Denkweise fithrt alles, was
geschieht, auf Gott zuriick, sowohl das Gute, wie
auch die Umstinde, die zum Bosen verlocken.
Hinter einem solchen Gottesverstindnis steht ein
tiefmenschliches Problem, das uns immer wieder
zu schaffen macht: unsere Geschopflichkeit.



242

Gott hat uns aus Liebe und in voller Freiheit ge-
schaffen, um uns Anteil zu geben an seinem
Gluick, seinem Leben, seiner Ewigkeit. Wir sollen
ein Abbild Gottes werden, Gottes Grosse, Herr-
lichkeit und Liebe ausstrahlen. So sollen wir an-
dere Menschen dazu bringen, dass sie Gott loben
und preisen.

Mit all dem gibt Gott uns eine Chance, ein An-
gebot, das wir in Freiheit beniitzen sollen: wir
sollen uns in Freiheit dazu entscheiden, all unse-
re Fihigkeiten, unser Kénnen, alles, was wir tun,
unser ganzes Leben in den Dienst Gottes zu stel-
len, in den Dienst der Verherrlichung Gottes:
dass moglichst viele Menschen Gott loben und
preisen. Diese Chance unserer Freiheit ist zu-
gleich auch unsere Gefihrdung und die Wurzel
jeder Versuchung: sollen wir den Auftrag Gottes
erfiillen, uns ganz in den Dienst unterordnen,
oder sollen wir selbstherrlich gegen diesen
Dienstauftrag rebellieren, uns und unsere eige-
nen Interessen in den Vordergrund stellen und
zum Mittelpunkt unseres Lebens, zum treiben-
den Motiv unseres ganzen Verhaltens machen?
Jeder von uns steht immer vor dieser Entschei-
dung. Dabei steht der Mensch bei diesem
Grundsatzentscheid nicht isoliert von andern
Menschen da. Wir haben oben schon davon ge-
sprochen, als wir die Bitte «Fithre uns nicht in
Versuchung» erklirten: wir kdénnen unsere Ent-
scheide nie fillen, ohne von aussen beeinflusst zu
werden. Wir stehen immer in einer konkreten Si-
tuation, stehen unter dem Einfluss von Mitmen-
schen, Situationen, Umstinden, die unsern Ent-
scheid oft stark beeinflussen. Im Verlauf des Le-
bens kommen wir in Situationen, in denen wir
uns in unserer Geschopflichkeit bewihren miis-
sen, in denen wir aber auch als Rebellen Gott ge-
geniiber versagen kénnen. Wenn wir aber uns
zur Rebellion entscheiden, geraten wir in einen
innern Selbstwiderspruch: wir vergewaltigen uns
innerlich zu einer unnatiirlichen Einstellung und
verursachen damit unser Ungliick, unsere Unzu-
friedenheit, seelische Not und Selbstzerstdrung.
Aus all dem wird ersichtlich: nicht Gott fithrt in
die Versuchung, sondern die Situationen, die

wir oder andere schaffen, kénnen zur Versu-
chung werden. So schreibt Jakobus in seinem
Brief: «Jeder, der versucht wird, lisst sich von der
eigenen Selbstsucht verlockens (1,14). Hier spii-
ren wir sofort, wie aktuell die Bitte des «Vater
Unser» ist, Gott mége uns nicht in Versuchung
filhren. Wenn Jesus diese Bitte in die Gebetsan-
weisung an seine Jiinger aufgenommen hat, so
war er dabei getragen von einem allgemeinen jii-
dischen Gebetsbrauch. Dort findet sich die An-
weisung: «Wenn man (nach Aufstehen am Mor-
gen) das Gesicht wischt, spreche man: Gepriesen
sei Er, der den Schlaf von meinen Augen und
den Schlummer von meinen Lidern entfernt . ..
Lass mich nicht zur Vergehung kommen, noch
zur Versuchung, noch zur Schmach, und beuge
meinen Trieb, sich dir zu unterwerfen. Halte
mich fern von bésen Menschen und boser Gesell-
schaft; lass mich festhalten an dem guten Trieb
und an guter Gesellschaft.» So war die Bitte
«Fiihre uns nicht in Versuchungs» fiir die Jiinger
Jesu nichts Neues (H. Haag).

Auf dem Hintergrund dieses jiidischen Gebetes
verstehen wir den Sinn dieser «Vater Unser»-Bitte
besser. Kurz und schlicht gesagt: wir bitten
Gott, dass er uns davor bewahrt, uns selber oder
andere in Situationen hineinzumandvrieren, die
uns zu direkter oder indirekter Rebellion gegen
Gott verleiten kénnten, indem wir Gott selber
oder aber bestimmte Ordnungen, Gesetze, Nor-
men grundsitzlich ablehnen. Diese Bitte diirfen
wir voll Vertrauen an Gott richten, gerade weil er
ein liebender Gott ist und sich um uns kiimmert.
So schreibt Paulus ermutigend und trostend:
«Gott ist getreu. Er lisst euch nicht iiber euer
Vermogen versucht werden, sondern er schafft in
der Versuchung einen Ausweg, dass ihr die Ver-
suchung ertragen kénnt» (1 Kor 10, 13). Wir diir-
fen also auf Gott vertrauen. Er lisst nie eine Prii-
fung tiber uns kommen, die unsere Krifte iiber-
steigt. An diesen helfenden Willen Gottes diirfen
wir appellieren, diicfen Gott daran erinnern und
gleichsam sagen: du hast versprochen, dass du
uns in iibermenschlicher Versuchung nicht verlas-
sen wirst; darum, Gott, steh zu deinem Verspre-






244

chen, fiithr uns nicht in Versuchung, die uns zu
tédlicher Gefahr werden kann.

Wenn Jesus dieses Gebet ins «Vater Unser» auf-
genommen hat, so geschah das nicht nur, weil er
es so von klein auf gelernt hat. Dahinter steht
seine personliche Erfahrung. Er selber wurde ver-
sucht, nicht vom Teufel, sondern von Umwelt-
einfliissen, von den Menschen mit ihrem Egois-
mus: ihrer Geltungssucht, Machtsucht, Genuss-
sucht, von feindlichen Menschen, die ihn von sei-
ner Sendung, seinem Auftrag abbringen und so
zu Ungehorsam, zu Rebellion gegen Gott verfiih-
ren wollten. Jesus selber hat in seinem Tiefsten
die erschreckende Gefahr solcher Versuchung
durchgelitten und an sich erfahren: nur im Fle-
hen zu Gott ist der Mensch fihig, die lebensbe-
drohende Gefahr der Rebellion gegen Gott zu
vermeiden. Diese lebensbedrohende Gefahr ver-
folgt uns wie ein Schatten immer und iiberall.
Darum darf auch unser Flehen «Fiihre uns nicht
in Versuchung» nie aufhéren, muss unser Leben
ebenfalls wie ein Schatten, ein schiitzender, hel-
tender Schatten begleiten. Wenn wir den Schutz
dieser «Vater Unser»-Bitte immer bei uns tragen,
dann kann uns nichts passieren. Das heisst nicht,
dass wir nie schwach werden kénnten. Wir wer-
den damit rechnen miissen, dass wir da oder dort
immer wieder versagen und vor Gott schuldig
werden. Solche bestindige Anfilligkeit konnte
uns beingstigen. Jesus wusste darum. Er hat uns
aber auch dafiir einen Trost hinterlassen: «Beun-
ruhigt euch nicht. Vertraut Gott und vertraut
auch mir ... Ich habe die Welt schon besiegt»
(Jo 14,1; 16,33). Und weiter: «Glaubt mir: der
Vater wird euch alles geben, worum ihr ihn bit-
tet, wenn ihr euch dabei auf mich beruft. Bisher
habt ihr nichts unter Berufung auf mich erbeten.
Bittet, und er wird euch beschenken, damit eure
Freude vollkommen wird» (Jo 16,23f). Darum
wollen wir uns nicht in Sorgen aufreiben iiber
unser oder unserer Lieben Heil, sondern im Ver-
trauen auf Erhorung fiir uns und unsere Lieben
und alle Menschen immer wieder beten: «Fiihre
uns nicht in Versuchung, sondern erlse uns vom

Ubel.»

Chronik

P. Notker Strissle

August

Mitten in der Ferienzeit startet meine Chronik,
wo unzihlige Menschen nach Entspannung und
Erholung suchen. Am Wallfahrtsort spiirt man
die Ferienzeit an den Scharen von Touristen und
Kunstbeflissenen, bis es in der Mitte des Monats,
zur Zeit des Schulanfangs, wieder ruhiger wird.



	Beten, wie der Herr es gelehrt hat. IV, Eine kurze Erklärung des "Vater Unser"

