
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 9

Artikel: Beten, wie der Herr es gelehrt hat. IV, Eine kurze Erklärung des "Vater
Unser"

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


239

Ich würde das Gedicht folgendermassen
zusammenfassen: «Betrauern wir diesen Mann, nicht
weil er gestorben ist, betrauern wir diesen Mann,
weil er zwar existiert, aber nie gelebt hat.»
Das Leben besteht ja nicht bloss aus Arbeit und
Pflicht, zu einem menschenwürdigen Leben
gehören auch Musse, Kunst und Spiel. Wenn Sie

über die Strassen rasen, vergessen Sie nicht, dass

am Wegrand Blumen blühen, auf dem Hügel
Bäume im Winde sich wiegen, am Himmel Sonne,

Mond und Sterne leuchten. Der Lärm
verschluckt den Gesang der Vögel und das Murmeln
der Quelle. Sie müssen stiller werden, um dies
alles zu entdecken.
Öffnen Sie die Augen, um zu sehen. Öffnen Sie

die Ohren, um zu hören. Öffnen Sie die Arme,
um zu helfen. Öffnen Sie die Herzen, um zu
lieben.

Die Benediktiner sind als Mönche mit grosser
Entschiedenheit dem Jenseits zugewandt und
gerade deswegen offen für alles Schöne und somit
echte Lebenskünstler.
Wir haben als Christen allen Grund zur Freude,
gehen wir doch einem ewigen Fest entgegen,
einer nie endenden Hochzeitsfeier, bei der wir
nicht bloss als geduldete Zaungäste irgendwo am
Rand dabei sein dürfen — nein, wir sind die
Hauptperson, um die sich alles dreht, denn wir
sind als Kirche die Braut, die festlich
geschmückt, Christus, dem König der ewigen
Herrlichkeit, angetraut wird.

Mario von Galli würde nun an dieser Stelle ausrufen

: Mensch, ist das eine Zukunft!

Das Kloster auf dem Felsen,
die Felsengrotte mit der lächelnden Madonna,
die lichtvolle Basilika mit dem Gotteslob der
Mönche,
das ist die dreifache Botschaft von Mariastein :

eine Botschaft des Glaubens,
eine Botschaft des Trostes,
eine Botschaft der Freude.
Ich meine, mit dieser Botschaft kann man leben!

Beten, wie der Herr es

gelehrt hat IV
Eine kurze Erklärung des «Vater Unser»

P. Anselm Bütler

6. Vergib uns unsere Schuld
Vor einiger Zeit sagte mir jemand : «Ich habe so
schlimme Sünden begangen, dass Gott diese mir
nie verzeihen wird». — Oft kommen auch ältere
Leute und klagen, sie würden immer von der
Angst geplagt, dass Gott ihnen ihre Sünden
nicht vergeben hätte; sie seien in der Jugend
gleichgültig gewesen und hätten es auch mit dem
Beichten nicht so ernst und gewissenhaft genommen.

— Die Not der Schuld! Wir alle haben
schon erfahren, dass diese Not uns schwer
bedrückt, manchmal zentnerschwer auf uns liegt.
Und wir gäben viel darum, wenn diese Last von
uns genommen würde.
Jesus hat in seiner feinfühlenden Art um diese
Not von uns Menschen gewusst. Gerade darum
hat er die Bitte um Vergebung der Schuld in das
«Vater Unser» aufgenommen. Damit will er uns
ein Dreifaches lehren: Es gibt tatsächlich Schuld
vor Gott und den Menschen; Gott ist nicht ein



240

Gott der Strafe und der Rache, sondern ein Gott
der Vergebung und des Verzeihens ; darum dürfen

wir auch in grösster Schuld und Not der Sünde

vertrauensvoll zu Gott gehen, ihm unsere
Schuld bekennen und um Verzeihung bitten.
Dieser Verzeihung dürfen wir gewiss sein, wenn
es uns ernst ist mit dem Schuldbekenntnis. Dieser

Ernst zeigt sich darin, dass wir auch den
Mitmenschen verzeihen, die an uns schuldig geworden

sind.
Jesus hat die Bitte um Vergebung der Schuld in
das «Vater Unser» aufgenommen, weil er um den
Ernst und die Wirklichkeit menschlicher Schuld
vor Gott weiss. — Es herrscht heute weit herum
die Meinung, dass es keine eigentliche Schuld
gebe, dass wir einfach Opfer der Umwelteinflüsse
oder der innerseelischen Notwendigkeiten seien.
Gewiss sind Umwelt und innere Anlagen oft
stark treibende für unser Verhalten, und wir dürfen

nicht in übertriebene Sünden- und Schuldangst

gelangen. Wer sich redlich bemüht, Gott
zu dienen, der wird nicht so schnell eine schwere
Sünde begehen. Dabei ist vielleicht wichtig,
einen sachgerechten Sündenbegriff zu besitzen.
Schon immer wurde in der katholischen Sittenlehre

verkündet, dass die Sünde nicht in der
äussern Tat Wirklichkeit wird, sondern in der
Willensentscheidung. Jesus hat dafür eine ganz klare
Stellung bezogen: «Jesus rief die Menge zu sich
und sagte: ,Hört und begreift! Nicht das macht
den Menschen unrein, was er durch den Mund in
sich aufnimmt, sondern das, was aus seinem
Mund herauskommt'... Da sagte Petrus: ,Erkläre
uns doch dieses Wort!' ,Habt ihr auch noch nicht
verstanden?' erwiderte Jesus. .Begreift ihr nicht,
dass alle Nahrung durch den Mund in den Magen

geht und dann vom Körper wieder
ausgeschieden wird? Was aber aus dem Mund
herauskommt, kommt aus dem Herzen, und das macht
den Menschen unrein. Denn aus dem Herzen
kommen die bösen Gedanken, die zu Mord,
Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, Verleumdung und
Beleidigungen führen. Das ist es, was den
Menschen unrein macht.'» (Mt 15, 10—20). Jesus
schildert hier den Werdegang der sündigen Tat :

Sitz der Sünde ist das Herz, die innere Haltung
und Gesinnung. Solange die Grundhaltung, unser

Herz, sich an Gott orientiert, auf Gott
ausgerichtet ist, wird eine einzelne Tat nicht schwere
Sünde sein. Denn eine Grundhaltung gibt der
Mensch nicht auf durch eine einzelne Tat, ausser
es geschähe dies aus bewusster, klarer Überlegung
heraus als eine Art Grundsatzentscheid. Aber
auch einen solchen Grundsatzentscheid wird
einer nicht von heute auf morgen fällen, sondern
erst nach längerem Überlegen. — Allerdings,
trotzdem müssen wir sagen, dass wir immer wieder

schuldig werden, wenn auch nicht schwerwiegend.

Wir werden gegenüber Gott schuldig, weil
wir ihn nicht mit ungeteiltem Herzen lieben,
nicht aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, mit
allen Kräften. Und wir werden gegenüber dem
Mitmenschen immer wieder schuldig, weil wir
ihn nicht so lieben wie uns selbst.
Aber diese Schuld muss uns nicht bedrücken;
denn Gott ist immer zum Vergeben bereit. Gott
ist ein verzeihender Gott. Mag die Schuld noch
so gross sein, Gott weiss sie immer zu vergeben.
In einem ergreifenden Gleichnis zeigt Jesus, wie
gross Gottes Vergebungsbereitschaft ist. Da war
ein hoher Beamter, vielleicht der Finanzminister
eines Herrschers. Der hatte durch Unterschlagung

eine ungeheure Summe Geld veruntreut.
Die Angabe im Gleichnis, zehntausend Talente,
bedeutet in heutige Franken umgerechnet rund
1 Milliarde. Wie nun sein Vergehen bekannt
wird, geht er zu seinem Herrn und gesteht ihm
sein Vergehen ein. Und der Herr? Ohne lange
Zurechtweisung, ohne Moralpredigt erlässt er
ihm die ganze Schuld, ohne jede Bedingung oder
Forderung von Teilzahlung (vgl.Mt 18,23—27).
Wir müssen also keine Sündenangst haben. Es

gehört nun einmal zum «Bestandteil» unseres
Lebens, dass wir immer wieder versagen, schwach
werden, sündigen. So lesen wir im Jakobusbrief:
«In vielem verfehlen wir uns ja alle» (3, 2). Und
bekannt ist ja der Satz der Schrift: Selbst der
Gerechte fällt siebenmal am Tag. Dabei ist die Zahl
sieben symbolisch zu verstehen und besagt:
immer wieder. Auch wenn wir noch so oft schuldig



241

werden, Gott ist immer zum Vergeben bereit.
Darum dürfen wir ihm auch immer wieder die
Bitte des «Vater Unser» vortragen: «Vergib uns
unsere Schuld!» Dabei ist wichtig zu beachten: es
heisst nicht «mir» und «meine», sondern «uns»
und «unsere» Schuld. Das will besagen: wir alle
sind in der Sünde solidarisch. Wir sündigen, weil
wir unter sündhaftem Einfluss anderer stehen,
und andere sündigen, weil andere unter unserm
sündigen Einfluss stehen. So sind wir alle eine
Gemeinschaft von Sündern, die täglich aneinander

und vor Gott schuldig wird. Diese Solidarität
im Sündigen soll sich nun auch auswirken in der
Solidarität im Gebet um Verzeihung. Wir bitten
nicht nur für uns um Vergebung der Sünden,
sondern für alle. Wir bitten, dass Gott allen ein
neues Herz gibt, denn darin besteht letztlich die
Vergebung der Sünden, weil ja die Wurzel der
Sünde, der Sitz der Sünde auch das Herz ist.
Dass solche Bitte um Vergebung tatsächlich auf
Erhörung hoffen darf, das gehört zum Kern der
Frohbotschaft Jesu: «Erfüllt ist die Zeit, und
genaht ist die Herrschaft Gottes. Kehrt um und
glaubt dem Evangelium» (Mk 1,15). Mit dem
Anbruch der Herrschaft Gottes kommt auch die
Zeit des grossen Verzeihens Gottes. Gott übt seine

Herrschaft über unsere Herzen dadurch aus,
dass er verzeiht. Nach Lukas stellt Jesus seine
Sendung unter das Stichwort : «auszurufen das

Gnadenjahr des Herrn» (Lk 4,19). Er sendet seine

Jünger aus, in seinem Namen Busse zu predigen
zur Vergebung der Sünden (vgl. Lk 10,9). In
besonderer Weise gilt das für die Kirche. Kirche ist
wesentlich eine Gemeinschaft der Schuldvergebung,

eine Vergebungsgemeinschaft: nicht nur,
dass sie uns Gottes Vergebung verbindlich zusagen

kann, sondern auch und ebenso zentral, dass
sie uns zu Menschen der Vergebung macht. Denn
das gehört mit zur Bitte des «Vater Unser», dass
auch wir jenen vergeben, die an uns schuldig
geworden sind. — Jesus selber hat für die
Vergebungsbereitschaft das grosse Vorbild gegeben, als

er am Kreuze für seine Feinde betete: Vater, vergib

ihnen, sie wissen nicht, was sie tun» (Lk 23,
34). So wollen wir in diese Bitte um Vergebung

der Schuld auch die Bitte hineinlegen, dass Gott
uns ein vergebungsbereites Herz einpflanze, dass

wir fähig werden, all jenen zu verzeihen, die an
uns schuldig geworden sind.

7. Führe uns nicht in Versuchung
Sie kennen aus dem Alten Testament den Bericht
von Abraham, der seinen Sohn opfern sollte.
Dieser Bericht wird eingeleitet mit dem Satz : «In
jener Zeit prüfte Gott den Abraham» (Gen 22,1).
Ahnlich können wir an anderen Stellen des Alten
Testamentes lesen, dass Gott den Menschen auf
die Probe steifte, ihn prüfte, ihn «versuchte». Ein
Gott, der prüft, der auf die Probe stellt, der in
die Versuchung führt! Können wir heute mit
einem solchen Gott noch etwas anfangen? Wo
bleibt da der Gott der Liebe, den Jesus verkündete,

und von dem im ersten Johannesbrief
geschrieben steht: «Gott ist die Liebe» (4,8). Geht
Jesus nicht vom gleichen, für uns unverständlichen

Gottesbild aus, wenn er uns im «Vater Unser»

beten lehrt: Führe uns nicht in Versuchung?
Kann Gott wirklich in Versuchung führen? Kann
das noch ein liebender Vater sein, der sein Kind
bewusst der Versuchung und damit der schlimmsten

Gefahr aussetzt?
Schon die ersten Christen mussten sich mit diesem

bedrückenden Problem auseinandersetzen:
will Gott uns tatsächlich zu Fall bringen, jener
Gott, der seinen einzigen Sohn dahingab, um
uns zu retten und vor dem Untergang zu bewahren?

Im Jakobusbrief erhalten wir die klare,
eindeutige und ganz bestimmte Antwort: «Keiner
sage, wenn er versucht wird: ,Gott versucht
mich.' Wie Gott erhaben ist über die Versuchung

des Bösen, so versucht er auch niemand»
(1,13). Wie ist dann aber die Rede zu verstehen,
dass Gott versuche? Hier stossen wir wieder auf
eine typische Denkweise des Gläubigen des Alten
Testamentes. Diese Denkweise führt alles, was
geschieht, auf Gott zurück, sowohl das Gute, wie
auch die Umstände, die zum Bösen verlocken.
Hinter einem solchen Gottesverständnis steht ein
tiefmenschliches Problem, das uns immer wieder
zu schaffen macht: unsere Geschöpflichkeit.



242

Gott hat uns aus Liebe und in voller Freiheit
geschaffen, um uns Anteil zu geben an seinem
Glück, seinem Leben, seiner Ewigkeit. Wir sollen
ein Abbild Gottes werden, Gottes Grösse,
Herrlichkeit und Liebe ausstrahlen. So sollen wir
andere Menschen dazu bringen, dass sie Gott loben
und preisen.
Mit all dem gibt Gott uns eine Chance, ein
Angebot, das wir in Freiheit benützen sollen: wir
sollen uns in Freiheit dazu entscheiden, all unsere

Fähigkeiten, unser Können, alles, was wir tun,
unser ganzes Leben in den Dienst Gottes zu stellen,

in den Dienst der Verherrlichung Gottes:
dass möglichst viele Menschen Gott loben und
preisen. Diese Chance unserer Freiheit ist
zugleich auch unsere Gefährdung und die Wurzel
jeder Versuchung: sollen wir den Auftrag Gottes
erfüllen, uns ganz in den Dienst unterordnen,
oder sollen wir selbstherrlich gegen diesen
Dienstauftrag rebellieren, uns und unsere eigenen

Interessen in den Vordergrund stellen und
zum Mittelpunkt unseres Lebens, zum treibenden

Motiv unseres ganzen Verhaltens machen?
Jeder von uns steht immer vor dieser Entscheidung.

Dabei steht der Mensch bei diesem
Grundsatzentscheid nicht isoliert von andern
Menschen da. Wir haben oben schon davon
gesprochen, als wir die Bitte «Führe uns nicht in
Versuchung» erklärten: wir können unsere
Entscheide nie fällen, ohne von aussen beeinflusst zu
werden. Wir stehen immer in einer konkreten
Situation, stehen unter dem Einfluss von Mitmenschen,

Situationen, Umständen, die unsern
Entscheid oft stark beeinflussen. Im Verlauf des
Lebens kommen wir in Situationen, in denen wir
uns in unserer Geschöpflichkeit bewähren müssen,

in denen wir aber auch als Rebellen Gott
gegenüber versagen können. Wenn wir aber uns
zur Rebellion entscheiden, geraten wir in einen
innern Selbstwiderspruch : wir vergewaltigen uns
innerlich zu einer unnatürlichen Einstellung und
verursachen damit unser Unglück, unsere
Unzufriedenheit, seelische Not und Selbstzerstörung.
Aus all dem wird ersichtlich : nicht Gott führt in
die Versuchung, sondern die Situationen, die

wir oder andere schaffen, können zur Versuchung

werden. So schreibt Jakobus in seinem
Brief: «Jeder, der versucht wird, lässt sich von der
eigenen Selbstsucht verlocken» (1,14). Hier spüren

wir sofort, wie aktuell die Bitte des «Vater
Unser» ist, Gott möge uns nicht in Versuchung
führen. Wenn Jesus diese Bitte in die Gebetsanweisung

an seine Jünger aufgenommen hat, so

war er dabei getragen von einem allgemeinen
jüdischen Gebetsbrauch. Dort findet sich die
Anweisung: «Wenn man (nach Aufstehen am Morgen)

das Gesicht wäscht, spreche man: Gepriesen
sei Er, der den Schlaf von meinen Augen und
den Schlummer von meinen Lidern entfernt
Lass mich nicht zur Vergehung kommen, noch
zur Versuchung, noch zur Schmach, und beuge
meinen Trieb, sich dir zu unterwerfen. Halte
mich fern von bösen Menschen und böser Gesellschaft;

lass mich festhalten an dem guten Trieb
und an guter Gesellschaft.» So war die Bitte
«Führe uns nicht in Versuchung» für die Jünger
Jesu nichts Neues (H. Haag).
Auf dem Hintergrund dieses jüdischen Gebetes
verstehen wir den Sinn dieser «Vater Unser»-Bitte
besser. Kurz und schlicht gesagt: wir bitten
Gott, dass er uns davor bewahrt, uns selber oder
andere in Situationen hineinzumanövrieren, die
uns zu direkter oder indirekter Rebellion gegen
Gott verleiten könnten, indem wir Gott selber
oder aber bestimmte Ordnungen, Gesetze, Normen

grundsätzlich ablehnen. Diese Bitte dürfen
wir voll Vertrauen an Gott richten, gerade weil er
ein liebender Gott ist und sich um uns kümmert.
So schreibt Paulus ermutigend und tröstend:
«Gott ist getreu. Er lässt euch nicht über euer
Vermögen versucht werden, sondern er schafft in
der Versuchung einen Ausweg, dass ihr die
Versuchung ertragen könnt» (1 Kor 10,13). Wir dürfen

also auf Gott vertrauen. Er lässt nie eine
Prüfung über uns kommen, die unsere Kräfte
übersteigt. An diesen helfenden Willen Gottes dürfen
wir appellieren, dürfen Gott daran erinnern und
gleichsam sagen: du hast versprochen, dass du
uns in übermenschlicher Versuchung nicht verlassen

wirst; darum, Gott, steh zu deinem Verspre-





244

chen, führ uns nicht in Versuchung, die uns zu
tödlicher Gefahr werden kann.
Wenn Jesus dieses Gebet ins «Vater Unser»
aufgenommen hat, so geschah das nicht nur, weil er
es so von klein auf gelernt hat. Dahinter steht
seine persönliche Erfahrung. Er selber wurde
versucht, nicht vom Teufel, sondern von
Umwelteinflüssen, von den Menschen mit ihrem Egoismus:

ihrer Geltungssucht, Machtsucht, Genusssucht,

von feindlichen Menschen, die ihn von seiner

Sendung, seinem Auftrag abbringen und so

zu Ungehorsam, zu Rebellion gegen Gott verführen

wollten. Jesus selber hat in seinem Tiefsten
die erschreckende Gefahr solcher Versuchung
durchgelitten und an sich erfahren: nur im
Flehen zu Gott ist der Mensch fähig, die
lebensbedrohende Gefahr der Rebellion gegen Gott zu
vermeiden. Diese lebensbedrohende Gefahr
verfolgt uns wie ein Schatten immer und überall.
Darum darf auch unser Flehen «Führe uns nicht
in Versuchung» nie aufhören, muss unser Leben
ebenfalls wie ein Schatten, ein schützender,
helfender Schatten begleiten. Wenn wir den Schutz
dieser «Vater Unser»-Bitte immer bei uns tragen,
dann kann uns nichts passieren. Das heisst nicht,
dass wir nie schwach werden könnten. Wir werden

damit rechnen müssen, dass wir da oder dort
immer wieder versagen und vor Gott schuldig
werden. Solche beständige Anfälligkeit könnte
uns beängstigen. Jesus wusste darum. Er hat uns
aber auch dafür einen Trost hinterlassen : «Beunruhigt

euch nicht. Vertraut Gott und vertraut
auch mir Ich habe die Welt schon besiegt»
(Jo 14,1; 16,33). Und weiter: «Glaubt mir: der
Vater wird euch alles geben, worum ihr ihn bittet,

wenn ihr euch dabei auf mich beruft. Bisher
habt ihr nichts unter Berufung auf mich erbeten.
Bittet, und er wird euch beschenken, damit eure
Freude vollkommen wird» (Jo 16,23f). Darum
wollen wir uns nicht in Sorgen aufreiben über
unser oder unserer Lieben Heil, sondern im
Vertrauen auf Erhörung für uns und unsere Lieben
und alle Menschen immer wieder beten: «Führe
uns nicht in Versuchung, sondern erlöse uns vom
Übel.»

Chronik

P. Notker Strässle

August
Mitten in der Ferienzeit startet meine Chronik,
wo unzählige Menschen nach Entspannung und
Erholung suchen. Am Wallfahrtsort spürt man
die Ferienzeit an den Scharen von Touristen und
Kunstbeflissenen, bis es in der Mitte des Monats,
zur Zeit des Schulanfangs, wieder ruhiger wird.


	Beten, wie der Herr es gelehrt hat. IV, Eine kurze Erklärung des "Vater Unser"

