
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 8

Artikel: Hoffnung : eine Mediation zu Röm 5, 1-2, 5-8

Autor: Russi, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


203

Hoffnung
Eine Meditation zu Rom 5, 1—2, 5-

Fr. Armin Russi

Schrifttext: Gerecht gemacht aus Glauben,
haben wir Frieden mit Gott durch unseren Herrn
Jesus Christus. Durch ihn haben wir auch den
Zugang zu der Gnade erhalten, in der wir
stehen, und rühmen uns unserer Hoffnung, in der
wir der Herrlichkeit Gottes entgegengehen. Die
Hoffnung aber lässt nicht zugrunde gehen : denn
die Liebe Gottes ist ausgegossen in unseren Herzen

durch den Heiligen Geist, der uns gegeben
ist. — Christus ist schon zu der Zeit, da wir noch
schwach und gottlos waren, für uns gestorben.
Schwerlich wirdjemandfür einen Gerechten sterben

: allenfalls wird er für einen guten Menschen
sein Leben wagen. Gott aber hat seine Liebe zu
uns darin erwiesen, dass Christus für uns gestorben

ist, als wir noch Sünder waren.

Vielleicht bereitet es Ihnen (wie mir übrigens
auch) ein wenig Unbehagen, dass im obenstehenden

Schrifttext bestimmte Glaubensaussagen
als unbezweifelbare Tatsachen vorausgesetzt
werden! Heisst es doch da: «Wir sind gerecht
gemacht — wir haben Frieden — wir haben
Zugang zur Gnade, in der wir stehen — wir
rühmen uns der Hoffnung.» Es kann sein, dass uns
plötzlich das schlechte Gewissen plagt, oder dass

wir das nicht unterschreiben könnten und ganz
klar sagen: «Also nein, bei mir nicht; das stimmt
nun wirklich nicht!» — Ganz richtig gesehen, es

stimmt da wirklich etwas nicht! Wir haben es so

ungern, wenn man uns Tatsachen, die uns
eigentlich bekannt sein sollten, die uns aber unbequem

sind, weil sie von uns eine Antwort erfordern,

unter die Nase hält. Wir sind höchstens
imstande, sie mit etwas erschütterter Selbstsicherheit

zur Seite zu schieben mit der Bemerkung:
«Schön und gut, aber nicht für mich!» Da steht
doch hier ein Satz, den Paulus sagt. Und eben
dieser Satz sollte uns wirklich durch und durch
erschüttern: «Die Hoffnung lässt nicht zugrunde
gehen!» Doch wir haben höchstens ein leises
Achselzucken dafür übrig. Wollen und können
wir denn wirklich nicht begreifen, worum es hier
geht?
Gewiss, wir haben schon oft gesehen und auch
erfahren, dass der Glaubensbesitz nicht unverlierbar

ist. Geht es aber hier nur um den Glaubensbesitz?

Ich glaube vielmehr, dass hier eher und
vor allem die feste Glaubenshoffnung gemeint
ist, jene Hoffnung, die auch noch da sein kann,
wenn jemand den Glauben an sich selbst und an
Gott verloren hat; ja jene Hoffnung, die nicht
aufhört, jenen verlorenen Glauben bald und
irgendwie zurückzuerhalten.
Nun kommen Sie vielleicht mit Einwänden,
Hoffnung sei Selbsttäuschung, Glaube an die
Hoffnung sei Selbstbetrug. Hoffnung, die keine
Angst vor Enttäuschung hat, sucht man heute da
und dort als Projektion zu entlarven, in der sich
der Gläubige die Erfüllung seiner Wünsche
vorgaukelt. — Sind diese Einwände und Ansichten
alle so unbegründet?



204

Wir alle haben doch schon die Erfahrung
gemacht, dass unsere Hoffnungen ernüchtert,
erstickt wurden, die Hoffnung auf Versöhnung mit
einem geliebten Menschen für immer
entschwand, eine Mutter, die Hoffnung und Sonne
ihrer Familie, durch den Unfalltod grausam hin-
weggerafft wurde. Gescheiterte Hoffnung! —
Hier müssen wir lernen einzusehen : «Nichts wird
einem ganz geschenkt, Enttäuschungen sind die
Kehrseite der Hoffnung.» — Wer Hoffnung hat,
tut sich selbst weh!», so möchte man versucht
sein, zu sagen.
Läuft also die Aussage von Paulus im angeführten

Schrifttext, dass die Hoffnung nicht zugrunde
gehen lässt, nicht gegen all unsere Erfahrungen?

— Obwohl dieser Verdacht nicht ganz
unbegründet ist, dürfen wir Christen unsere
Hoffnungen nicht nur an den eigenen Wünschen
aufhängen. Wir haben doch da einen Jesus von
Nazareth, eine geschichtliche Tatsache, die uns
eines besseren belehren könnte, einen Jesus, der
mit Sündern, Ausgestossenen Gemeinschaft
geschlossen, seine Liebe zu den Menschen bis zur
Hingabe seines eigenen Lebens bewiesen hat, um
ihnen so wieder Hoffnung zu machen. Gewiss,
diesem seinem Wirken wurde ein jähes und trauriges

Ende gesetzt, am Schluss scheint sein Tun
und Lassen hoffnungslos gewesen zu sein. —
Doch seine Jünger berichten, dass Gott ihn am
Ende keineswegs fallen gelassen, sondern zu sich

genommen hat, dass seine Liebe zu uns
Menschen doch grösser ist als alles Böse, an dem unsere

Hoffnungen immer wieder zerbrechen.
Und diese Liebe, so heisst es weiter in unserem
Text, ist ausgegossen in unseren Herzen, durch
den Heiligen Geist, der uns gegeben ist. Wir
werden fragen: «Wo finden wir denn in der Kir-
"che und beim einzelnen Gläubigen die Erfahrung

dieses Geistes?» — Wir suchen ihn allzu oft
in unserem eigenen Innern, wir wühlen und
suchen in den Schwankungen von Stimmung, Launen

und Einfällen. Um aber diese Geistbegabung
überhaupt zu erkennen, müssen wir sie an äusseren,

kontrollierbaren Ereignissen festmachen, am
Tod Jesu, am Lebensbeispiel der Christen, die

überzeugend Jesu Nachfolge leben. Ihnen steht
der Geist auf die Stirn geschrieben, ihr Tun ist

getragen von der Liebe Gottes. Können wir ihn
nicht sogar in unserem eigenen Tun finden?
Zugegeben, es sind noch wenige, die diese Liebe
mit solcher Überzeugungskraft leben, dass sie

dadurch Hoffnung erwecken können. Wie aber
wäre es, wenn wir alle es versuchten, uns von der
überzeugenden Kraft der Liebe faszinieren zu
lassen, indem wir uns Ihm und seinem Geiste
öffnen? Freilich, ohne Geduld, lange Bewährung,
Dauerhoffnung geht es nicht. Doch dürfen wir
den langen Atem, der uns dem schleichenden
Gift der Enttäuschungen entreisst, immer dort
erwarten, an jenem Felsen, der zwischen allen
Enttäuschungen, zwischen allem Scheitern
herausragt: an jener geschichtlichen Tatsache des
Liebestodes Jesu, den niemand mehr rückgängig
machen kann. Er ist die letzte, wenn auch nicht
zwingende Grundlage unserer Hoffnung. Wenn
wir uns hier anzuklammern versuchen, greifen
wir nicht ins Leere. Doch müssen wir uns bewusst
sein, dass Glaube und Hoffnung letztlich immer
unsere freie Entscheidung bleiben.

Zu nebenstehendem Bild :

Symbolische Darstellung der Hoffnung an der Kirchenfront
Mariastein





206

Beten, wie der Herr
es gelehrt hat III
Eine kurze Erklärung des «Vater Unser»

P. Anselm Bütler

5. Gib uns heute unser tägliches Brot
Wenn wir heute durch die Verkaufsstrassen einer
Stadt oder eines grossen Dorfes gehen, locken aus
den Schaufenstern der Verkaufshäuser Riesenangebote

von Konsumgütern zum Kauf an. Wir
können uns faktisch jeden Wunsch erfüllen. Die
meisten von uns kennen Hunger nur vom Hörensagen,

von Bildern im Fernsehen, von Berichten
in Radio und Presse. Welchen Sinn kann da für
uns die Bitte des Herrengebetes: «Gib uns heute
unser tägliches Brot» noch haben?
Als Jesus die Jünger und damit alle Christen lehrte,

Gott um das tägliche Brot zu bitten, geschah
dies angesichts einer konkreten drängenden Not.
Im biblischen Orient konnten sich die wenigsten
Menschen täglich satt essen. — Aber auch heute
hat diese Brotbitte ihre brennende Aktualität
nicht verloren. Es ist eine bekannte Tatsache,
dass über 70 Prozent der Menschen, die mit uns
jetzt auf unserer Erde leben, regelmässig Hunger
leiden. Jeden Tag sterben Tausende, vor allem

Kinder, an Hunger. Zahllos sind jene Menschen,
die unterernährt sind und ihr ganzes Leben die
Folgen dieses körperlichen Mangels zu tragen
haben. Aber bei der Brotbitte geht es nicht nur
darum, dass der Mensch genug zu essen habe.
Diese Brotbitte bezieht sich vielmehr auf alle
mögliche Not, in die der Mensch aufgrund seiner
leiblichen Beschaffenheit geraten kann. Neben
der Nahrung braucht der Mensch auch Kleidung,
menschenwürdige Wohnung. Er ist angewiesen
auf körperliche Gesundheit und Leistungsfähigkeit,

um arbeiten zu können. Ebenso sehr aber
gehört zum Menschen das Wohlergehen in der
Gesellschaft: er braucht Mitmenschen, die ihn
ernst nehmen und achten, die Kontakt mit ihm
pflegen und ihm helfen. Er braucht eine
Gesellschaftsordnung, die ihm ermöglicht, sich als
Mensch zu entfalten, als Mensch zu leben, seine
menschlichen Rechte und Möglichkeiten zu
betätigen. Das alles hat in der Bitte um das tägliche
Brot Platz, kann in dieser Bitte vor Gott gebracht
werden. Kurz gesagt: In dieser Bitte geht es

darum, dass der Mensch ein menschenwürdiges
Dasein gestalten kann, das ihm erlaubt, seine
Möglichkeiten auszuschöpfen, seine Persönlichkeit zu
entfalten und so ein wirklicher Mensch zu
werden. — Wenn wir die Brotbitte in dieser Weite
sehen, wer wollte da noch bestreiten, dass sie
auch heute hohe Aktualität und Dringlichkeit
besitzt?
Ich weiss nicht, ob es Ihnen auch so ergangen ist
wie mir. Lange Zeit empfand ich diese Brotbitte,
mitten im «Vater Unser» als eine Art Fremdkörper.

Was hat denn die Bitte um das tägliche Brot
zu suchen mitten zwischen ganz anderen, viel
erhabeneren Anliegen und Sorgen: die Ehre Gottes,

das Kommen seines Reiches, die Erfüllung
von Gottes Willen; oder dann neben den Bitten
um Vergebung der Sünden, um Bewahrung vor
Versuchungen? Aber gerade die Tatsache, dass

Jesus diese Brotbitte ins «Vater Unser» aufgenommen

hat, ja dass er sie an die Spitze jener Bitten
stellt, die sich auf die dringenden Anliegen des
menschlichen Lebens beziehen, auf die Nöte
unserer durch die Sünde und ihre Folgen «beschä-


	Hoffnung : eine Mediation zu Röm 5, 1-2, 5-8

