
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 8

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. VI

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


197

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft
der Gottsucher VI
P. Anselm Butler

Wenn unser gläubiges Volk vom Abt eines
Klosters reden hört, dann stellt es sich einen solchen
«Abt» vor als eine Art Bischof. Denn der Abt
kann ja in den liturgischen Feiern mit den
gleichen Ehrenzeichen auftreten wie ein Bischof:
Stab, Ring und Brustkreuz. Dieses Verständnis
des Abtes ist nicht ganz falsch, auch wenn es sich

an äusserlichen Zeichen orientiert, die nicht
unbedingt das Typische des Abtsamtes ausdrücken.
Es bleibt ein wesentlicher Unterschied: der
Bischof besitzt durch die Weihe einen besonderen
Anteil und eine spezielle Vollmacht am
sakramentalen Priestertum, der Abt nicht. Aber
«funktionell», in bezug auf die Aufgaben,
besteht eine Ähnlichkeit zwischen Bischof und Abt.
Der Abt hat in bezug auf seine Klostergemeinschaft

eine ähnliche Aufgabe wie der Bischof in
bezug auf die Gläubigen seiner Ortskirche. Beide
haben die Aufgabe der Seelsorge, besser formuliert:

die Sorge um das Heil der ihnen
Anvertrauten. So beschreibt Benedikt die Aufgabe des
Abtes als «Leitung der Seelen» (Kap. 2). Weil das

Heil des Menschen in der Gemeinschaft mit Gott
besteht, können wir sagen: Aufgabe des Abtes
(und des Bischofs) ist es, ihre Gemeinschaften
und die einzelnen ihrer Gemeinschaften in der
Gottsuche zu fördern und zu leiten. Darum
beschreibt ja Benedikt das Benediktinerkloster als

Gemeinschaft, die «unter Regel und Abt dient»

(Kap. 1). In diesem Artikel wollen wir darlegen,
wie Benedikt die Aufgabe des Abtes als Vorderer
undLeiter der Gottsuche näher beschreibt.

1. DerAbt ist Christi Stellvertreter
Als erste grundlegende Norm, an der sich der
Abt in seiner Aufgabe als Förderer und Leiter der
Gottsuche seiner Gemeinschaft und Mönche zu
orientieren hat, stellt Benedikt knapp und klar
auf: Er ist im Kloster Christi Stellvertreter.
Gleich zweimal spricht Benedikt diese Grundnorm

in fast gleichlautender Formulierung aus:
«Der fromme Glaube sieht in ihm (dem Abt) ja
den Stellvertreter Christi im Kloster; redet man
ihn doch mit seinem Namen an, wie es beim
Apostel heisst: «Ihr habt den Geist empfangen,
der euch zu Söhnen macht, den Geist, in dem
wir rufen: ,Abba, Vater'» (Rö 8,15). Und: «Der
Abt wird ,Herr' und ,Abt' genannt, weil der
fromme Glaube in ihm den Stellvertreter Christi
sieht. Das masst er sich nicht an; vielmehr ehrt
und liebt man Christus in ihm. Er muss aber daran

denken und sich so verhalten, dass er solcher
Ehre würdig ist» (Kap. 63).
Weil der Abt Christi Stellvertreter ist, hat er auch
die gleiche Aufgabe und Sendung wie Christus.
Aufgabe Christi war, die Menschen zu Gott zu
führen, das neue Volk Gottes zu sammeln. Diese
Aufgabe hat Christus erfüllt durch sein Leben
und seine Lehre. Benedikt überträgt die gleiche
Aufgabe dem Abt: «Vor allem darf er (der Abt)
nicht über das Heil der ihm anvertrauten Seelen

hinwegsehen oder es geringschätzen und seine
Hauptsorge den vergänglichen, irdischen, hinfälligen

Dingen zuwenden Das vielleicht geringe
Klostervermögen soll ihn nicht beunruhigen; er
denke an das Schriftwort : ,Euch soll es zuerst um
das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit gehen'»
(Mt 6,38). Um das dem Abt besonders einzuprägen,

stellt Benedikt ihm «Christus den guten
Hirten» vor Augen: «Der Abt muss sich grosse
Mühe geben und mit Umsicht und Beharrlichkeit
alles daransetzen, um keines der ihm anvertrauten

Schafe zu verlieren. Er muss wissen, dass er
die Sorge für kranke Seelen, nicht die Gewalt-



198

herrschaft über gesunde übernommen hat. Und
er fürchte das Drohwort, das Gott durch den
Propheten spricht: ,Was euch fett schien, habt ihr
für euch genommen, und was schwach war, habt
ihr weggeworfen' (Ez 34,3f.). Auch ahme er den
guten Hirten nach, der das Beispiel treuer Liebe
gab; er liess die neunundneunzig Schafe in den
Bergen zurück und machte sich auf, um das eine
verirrte Schaf zu suchen. Er hatte solches Mitleid
mit dessen Schwäche, dass er es huldvoll auf seine

heiligen Schultern nahm und so zur Herde
zurücktrug» (Kap. 27). Benedikt stellt dem Abt
aber nicht nur den grossen Auftrag vor Augen, er
weist auch hin auf den Lohn, der für «gute
Amtsführung» auf ihn wartet: «Nach guter Verwaltung

(darf) er aus dem Mund des Herrn das Wort
hören, das zum guten Knecht gesagt wurde, der
seinen Mitknechten den Weizen zur rechten Zeit
zugeteilt hat: ,Amen ich sage euch', heisst es, ,er
wird ihn zum Verwalter seines ganzen Vermögens
machen'» (Mt 24,47).

2. Hauptaufgabe des Abtes:
Leiten durch Beispiel undLehre
Wie soll der Abt, nach Benedikt, seine Aufgabe
erfüllen? Auch dafür gibt Benedikt klare Anweisung:

«Wer also den Namen ,Abt' annimmt,
muss seinen Jüngern in doppelter Weise als Lehrer

vorstehen : Er zeige mehr durch sein Beispiel
als durch Worte, was gut und heilig ist; den
gelehrigen Jüngern lege er die Gebote Gottes dar,
den Harten und Einfältigen aber veranschauliche
er den Willen Gottes durch sein Beispiel» (Kap.
2). Dementsprechend stellt auch Benedikt die
Richtlinie auf, welche bei der Wahl eines Abtes
zu beachten ist: «Man soll den wählen und
einsetzen, der verdienstvolles Leben und Lehrweisheit

verbindet, wenn er auch in der Rangordnung

der Klostergemeinde der Letzte wäre»
(Kap. 64).
Wichtig ist einmal das vorbildliche Leben. Benedikt

stellt einen eigentlichen «Tugendkatalog für
Äbte» auf: «Der Abt muss keusch, nüchtern,
barmherzig sein» (Kap. 64). Neben diesen
allgemeinen Tugenden weist Benedikt auf besondere

«Amtstugenden» hin: «Der Abt soll wissen, dass

er mehr zum Helfen als zum Befehlen da ist.
Er suche mehr geliebt als gefürchtet zu werden

Er sei nicht aufgeregt und überängstlich,
nicht masslos und eigensinnig, nicht eifersüchtig
und nicht argwöhnisch, sonst kommt er ja nie
zur Ruhe» (Kap. 63)- Und noch ein paar speziell
wichtige Anweisungen: «Wenn der Abt in der
Belehrung seiner Jünger darauf hinweist, dass

etwas mit dem klösterlichen Leben unvereinbar ist,
dann soll er immer auch durch sein Beispiel
zeigen, dass man es nicht tun darf. Sonst könnte es

sein, dass er andern predigt, selbst aber verworfen

wird Er soll im Kloster niemand bevorzugen.

Er soll den einen nicht mehr lieben als den
andern, ausser er fände an ihm mehr Tugend
und Gehorsam. Der Freigeborene soll keinen
Vorzug haben vor dem, der als Sklave eingetreten
ist, ausser es läge sonst ein vernünftiger Grund
vor. Der Abt soll also allen die gleiche Liebe
erweisen und ihrer Tugend entsprechend alle
gleich behandeln» (Kap. 2). Besonders eindringliche

Anweisung gibt Benedikt dem Abt über
sein Verhalten gegenüber den Fehlern der Brüder:

«Er soll nicht über die Fehler der Schuldigen
hinwegsehen, sondern sie, so gut er kann, gleich
beim Entstehen mit der Wurzel ausrotten. Er
denke an den Tod des Priesters Heli von Silo»
(Kap. 2). Aber sofort fügt Benedikt eine weise

Mahnung dazu : «Der Abt hasse das Böse und liebe

die Brüder. Muss er zurechtweisen, handle er
klug und gehe nie zu weit, damit das Gefäss
nicht zerbricht, wenn er es allzu sauber vom Rost
reinigen will. Er schaue immer mit Misstrauen
auf seine eigene Gebrechlichkeit und denke daran,

dass man ,das geknickte Rohr nicht brechen
darf (Mt 12, 20). Damit wollen wir nicht sagen,
er dürfe Fehler wuchern lassen. Im Gegenteil: Er
rotte sie, wie wir schon sagten, klug und liebevoll
aus» (Kap. 64). Und schliesslich, gleichsam als
entscheidenden Schlussakkord, der besonders
eindrücklich wirken soll : «Vor allem muss er diese

vorliegende Regel in allen Punkten beobachten»

(Kap. 64).
Als zweites ist für die Amtsführung des Abtes





200

wichtig seine Lehre. Auch da gibt Benedikt
zuerst eine grundsätzliche Anweisung: «Der Abt
muss sich im göttlichen Gesetz auskennen, damit
er das nötige Wissen hat, um daraus ,Neues und
Altes hervorzuholen'» (Mt 13,52). Die Lehre des
Abtes muss also dem göttlichen Gesetz entsprechen.

Das ergibt sich schon daraus, dass er ja
«nur» Stellvertreter Christi ist. «Deshalb darf der
Abt nichts lehren, bestimmen oder befehlen, was
dem Gebot des Herrn widerspricht. Sein Befehl
und seine Lehre sollen vielmehr wie ein Sauerteig
der göttlichen Gerechtigkeit die Herzen der Jünger

durchdringen» (Kap. 2).
Die eigentliche Lehraufgabe besteht in dem, was
man als «geistlichen Vater» bezeichnet. Das zeigt
sich in besonderer Weise in folgender Anordnung:

Wer sich irgendwie verfehlt hat, muss diesen

Fehler vor der ganzen Klostergemeinde
bekennen. «Handelt es sich aber um eine verborgene

Sünde der Seele, so offenbare der Mönch sie

nur dem Abt oder den geistlichen Vätern, die es

verstehen, eigene und fremde Wunden zu heilen,

ohne sie aufzudecken und bekanntzumachen»

(Kap. 46). In diesem Sinne, dass der Abt
der geistliche Führer seiner Mönche ist, gibt
Benedikt die Mahnung: «Was jeder (in der Fastenzeit)

als Opfer darbringt, muss er dem Abt
unterbreiten, damit es mit seinem Gebet und seiner
Zustimmung geschieht; denn was ohne Erlaubnis

des geistlichen Vaters geschieht, gilt als An-
massung und eitle Ruhmsucht, nicht als
Verdienst» (Kap. 49). Und ebenso weist Benedikt
den Mönch ganz allgemein an den Abt, wenn er
mit inneren Schwierigkeiten zu kämpfen hat:
«Böse Gedanken, die im Herzen aufsteigen,
sogleich an Christus zerschmettern und dem geistlichen

Vater mitteilen» (Kap. 4). Und: «Auf der
fünften Stufe der Demut bekennt der Mönch
seinem Abt demütig, und ohne etwas zu verbergen,
alle bösen Gedanken, die in seinem Herzen
aufsteigen, und alles Böse, das er heimlich begangen
hat» (Kap. 7).

3. Der Eigenart vieler dienen
Schon die Anweisungen über die Amtsführung

des Abtes haben durchschimmern lassen, dass

der Abt sich immer wieder überlegen muss, wie
er die einzelnen in ihrer Gottsuche wirksam
fördern und leiten kann. Benedikt lässt es nicht bei
diesen Andeutungen bewenden, z.B. den
Gelehrigen das Gebot Gottes mit Worten darzulegen,

den Harten das Gebot Gottes vorzuleben.
Er geht ausführlich darauf ein und gibt dem Abt
für seine Amtsführung so eine dritte Grundnorm:

«Der Abt soll wissen, wie schwer und
mühevoll die Aufgabe ist, die er übernommen hat:
Seelen zu leiten und der Eigenart vieler zu
dienen» (Kap. 2). Was das konkret bedeutet, sich
der Eigenart vieler anzupassen, schildert Benedikt
ausführlich: «Je nach Zeit und Umständen
verbinde er mit der Strenge die Milde ; er zeige bald
den Ernst des Meisters, bald die Güte des Vaters.
Die Ungezogenen und Unruhigen soll er sehr
hart zurechtweisen, die Gehorsamen, Friedlichen
und Willigen aber zu weiteren Fortschritten
ermutigen. Wir ermahnen ihn, die Nachlässigen
und Verächter der Zucht zu tadeln und zu
bestrafen» (Kap. 2). Schon hier ist das eigentliche
Anliegen angetönt: zum Fortschritt zu ermutigen.

Wenn an dieser Stelle noch mehr die Strenge

im Vordergrund steht, so kommen in der
folgenden die ganze Liebe und wohlwollende Sorge
zum Ausdruck : «Bei dem einen soll er es mit
liebenswürdiger Güte, bei dem andern mit Tadel,
beim dritten mit eindringlichem Zureden versuchen.

Je nach Veranlagung und Fassungskraft
eines jeden soll er sich an alle so anpassen und
anschmiegen, dass er an der ihm anvertrauten Herde

keinen Verlust zu beklagen hat, sondern im
Gegenteil sich am Gedeihen der guten Herde
freuen kann» (Kap. 2).
Bei diesem Anpassen, bei dem es auch Härte
braucht, macht Benedikt vor allem auf eine
Gefahr aufmerksam. Der Abt soll nicht im Eifer für
das Gute die Mönche überfordern. Schon beim
zitierten Beispiel vom Gefäss, das vom Rost gereinigt

werden muss, kam diese Mahnung zum
Klingen. Benedikt spricht noch eigens und
eindringlich davon: «Bei seinen Befehlen sei der
Abt umsichtig und überlegt; und mag der Auf-



201

trag, den er gibt, Göttliches oder Weltliches
betreffen: Immer wisse er zu unterscheiden und
Mass zu halten, eingedenk der weisen Mässigung
des heiligen Jakob, der sagte: ,Wenn ich meine
Herden auf dem Marsch überanstrenge, gehen sie
alle an einem einzigen Tag zugrunde' (Gen
33,13). Er achte auf diese und andere Schriftworte

von der weisen Mässigung, der Mutter der
Tugenden, und ordne alles so massvoll an, dass die
Starken angezogen und die Schwachen nicht
abgeschreckt werden» (Kap. 64).
Diese letzte Anordnung, die Starken aneifern,
die Schwachen nicht abschrecken, ist wohl eines
der ganz grossen «goldenen Worte» in der Regel.
Wie Benedikt das verstanden wissen will, zeigt er
an einzelnen konkreten Regelungen. Bei der
Regelung der Handarbeit warnt Benedikt auf der
einen Seite vor Müssiggang. Wer sogar am Sonntag
nicht lesen will aus Nachlässigkeit und Trägheit,
dem soll eine Arbeit zugewiesen werden, «damit
er nicht untätig ist», denn «Müssiggang ist der
Feind der Seele» (Kap. 48). Aber dann setzt
Benedikt sofort das Gegengewicht, er warnt vor
Überforderung bei der Arbeit: «Den Kranken
oder Schwächlichen soll man eine geeignete
Arbeit oder Beschäftigung zuweisen, damit sie nicht
müssig sind und auch nicht durch die Last der
Arbeit erdrückt oder zum Fortgehen veranlasst
werden. Der Abt muss auf ihre Schwäche Rücksicht

nehmen» (Kap. 48). Ähnlich bestimmt er
beim Küchendienst, den alle Brüder in der
Reihenfolge versehen müssen: «Den Schwachen soll
man Gehilfen geben, damit sie ihren Dienst
verrichten können, ohne den Mut zu verlieren.»
Und dann fährt er fort: «Überhaupt soll jeder
Hilfe erhalten, wie es die Grösse der Klostergemeinde

und die örtliche Lage erfordern» (Kap.
35). Ebenso rücksichtsvoll ist die Regelung
bezüglich der Kinder und Greise : «Auf ihre Schwäche

soll man immer Rücksicht nehmen ; für ihre
Nahrung gilt in keiner Weise die Strenge der
Regel, sondern man nehme liebevoll Rücksicht auf
sie und lasse sie schon vor der festgesetzten Zeit
essen» (Kap. 37).
Auf die Schwachen Rücksicht nehmen! Könnte

das nicht die Gefahr in sich schliessen, dass nach
und nach eine Aufweichung der «Ordenszucht»
sich einschleicht? Benedikt muss wohl auch diese
Gefahr gesehen haben. Darum setzt er der
«Anpassung» eine Grenze, allerdings nicht in der
«materiellen» Forderung, sondern in der Zielsetzung.

Das kommt vor allem bei der Regelung
von Speise, Trank, Essenszeiten zum Ausdruck,
kann aber ganz allgemein als Richtschnur für
jede Anpassung betrachtet werden. «War die
Arbeit sehr anstrengend, so steht es im freien
Ermessen des Abtes, etwas mehr zu gewähren,
wenn es angebracht erscheint. Doch muss vor
allem die Unmässigkeit vermieden werden, und
nie darf der Mönch bis zur Übersättigung essen ;

denn nichts verträgt sich so wenig mit jedem
Christen wie die Unmässigkeit. Sagt doch unser
Herr: ,Nehmt euch in acht, dass nicht euer Herz
durch Unmässigkeit beschwert wird'» (Lk 21,34)
(Kap. 39). «Sollten die Ortsverhältnisse, Arbeit
oder Sommerhitze mehr fordern (als das festgesetzte

Mass Wein), so ist es dem Ermessen des

Obern überlassen; doch muss er darauf achten,
dass nicht Sättigung oder Trunkenheit
aufkommt Wir sollen uns wenigstens dazu
verstehen, nicht bis zur Sättigung zu trinken,
sondern weniger; denn ,der Wein bringt sogar die
Weisen zum Abfall'» (Ekkl. 19,2) (Kap. 40). Die
gleiche Rücksichtnahme, aber auch die gleiche
Grenze setzt Benedikt bei der Ansetzung der
Essenszeit. Er ordnet an, dass die Mönche von
Pfingsten bis zum 14. September am Mittwoch
und Freitag nicht um 12 Uhr das Mittagessen
einnehmen, wie an den andern Tagen, sondern erst
nachmittags um drei Uhr. Aber nun die Anpassung:

«Die Hauptmahlzeit wird am Mittwoch
und Freitag um 12 Uhr beibehalten, wenn
Feldarbeiten zu verrichten sind oder die Sommerhitze
sehr drückend ist. Darüber entscheidet der Abt.
Er muss alles so anordnen und regeln, dass es den
Seelen zum Heil dient und die Brüder ohne
Grund zum Murren ihre Arbeit tun können»
(Kap. 41). Hier ist die Norm ganz klar ausgesprochen.

Die Anpassung darf nur so weit gehen, als

es dem Eifer der Gottsuche nicht abträglich ist.



202

Allerdings muss die Anpassung an die Bedürfnisse
auch so sein, dass der Eifer der Gottsuche

erhalten bleibt. Das zeigt sich darin, dass die Brüder

nicht murren. Denn für Benedikt ist das
Murren letztlich ein Versagen der Gottsuche, wie
er im Kapitel über den Gehorsam schreibt:
«Der Gehorsam ist aber nur dann Gott wohlgefällig,

wenn der Befehl nicht lustlos oder gar
mit Murren ausgeführt wird. Wenn aber
der Jünger missmutig gehorcht und wenn er
murrt, nicht nur mit dem Mund, sondern auch
nur im Herzen, dann findet er keinen Gefallen
vor Gott, selbst wenn er den Befehl ausführt;
denn Gott sieht das murrende Herz. Für eine
solche Tat bekommt er keinen Lohn; er verfällt im
Gegenteil der Strafe der Murrer, wenn er nicht
Genugtuung leistet und sich bessert» (Kap. 5).
Wie ernst Benedikt das Vergehen des Murrens
einschätzt, zeigt sich in der lakonischen Bemerkung

an anderer Stelle: «Vor allem mahnen wir
dazu, dass man das Murren unterlasse» (Kap.
40).
Gerade weil Benedikt die Gefahr des Murrens so
klar sieht, gibt er dem Abt den ersten Auftrag,
alles vorzukehren, dass kein gerechter Anlass zum
Murren besteht. Und dazu gehört wesentlich,
dass der Abt auf die Bedürfnisse der einzelnen
Rücksicht nimmt und dementsprechend
Anordnungen trifft. So widmet er ein eigenes Kapitel,
das 34., der Frage, ob alle in gleichem Masse
das Notwendige erhalten sollen. «Wie es in der
Schrift heisst : Jedem wurde zugeteilt, was er nötig

hatte' (Apg 4, 35). Damit wollen wir nicht
sagen, dass es ein Ansehen der Person geben darf
— was Gott verhüte —, sondern dass man auf
die verschiedenen Bedürfnisse Rücksicht nimmt.
Wer also weniger braucht, danke Gott und sei
nicht traurig; wer aber mehr braucht, demütige
sich wegen seiner Armseligkeit und überhebe
sich nicht, weil man auf ihn Rücksicht nimmt.
Auf diese Weise bleiben alle im Frieden.» Auch
hier wieder schimmert die Norm durch, dass alles
so geordnet werde, dass der Eifer in der Gottsuche

nicht gehemmt werde oder erlahme, sondern
Antrieb finde. Das ergibt sich aus der Mahnung,

die Benedikt an die eben zitierte Regelung in
Kapitel 34 anführt: «Vor allem darf aus keinem
Grund, in keinem Wort und keiner Andeutung
das Übel des Murrens aufkommen. Sollte es aber
festgestellt werden, so muss der Betreffende sehr

streng bestraft werden.» Auch hier wieder eine
äusserst scharfe Warnung vor dem Murren. Diese
Warnung ist aber nur dann berechtigt, wenn der
Abt dafür sorgt, dass wirklich keiner einen
berechtigten Anlass zum Murren hat.
Allerdings, die eben zitierte Stelle zeigt, wie heikel

es für den Abt ist, individuell vorzugehen
und nicht jeden gleich zu behandeln und an
jeden gleiches Mass anzulegen. Wie rasch können
da Brüder reagieren : Jenem hat der Abt das und
das erlaubt ; also habe ich auch ein Recht darauf.
Es ist die berühmte Situation der Präzedenzfälle
und der Konsequenzen. Es ist leicht verständlich,
wenn ein Abt vor Schwierigkeiten, die durch
solch individuelle Behandlung entstehen können,
zurückschreckt und sich absichert, indem er alle
möglichst «über den gleichen Leisten schlägt».
Aber gerade das wäre nach Benedikt ein wesentliches

Verfehlen der äbtlichen Aufgabe, die Brüder

zu führen, zu fördern und zu leiten.
Vielleicht waren es solche Erfahrungen, die Benedikt
mit seiner Methode selber machen musste, die
ihn veranlassten, mit einem speziellen Mahntext
gleichsam «nachzudoppeln» und dem Abt den
Rücken zu stärken. Bei den Bestimmungen über
Kleider und Schuhwerk schliesst Benedikt seine

Anordnungen mit der sehr ernsten Mahnung an
den Abt: «Doch muss der Abt immer den Satz
der Apostelgeschichte bedenken: Jedem wurde
zugeteilt, was er nötig hatte' (Apg 4,35). So

muss also auch der Abt auf die Schwächen der
Bedürftigen Rücksicht nehmen, nicht auf die
Missgunst der Neider. Doch bei all seinen
Entscheidungen soll der Abt an die Vergeltung Gottes

denken» (Kap. 55).

(Die weiteren Ausführungen über das Abtsbild
in der Benediktusregel folgen in späteren
Heften.)


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. VI

