Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 8

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. VI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031321

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft

der Gottsucher VI

P. Anselm Biitler

Wenn unser gliubiges Volk vom Abt eines Klo-
sters reden hort, dann stellt es sich einen solchen
«Abt» vor als eine Art Bischof. Denn der Abt
kann ja in den liturgischen Feiern mit den glei-
chen Ehrenzeichen auftreten wie ein Bischof:
Stab, Ring und Brustkreuz. Dieses Verstindnis
des Abtes ist nicht ganz falsch, auch wenn es sich
an #usserlichen Zeichen orientiert, die nicht un-
bedingt das Typische des Abtsamtes ausdriicken.
Es bleibt ein wesentlicher Unterschied: der Bi-
schof besitzt durch die Weihe einen besonderen
Anteil und eine spezielle Vollmacht am sakra-
mentalen Priestertum, der Abt nicht. Aber
«funktionell», in bezug auf die Aufgaben, be-
steht eine Ahnlichkeit zwischen Bischof und Abt.
Der Abt hat in bezug auf seine Klostergemein-
schaft eine dhnliche Aufgabe wie der Bischof in
bezug auf die Gliubigen seiner Ortskirche. Beide
haben die Aufgabe der Seelsorge, besser formu-
liert: die Sorge um das Heil der ithnen Anver-
trauten. So beschreibt Benedikt die Aufgabe des
Abtes als «Leitung der Seelen» (Kap. 2). Weil das
Heil des Menschen in der Gemeinschaft mit Gott
besteht, kdnnen wir sagen: Aufgabe des Abtes
(und des Bischofs) ist es, ihre Gemeinschaften
und die einzelnen ihrer Gemeinschaften in der
Gottsuche zu férdern und zu leiten. Darum be-
schreibt ja Benedikt das Benediktinerkloster als
Gemeinschaft, die «unter Regel und Abt dient»

197

(Kap. 1). In diesem Artikel wollen wir darlegen,
wie Benedikt die Aufgabe des Abtes als Forderer
und Leiter der Gottsuche niher beschreibt.

1. Der Abt ist Christi Stellvertreter

Als erste grundlegende Norm, an der sich der
Abt in seiner Aufgabe als Férderer und Leiter der
Gottsuche seiner Gemeinschaft und Ménche zu
orientieren hat, stellt Benedikt knapp und klar
auf: Er ist im Kloster Christi Stellvertreter.
Gleich zweimal spricht Benedikt diese Grund-
norm in fast gleichlautender Formulierung aus:
«Der fromme Glaube sieht in ihm (dem Abt) ja
den Stellvertreter Christi im Kloster; redet man
ihn doch mit seinem Namen an, wie es beim
Apostel heisst: «Ihr habt den Geist empfangen,
der euch zu S6hnen macht, den Geist, in dem
wir rufen: ,Abba, Vater‘s (R6 8,15). Und: «Der
Abt wird ,Herr und ,Abt‘ genannt, weil der
fromme Glaube in ihm den Stellvertreter Christi
sicht. Das masst er sich nicht an; vielmehr ehrt
und liebt man Christus in ihm. Er muss aber dar-
an denken und sich so verhalten, dass er solcher
Ehre wiirdig ist» (Kap. 63).

Weil der Abt Christi Stellvertreter ist, hat er auch
die gleiche Aufgabe und Sendung wie Christus.
Aufgabe Christi war, die Menschen zu Gott zu
fiihren, das neue Volk Gottes zu sammeln. Diese
Aufgabe hat Christus erfiillt durch sein Leben
und seine Lehre. Benedikt tbertrigt die gleiche
Aufgabe dem Abt: «Vor allem darf er (der Abt)
nicht tiber das Heil der thm anvertrauten Seelen
hinwegsehen oder es geringschitzen und seine
Hauptsorge den verginglichen, irdischen, hinfil-
ligen Dingen zuwenden . . . Das vielleicht geringe
Klostervermégen soll thn nicht beunruhigen; er
denke an das Schriftwort: ,Euch soll es zuerst um
das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit gehen‘»
(Mt 6, 38). Um das dem Abt besonders einzupri-
gen, stellt Benedikt ihm «Christus den guten
Hirten» vor Augen: «Der Abt muss sich grosse
Miihe geben und mit Umsicht und Beharrlichkeit
alles daransetzen, um keines der ihm anvertrau-
ten Schafe zu verlieren. Er muss wissen, dass er
die Sorge fiir kranke Seelen, nicht die Gewalt-



198

herrschaft iiber gesunde itbernommen hat. Und
er fiirchte das Drohwort, das Gott durch den Pro-
pheten spricht: ,Was euch fett schien, habt ihr
fiir euch genommen, und was schwach war, habt
ihr weggeworfen® (Ez 34, 3f.). Auch ahme er den
guten Hirten nach, der das Beispiel treuer Liebe
gab; er liess die neunundneunzig Schafe in den
Bergen zuriick und machte sich auf, um das eine
verirrte Schaf zu suchen. Er hatte solches Mitleid
mit dessen Schwiche, dass er es huldvoll auf sei-
ne heiligen Schultern nahm und so zur Herde zu-
riicktrug» (Kap. 27). Benedikt stellt dem Abt
aber nicht nur den grossen Auftrag vor Augen, er
weist auch hin auf den Lohn, der fiir «gute Amts-
fihrung» auf ihn wartet: «Nach guter Verwal-
tung (darf) er aus dem Mund des Herrn das Wort
héren, das zum guten Knecht gesagt wurde, der
seinen Mitknechten den Weizen zur rechten Zeit
zugeteilt hat: ,Amen ich sage euch’, heisst es, ,er
wird ihn zum Verwalter seines ganzen Vermégens
machen‘» (Mt 24, 47).

2. Hauptaufgabe des Abtes:

Leiten durch Beispiel und Lebre

Wie soll der Abt, nach Benedikt, seine Aufgabe
erfiillen? Auch dafiir gibt Benedikt klare Anwei-
sung: «Wer also den Namen ,Abt’ annimmt,
muss seinen Jingern in doppelter Weise als Leh-
rer vorstehen: Er zeige mehr durch sein Beispiel
als durch Worte, was gut und heilig ist; den ge-
lehrigen Jiingern lege er die Gebote Gottes dar,
den Harten und Einfiltigen aber veranschauliche
er den Willen Gottes durch sein Beispiel» (Kap.
2). Dementsprechend stellt auch Benedikt die
Richtlinie auf, welche bei der Wahl eines Abtes
zu beachten ist: «Man soll den wihlen und ein-
setzen, der verdienstvolles Leben und Lehrweis-
heit verbindet, wenn er auch in der Rangord-
nung der Klostergemeinde der Letzte wire»
(Kap. 64).

Wichtig ist einmal das vorbildliche Leben. Bene-
dikt stellt einen eigentlichen «Tugendkatalog fiir
Abtes auf: «Der Abt muss keusch, niichtern,
barmherzig sein» (Kap. 64). Neben diesen allge-
meinen Tugenden weist Benedikt auf besondere

«Amtstugenden» hin: «Der Abt soll wissen, dass
er mehr zum Helfen als zum Befehlen da ist. . .
Er suche mehr geliebt als gefiirchtet zu wer-
den ... Er sei nicht aufgeregt und iiberingstlich,
nicht masslos und eigensinnig, nicht eifersiichtig
und nicht argwéhnisch, sonst kommt er ja nie
zur Ruhe» (Kap. 63). Und noch ein paar speziell
wichtige Anweisungen: «Wenn der Abt in der
Belehrung seiner Jiinger darauf hinweist, dass et-
was mit dem kldsterlichen Leben unvereinbar ist,
dann soll er immer auch durch sein Beispiel zei-
gen, dass man es nicht tun darf. Sonst kdnnte es
sein, dass er andern predigt, selbst aber verwor-
fen wird . . . Er soll im Kloster niemand bevorzu-
gen. Er soll den einen nicht mehr lieben als den
andern, ausser er finde an ihm mehr Tugend
und Gehorsam. Der Freigeborene soll keinen
Vorzug haben vor dem, der als Sklave eingetreten
ist, ausser es lige sonst ein verniinftiger Grund
vor ... Der Abt soll also allen die gleiche Liebe
erweisen und ihrer Tugend entsprechend alle
gleich behandeln» (Kap. 2). Besonders eindring-
liche Anweisung gibt Benedikt dem Abt iber
sein Verhalten gegeniiber den Fehlern der Brii-
der: «Er soll nicht tiber die Fehler der Schuldigen
hinwegsehen, sondern sie, so gut er kann, gleich
beim Entstehen mit der Wurzel ausrotten. Er
denke an den Tod des Priesters Heli von Silo»
(Kap. 2). Aber sofort fligt Benedikt eine weise
Mahnung dazu: «Der Abt hasse das Bose und lie-
be die Briider. Muss er zurechtweisen, handle er
klug und gehe nie zu weit, damit das Gefiss
nicht zerbricht, wenn er es allzu sauber vom Rost
reinigen will. Er schaue immer mit Misstrauen
auf seine eigene Gebrechlichkeit und denke dar-
an, dass man ,das geknickte Rohr nicht brechen
darf* (Mt 12, 20). Damit wollen wir nicht sagen,
er diirfe Fehler wuchern lassen. Im Gegenteil: Er
rotte sie, wie wir schon sagten, klug und liebevoll
aus» (Kap. 64). Und schliesslich, gleichsam als
entscheidenden Schlussakkord, der besonders
eindriicklich wirken soll: «Vor allem muss er die-
se vorliegende Regel in allen Punkten beobach-
ten» (Kap. 64).

Als zweites ist fiir die Amtsfiihrung des Abtes






200

wichtig seine Lehre. Auch da gibt Benedikt zu-
erst eine grundsitzliche Anweisung: «Der Abt
muss sich im gottlichen Gesetz auskennen, damit
er das notige Wissen hat, um daraus ,Neues und
Altes hervorzuholen‘s (Mt 13,52). Die Lehre des
Abtes muss also dem gottlichen Gesetz entspre-
chen. Das ergibt sich schon daraus, dass er ja
«nur» Stellvertreter Christi ist. «Deshalb darf der
Abt nichts lehren, bestimmen oder befehlen, was
dem Gebot des Herrn widerspricht. Sein Befehl
und seine Lehre sollen vielmehr wie ein Sauerteig
der gottlichen Gerechtigkeit die Herzen der Jiin-
ger durchdringen» (Kap. 2).

Die eigentliche Lehraufgabe besteht in dem, was
man als «geistlichen Vater» bezeichnet. Das zeigt
sich in besonderer Weise in folgender Anord-
nung: Wer sich irgendwie verfehlt hat, muss die-
sen Fehler vor der ganzen Klostergemeinde be-
kennen. «<Handelt es sich aber um eine verborge-
ne Stinde der Seele, so offenbare der Mdnch sie
nur dem Abt oder den geistlichen Vitern, die es
verstehen, eigene und fremde Wunden zu hei-
len, ohne sie aufzudecken und bekanntzuma-
chen» (Kap. 46). In diesem Sinne, dass der Abt
der geistliche Fiihrer seiner Monche ist, gibt Be-
nedikt die Mahnung: «Was jeder (in der Fasten-
zeit) als Opfer darbringt, muss er dem Abt unter-
breiten, damit es mit seinem Gebet und seiner
Zustimmung geschieht; denn was ohne Erlaub-
nis des geistlichen Vaters geschieht, gilt als An-
massung und eitle Ruhmsucht, nicht als Ver-
dienst> (Kap. 49). Und ebenso weist Benedikt
den Ménch ganz allgemein an den Abt, wenn er
mit inneren Schwierigkeiten zu kimpfen hat:
«Bose Gedanken, die im Herzen aufsteigen, so-
gleich an Christus zerschmettern und dem geistli-
chen Vater mitteilen> (Kap. 4). Und: «Auf der
fiinften Stufe der Demut bekennt der Ménch sei-
nem Abt demiitig, und ohne etwas zu verbergen,
alle bésen Gedanken, die in seinem Herzen auf-
steigen, und alles Bose, das er heimlich begangen

hat» (Kap. 7).

3. Der Eigenart vieler dienen
Schon die Anweisungen iiber die Amtsfithrung

des Abtes haben durchschimmern lassen, dass
der Abt sich immer wieder tiberlegen muss, wie
er die einzelnen in ihrer Gottsuche wirksam f6r-
dern und leiten kann. Benedikt lisst es nicht bei
diesen Andeutungen bewenden, z.B. den Ge-
lehrigen das Gebot Gottes mit Worten darzule-
gen, den Harten das Gebot Gottes vorzuleben.
Er geht ausfiihrlich darauf ein und gibt dem Abt
fiir seine Amtsfithrung so eine dritte Grund-
norm: «Der Abt soll wissen, wie schwer und mii-
hevoll die Aufgabe ist, die er iibernommen hat:
Seelen zu leiten und der Eigenart vieler zu die-
nen» (Kap. 2). Was das konkret bedeutet, sich
der Eigenart vieler anzupassen, schildert Benedikt
ausfiihrlich: «Je nach Zeit und Umstinden ver-
binde er mit der Strenge die Milde; er zeige bald
den Ernst des Meisters, bald die Giite des Vaters.
Die Ungezogenen und Unruhigen soll er sehr
hart zurechtweisen, die Gehorsamen, Friedlichen
und Willigen aber zu weiteren Fortschritten er-
mutigen. Wir ermahnen thn, die Nachlissigen
und Verichter der Zucht zu tadeln und zu be-
strafen» (Kap. 2). Schon hier ist das eigentliche
Anliegen angetdnt: zum Fortschritt zu ermuti-
gen. Wenn an dieser Stelle noch mehr die Stren-
ge im Vordergrund steht, so kommen in der fol-
genden die ganze Liebe und wohlwollende Sorge
zum Ausdruck: «Bei dem einen soll er es mit lie-
benswiirdiger Giite, bei dem andern mit Tadel,
beim dritten mit eindringlichem Zureden versu-
chen. Je nach Veranlagung und Fassungskraft ei-
nes jeden soll er sich an alle so anpassen und an-
schmiegen, dass er an der ihm anvertrauten Her-
de keinen Verlust zu beklagen hat, sondern im
Gegenteil sich am Gedeihen der guten Herde
freuen kann» (Kap. 2).

Bei diesem Anpassen, bei dem es auch Hirte
braucht, macht Benedikt vor allem auf eine Ge-
fahr aufmerksam. Der Abt soll nicht im Eifer fiir
das Gute die Monche tiberfordern. Schon beim
zitierten Beispiel vom Gefiss, das vom Rost gerei-
nigt werden muss, kam diese Mahnung zum
Klingen. Benedikt spricht noch eigens und ein-
dringlich davon: «Bei seinen Befehlen sei der
Abt umsichtig und iiberlegt; und mag der Auf-



trag, den er gibt, Géttliches oder Weltliches be-
treffen: Immer wisse er zu unterscheiden und
Mass zu halten, eingedenk der weisen Missigung
des heiligen Jakob, der sagte: ,Wenn ich meine
Herden auf dem Marsch tiberanstrenge, gehen sie
alle an einem einzigen Tag zugrunde‘’ (Gen
33,13). Er achte auf diese und andere Schriftwor-
te von der weisen Missigung, der Mutter der Tu-
genden, und ordne alles so massvoll an, dass die
Starken angezogen und die Schwachen nicht ab-
geschreckt werden» (Kap. 64).

Diese letzte Anordnung, die Starken aneifern,
die Schwachen nicht abschrecken, 1st wohl eines
der ganz grossen «goldenen Worte» in der Regel.
Wie Benedikt das verstanden wissen will, zeigt er
an einzelnen konkreten Regelungen. Bei der Re-
gelung der Handarbeit warnt Benedikt auf der ei-
nen Seite vor Miissiggang. Wer sogar am Sonntag
nicht lesen will aus Nachlissigkeit und Trigheit,
dem soll eine Arbeit zugewiesen werden, «damit
er nicht untitig ist», denn «Miissiggang ist der
Feind der Seele» (Kap. 48). Aber dann setzt Be-
nedikt sofort das Gegengewicht, er warnt vor
Uberforderung bei der Arbeit: «Den Kranken
oder Schwichlichen soll man eine geeignete Ar-
beit oder Beschiftigung zuweisen, damit sie nicht
miissig sind und auch nicht durch die Last der
Arbeit erdriickt oder zum Fortgehen veranlasst
werden. Der Abt muss auf ihre Schwiche Riick-
sicht nehmen» (Kap. 48). Ahnlich bestimmt er
beim Kiichendienst, den alle Briider in der Rei-
henfolge versehen miissen: «Den Schwachen soll
man Gehilfen geben, damit sie ihren Dienst ver-
richten konnen, ohne den Mut zu verlieren.»
Und dann fihrt er fort: «Uberhaupt soll jeder
Hilfe erhalten, wie es die Grosse der Klosterge-
meinde und die ortliche Lage erforderns (Kap.
35). Ebenso riicksichtsvoll ist die Regelung be-
ziiglich der Kinder und Greise: «Auf ihre Schwi-
che soll man immer Riicksicht nehmen; fiir ihre
Nahrung gilt in keiner Weise die Strenge der Re-
gel, sondern man nehme liebevoll Riicksicht auf
sie und lasse sie schon vor der festgesctzten Zeit
essen» (Kap. 37).

Auf die Schwachen Riicksicht nehmen! Kénnte

201

das nicht die Gefahr in sich schliessen, dass nach
und nach eine Aufweichung der «Ordenszucht»
sich einschleicht? Benedikt muss wohl auch diese
Gefahr gesehen haben. Darum setzt er der «An-
passung» eine Grenze, allerdings nicht in der
«materiellen» Forderung, sondern in der Zielset-
zung. Das kommt vor allem bei der Regelung
von Speise, Trank, Essenszeiten zum Ausdruck,
kann aber ganz allgemein als Richtschnur fiir
jede Anpassung betrachtet werden. «War die Ar-
beit sehr anstrengend, so steht es im freien Er-
messen des Abtes, etwas mehr zu gewihren,
wenn es angebracht erscheint. Doch muss vor al-
lem die Unmissigkeit vermieden werden, und
nie darf der Ménch bis zur chrsattlgung essen ;

denn nichts vertrigt sich so wenig mit ]edern
Christen wie die Unmissigkeit. Sagt doch unser
Herr: ,Nehmt euch in acht, dass nicht euer Herz
durch Unmissigkeit beschwert wird‘s (Lk 21, 34)
(Kap. 39). «Sollten die Ortsverhiltnisse, Arbeit
oder Sommerhitze mehr fordern (als das festge-
setzte Mass Wein), so ist es dem Ermessen des
Obern iiberlassen; doch muss er darauf achten,
dass nicht Sittigung oder Trunkenheit auf-
kommt ... Wir sollen uns wenigstens dazu vet-
stehen, nicht bis zur Sittigung zu trinken, son-
dern weniger; denn ,der Wein bringt sogar die
Weisen zum Abfall‘» (Ekkl. 19,2) (Kap. 40). Die
gleiche Riicksichtnahme, aber auch die gleiche
Grenze setzt Benedikt bei der Ansetzung der Es-
senszeit. Er ordnet an, dass die Moénche von
Pfingsten bis zum 14. September am Mittwoch
und Freitag nicht um 12 Uhr das Mittagessen ein-
nehmen, wie an den andern Tagen, sondern erst
nachmittags um drei Uhr. Aber nun die Anpas-
sung: «Die Hauptmahlzeit wird am Mittwoch
und Freitag um 12 Uhr beibehalten, wenn Feld-
arbeiten zu verrichten sind oder die Sommerhitze
sehr driickend ist. Dariiber entscheidet der Abt.
Er muss alles so anordnen und regeln, dass es den
Seelen zum Heil dient und die Briider ohne
Grund zum Murren ihre Arbeit tun kdnnens
(Kap. 41). Hier ist die Norm ganz klar ausgespro-
chen. Die Anpassung darf nur so weit gehen, als
es dem Eifer der Gottsuche nicht abtriglich ist.



202

Allerdings muss die Anpassung an die Bediirfnis-
se auch so sein, dass der Eifer der Gottsuche er-
halten bleibt. Das zeigt sich darin, dass die Brii-
der nicht murren. Denn fiir Benedikt ist das
Murren letztlich ein Versagen der Gottsuche, wie
er im Kapitel iiber den Gehorsam schreibt:
«Der Gehorsam ist aber nur dann Gott wohlge-
fillig, wenn der Befehl . .. nicht lustlos oder gar
mit Murren ... ausgefithrt wird... Wenn aber
der Jiinger missmutig gehorcht und wenn er
murrt, nicht nur mit dem Mund, sondern auch
nur im Herzen, dann findet er keinen Gefallen
vor Gott, selbst wenn er den Befehl ausfiihrt;
denn Gott sieht das murrende Herz. Fiir eine sol-
che Tat bekommt er keinen Lohn; er verfillt im
Gegenteil der Strafe der Murrer, wenn er nicht

Genugtuung leistet und sich bessert» (Kap. 5).

Wie ernst Benedikt das Vergehen des Murrens
einschitzt, zeigt sich in der lakonischen Bemer-
kung an anderer Stelle: «Vor allem mahnen wir
dazu, dass man das Murren unterlasse» (Kap.
40).

Gerade weil Benedikt die Gefahr des Murrens so
klar sieht, gibt er dem Abt den ersten Auftrag,
alles vorzukehren, dass kein gerechter Anlass zum
Murren besteht. Und dazu gehért wesentlich,
dass der Abt auf die Bediirfnisse der einzelnen
Riicksicht nimmt und dementsprechend Anord-
nungen trifft. So widmet er ein eigenes Kapitel,
das 34., der Frage, ob alle in gleichem Masse
das Notwendige erhalten sollen. «Wie es in der
Schrift heisst: ,Jedem wurde zugeteilt, was er né-
tig hatte* (Apg 4, 35). Damit wollen wir nicht sa-
gen, dass es ein Ansehen der Person geben darf
— was Gott verhiite —, sondern dass man auf
die verschiedenen Bediirfnisse Riicksicht nimmt.
Wer also weniger braucht, danke Gott und sei
nicht traurig; wer aber mehr braucht, demiitige
sich wegen seiner Armseligkeit und iiberhebe
sich nicht, weil man auf ihn Riicksicht nimmt.
Auf diese Weise bleiben alle im Frieden.» Auch
hier wieder schimmert die Norm durch, dass alles
so geordnet werde, dass der Eifer in der Gottsu-
che nicht gehemmt werde oder erlahme, sondern
Antrieb finde. Das ergibt sich aus der Mahnung,

die Benedikt an die eben zitierte Regelung in Ka-
pitel 34 anfiihrt: «Vor allem darf aus keinem
Grund, in keinem Wort und keiner Andeutung
das Ubel des Murrens aufkommen. Sollte es aber
festgestellt werden, so muss der Betreffende sehr
streng bestraft werden.» Auch hier wieder eine
dusserst scharfe Warnung vor dem Murren. Diese
Warnung ist aber nur dann berechtigt, wenn der
Abt dafiir sorgt, dass wirklich keiner einen be-
rechtigten Anlass zum Murren hat.

Allerdings, die eben zitierte Stelle zeigt, wie hei-
kel es fiir den Abt ist, individuell vorzugehen
und nicht jeden gleich zu behandeln und an je-
den gleiches Mass anzulegen. Wie rasch kénnen
da Briider reagieren: Jenem hat der Abt das und
das erlaubt; also habe ich auch ein Recht darauf.
Es ist die berithmte Situation der Prizedenzfille
und der Konsequenzen. Es ist leicht verstindlich,
wenn ein Abt vor Schwierigkeiten, die durch
solch individuelle Behandlung entstehen kénnen,
zuriickschreckt und sich absichert, indem er alle
moglichst «iiber den gleichen Leisten schligts.
Aber gerade das wire nach Benedikt ein wesentli-
ches Verfehlen der ibtlichen Aufgabe, die Brii-
der zu fiihren, zu férdern und zu leiten. Viel-
leicht waren es solche Erfahrungen, die Benedikt
mit seiner Methode selber machen musste, die
ihn veranlassten, mit einem speziellen Mahntext
gleichsam «nachzudoppeln» und dem Abt den
Riicken zu stirken. Bei den Bestimmungen iiber
Kleider und Schuhwerk schliesst Benedikt seine
Anordnungen mit der sehr ernsten Mahnung an
den Abt: «Doch muss der Abt immer den Satz
der Apostelgeschichte bedenken: ,Jedem wurde
zugeteilt, was er notig hatte’ (Apg 4,35). So
muss also auch der Abt auf die Schwichen der
Bediirftigen Riicksicht nehmen, nicht auf die
Missgunst der Neider. Doch bei all seinen Ent-
scheidungen soll der Abt an die Vergeltung Got-
tes denken» (Kap. 55).

(Die weiteren Ausfiibrungen iiber das Abtsbild
tn der Benediktusregel folgen in spiteren Hef-
ten.)



	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. VI

