
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 6

Artikel: Beten, wie der Herr es gelehrt hat. II, Eine kurze Erklärung des "Vater
Unser"

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152

wird der Sabbat zu einem dauerhaften Zeichen
für ein Volk, dem die Freiheit erst auf Hoffnung
hin geschenkt ist. Wir kennen unsere
Leistungsgesellschaft, die ihren Verstorbenen noch auf der
Todesanzeige nachruft: Nur Arbeit war sein
Leben! Aber war so was nicht doch eine armselige
Existenz? Gottes Volk hat in geknechteter Lage
gerade das Umgekehrte lernen dürfen: Wer nicht
Ruhe halten, wer nicht an Gottes schöpferischer
Freiheit teilnehmen kann, ist schon dem Tod
verfallen. Und wenn nach dem Kolosserbrief die
Sabbate als Schatten des Zukünftigen zu verstehen

sind, das in Christus leibhaftig geworden ist
(2,16f.), wird der Feiertag für den Christen noch
mehr zu einem Vorspiel endgültiger Freiheit, zu
einem vorausgenommenen, endzeitlichen Ereignis

inmitten unserer menschlich-zeitlichen
Vorläufigkeit.

Brüder und Schwestern! Ist das Ruhetagsgebot
aktuell? Darüber besteht wohl kein Zweifel. Wie
aber soll der allwöchentliche Ruhetag sinnvoll
und zeitgemäss begangen und gestaltet werden?
Sicher teilen wir die Bauernkultur Alt-Israels
weithin nicht mehr. Deshalb können, dürfen in
unserer Industrie- und Dienstleistungsgesellschaft
die Meinungen darüber auseinandergehen.
Jedenfalls sollte die Gestaltung derart sein, dass

unsere Umwelt etwas mehr mitbekommt von der
Vergegenwärtigung schon geschenkter Freiheit,
etwas mehr spürt von der christlichen Freude an
der Schöpfung, angesteckt wird von unserem
Fröhlichsein vor Gott, etwas mehr erfährt von der
Hilfe für besonders Geplagte, etwas Einsicht
gewinnt in die Sinnlosigkeit pausenlosen Durcharbeitens

und etwas mehr eingeübt wird in dieses

Vorspiel endgültiger, völliger Freiheit bei Gott.
Vielleicht sollten wir wieder einmal einzeln
darüber nachdenken und weiter miteinander
darüber sprechen, was wir an unserer Einstellung
zum Ruhetag und an unserem praktischen
Verhalten von jetzt ab ändern oder besser machen
sollten. Denn uns und unserer Umwelt gilt die
wirklich unerhörte Wohltat des Gebotes Gottes:
Sechs Tage kannst du werken, aber am siebten
Tag hörst du damit auf! Amen.

Beten, wie der Herr
es gelehrt hat II.
Eine kurze Erklärung des «Vater Unser»

P. Anselm Bütler

3. Geheiligt werde dein Name
In Beichtspiegeln, die früher bei der Vorbereitung

auf die Beicht zur Gewissenserforschung
benutzt wurden, standen beim 2. Gebot ungefähr
folgende oder ähnliche Fragen: Habe ich den
Namen Gottes ohne Ehrfurcht ausgesprochen?
Habe ich den Namen Gottes verunehrt? Im
Kirchengesangbuch steht die Frage: Habe ich keine
Ehrfurcht gehabt vor Gott und seinem Namen?
Wer sich in der Beicht anklagte, hier gefehlt zu
haben, meinte dabei gewöhnlich: ich habe in der
Aufregung, aus Gewohnheit usw. den Namen
,Gott', Jesus' oder andere heilige Namen
unüberlegt verwendet. Wenn Jesus im Herrengebet
uns beten lehrt: «Geheiligt werde dein Name»,
meint er damit, wir sollten darum beten, dass wir
diese schlechten Gewohnheiten ablegen können,
dass wir nur noch mit Ehrfurcht und Andacht
diese heiligen Namen aussprechen?
Schon die Stellung dieser Bitte im Herrengebet,
es ist die erste Bitte, zeigt uns an, dass es für
Jesus um etwas viel Wichtigeres gehen muss, ja um
das Wichtigste für den Menschen überhaupt : um
den Kern unseres Verhältnisses zu Gott. Was dieses

Wichtigste ist, kann uns aufgehen, wenn wir
den Sprachgebrauch Israels untersuchen.



153

Für den Hebräer war der Name nicht einfach
etwas äusserlich Zugelegtes, um einen Menschen
vom andern zu unterscheiden, wie wir das tun
mit Tauf-, Geschlechts-, Dorfnamen usw. In der
biblischen Sprache bedeutete der Name einer
Sache dasselbe wie die Sache. Der Name galt als ein
wesentlicher Teil der Person. Daher kann ,Name'
in der Sprache der Bibel soviel bedeuten wie
.Person'. Darum braucht das Alte Testament die
Begriffe ,Gott' und ,Name Gottes' oft wechselweise

und in gleicher Bedeutung. Jeremia etwa
betet zu Gott: «Du bist in unserer Mitte, Jahwe,
und dein Name ist über uns genannt. Verlass uns
nicht» (Jr 14,9). .Dein Name' bedeutet hier
dasselbe wie ,Du, Jahwe'. Wo Jahwes Name ist, da
ist er selber. Die gleiche Parallele finden wir auch
beim Propheten Jesaja: «Sie werden meinen
Namen heilighalten und den Gott Israels fürchten»
(Js 29,23). Auch hier sehen wir, dass der Name
gleichviel bedeutet wie Gott. So war es Israel von
altersher gewohnt, dass für ,Gott' auch ,sein
Name' gesagt werden konnte. Jesus selber
bedient sich dieser Sprechweise. Wenn er im
hohepriesterlichen Gebet sagt: «Ich habe deinen
Namen kundgetan und werde ihn kundtun, damit
die Liebe, mit der du mich geliebt hast, in ihnen
sei und ich in ihnen» (Jo 17,26), dann bedeutet
das: Jesus hat den Jüngern das Wesen des Vaters
geoffenbart. Wenn Jesus uns beten lehrt:
«Geheiligt werde dein Name», dann heisst das nichts
anderes als «Geheiligt sollst du, Gott, werden».
Damit allerdings stossen wir auf ein neues
Problem. Gott soll geheiligt werden. Von wem?
Doch von uns Menschen. Das aber scheint uns
gerade verkehrt und falsch zu sein. Nach unserer
Vorstellung heiligt doch Gott die Menschen und
nicht umgekehrt. Auch hier hilft die Kenntnis
des jüdischen Sprachgebrauches zur Zeit Jesu,
dieses Problem zu lösen. Beim jüdischen Gottesdienst

wurde nach der Schriftlesung folgendes
Gebet verrichtet: «Erhoben und geheiligt werde
sein grosser Name in der Welt, die er nach
seinem Willen erschaffen hat. Und er lasse
herrschen seine Herrschaft in eurem Leben und in
euren Tagen und im Leben des ganzen Hauses Isra¬

el.» In diesem Gebet kommen die drei zentralen
Begriffe des Herrengebetes vor: Heiligung des

Namens, Herrschaft Gottes, Wille Gottes. Daraus

wird ersichtlich, was es heisst, wir sollen Gott
heiligen. Gott heiligen besagt: sich dem Willen
Gottes unterwerfen, den Willen Gottes erfüllen.
Darum ist es übrigens kein Verlust, wenn Lukas
in seiner Überlieferung die Bitte weglässt: Dein
Wille geschehe. Denn diese Bitte ist schon
enthalten in der Bitte : Geheiligt werde dein Name.
Dass diese Deutung der ersten Vater-Unser-Bitte
richtig ist, ergibt sich aus dem, was das Alte
Testament sagt über das Gegenteil: den Namen
Gottes entweihen. Überall, wo sich diese Wendung

,den Namen Gottes entweihen' findet,
besagt sie: sich über den Willen und die Weisung
Gottes hinwegsetzen und dadurch seine Ehre vor
den Menschen schmälern. So steht deutlich im
Alten Testament: «Haltet meine Gebote und
tuet danach. Ihr sollt meinen heiligen Namen
nicht entweihen, damit ich geheiligt werde unter
den Söhnen Israels» (Lv 22,31 f.).
Warum aber bedeutet, den Willen Gottes zu
erfüllen, zugleich, Gott heiligen? Auch da hilft das
Alte Testament weiter. Israel war überzeugt, dass
das Gesetz, das es von Gott erhalten hatte, die
Gesetze und Lebensvorschriften aller andern Völker

an Weisheit und Lebenshilfe überrage. Wenn
daher Israel nach den Geboten des Herrn lebt,
dann sehen die andern Völker, wie gross, weise
und gütig der Gott Israels ist, der seinem Volk
solch weise Gesetze gab, und sie werden dazu
veranlasst, diesen Gott Israels zu preisen. Das
heisst: wenn wir Gottes Willen erfüllen, gereicht
das Gott vor der Welt zum Preis. Durch unsern
gehorsamen Dienst findet der Vater seine
Verherrlichung. So bekennt Jesus im hohenpriesterlichen

Gebet: «Ich habe dich, Vater auf Erden,
verherrlicht, indem ich das Werk vollbracht
habe, das du mir zu tun gegeben hast» (Jo 17,4).
Und seine Jünger mahnt Jesus: «Euer Licht soll
leuchten vor den Menschen, damit sie eure guten
Werke sehen und den Vater im Himmel verherrlichen»

(Mt 5,16). Wir heiligen und verherrlichen

Gott, indem wir wie Jesus Gottes Auftrag



154

erfüllen, sein Werk vollenden. «Gott heiligen
heisst, vor den Menschen so leben, dass sie froh,
zuversichtlich und dankbar ihr Herz zu Gott
erheben» (H. Haag).
Die Mahnung Jesu, unser Licht vor den
Menschen leuchten zu lassen, ist allgemein gültig,
gilt immer und überall. Damit aber wird uns
auch einsichtig, dass es unsere tägliche Aufgabe
ist, Gott und seinen Namen zu heiligen. Wenn
Jesus uns die Bitte «Geheiligt werde dein Name»
in den Mund legt, dann mahnt er uns, immer
wieder Gott um seine Hilfe anzuflehen, dass wir
diese zentrale Aufgabe unseres christlichen
Lebens erfüllen können. Denn die Heiligung Gottes

und seines Namens kann nur dann unser
Werk sein, wenn diese Heiligung Gottes das

Werk Gottes selber ist. Damit bekommt diese
Bitte des Herrengebetes eine neue Bedeutung.
Wir bitten Gott dämm, dass er die Heiligung
seines Namens, seine Verherrlichung durch die
Menschen selber in die Hand nimmt und
Wirklichkeit werden lässt. Das Wunderbare und
Staunenswerte ist dabei, dass mit dieser Sorge Gottes
für seine Heiligung zugleich unser eigenes Heil
verknüpft ist. Indem Gott sich in unserm Leben
als der Gott der Liebe, des Heils erweist, indem
er in unser Leben rettend eingreift, offenbart er
seine Herrlichkeit. Die eigentliche Herrlichkeit
und Verherrlichung Gottes geschieht dadurch,
dass er unser Heil schafft, wie Paulus sagt: Gott
hat uns in Christus erwählt und gesegnet «zum
Lobe der Herrlichkeit seiner Gnade» (Eph.
1,3-6).

4. Dein Reich komme
In jeder Messfeier leitet der Priester im Wortgottesdienst

die Verkündigung über Jesu Leben und
Werke und Lehre ein mit der Formulierung:
«Aus dem Evangelium nach Markus...» Wir alle
nehmen das Wort ,Evangelium' ganz selbstverständlich

hin, ohne dabei viel zu überlegen und
zu denken. Wir wissen, dass .Evangelium' ein
griechisches Wort ist und auf deutsch .Frohbot¬
schaft' heisst. Aber wir geben uns kaum Rechenschaft,

warum die Botschaft Jesu eine Frohbot¬

schaft ist und worin das Frohe dieser Botschaft
besteht. Markus hat uns in seinem Bericht vom
Leben, Predigen und Wirken Jesu in einer
Kurzformel den Inhalt der Verkündigung Jesu zusam-
mengefasst: «Jesus kehrte nach der Taufe und
dem Aufenthalt in der Wüste, wo er versucht
worden war, nach Galiläa zurück und verkündete
die frohe Botschaft Gottes. Er sprach: ,Die Zeit
ist erfüllt, nahegekommen ist das Reich Gottes.
Bekehret euch und glaubt an die Frohe
Botschaft!'» (Mk 1,14f.). Die frohe Botschaft, die
Jesus verkündet und die uns die Evangelisten
mitteilen, besteht also in der Zusicherung Jesu,
dass das Reich, die Herrschaft Gottes im
Anbruch sei, dass Gott nun seine Herrschaft und
sein Reich unter den Menschen aufrichte und
jede andere Herrschaft beseitige. Das war der
Kern der Verkündigung Jesu, das war auch der
Inhalt seines Wirkens. In seinem Verhalten und
Wirken brachte er Gottes Herrschaft und Reich
unter den Menschen zum Durchbruch. Er kannte
gar kein anderes Anliegen als dieses: Gott soll
restlos seine Herrschaft unter den Menschen
ausüben. Das war sein Herzensanliegen, dafür lebte
und starb er. Und er hat seine Jünger und damit
auch uns beten gelehrt für dieses sein grosses
Anliegen. Er hat in das ,Vater Unser' die Bitte
aufgenommen: «Dein Reich, deine Herrschaft komme»!

Vielleicht ist uns diese Bitte etwas fremd. Denn
wir bekommen spontan ein ungutes Gefühl bei
den Worten .Reich', .Herrschaft'. Wenn wir von
.Reich' sprechen, denken wir spontan an ein
territoriales Gebiet, und das Wort .Herrschaft'
riecht für uns zu stark nach autoritärer
Unterdrückung der Freiheit. Bei den Zeitgenossen Jesu
und für Jesus selber hatten diese Worte nicht den
Beigeschmack, der uns unangenehm berührt.
Wenn Jesus von .Reich' sprach, dann dachte er
nicht im entferntesten an eine territoriale Bedeutung.

Im Gegenteil. Als Pilatus Jesus fragte:
«Bist du der König der Juden?», antwortete Jesus

: «Mein Reich ist nicht von dieser Welt...
Gewiss, ich bin ein König. Dafür bin ich geboren
und dafür bin ich in die Welt gekommen, dass



155

ich der Wahrheit Zeugnis gebe. Jeder, der ein
Sohn der Wahrheit ist, hört auf meine Stimme»
0o 18,33—37). Es geht Jesus also darum, dass

Gottes Reich in den Menschen drin aufgerichtet
werde. In diesem Sinne antwortete Jesus den
Pharisäern, die ihn fragten, wann denn nun endlich

das Reich Gottes anbreche, und damit meinten

sie die territoriale politische Herrschaft Gottes,

ein irdisches politisches Weltreich: «Das
Reich Gottes kommt nicht nach äusserer Berechnung.

Und man kann nicht sagen: ,hier oder
dort ist es'. Denn das Reich Gottes ist mitten unter,

mitten in euch.»
Auch das Wort .Herrschaft' hatte bei den Hörern
Jesu nicht einen negativen Aspekt. Vielmehr hatte

der Ausdruck .Herrschaft Gottes' einen frohen
Klang. Sie wussten aus ihrer Volksgeschichte,
dass Gottes Herrschaft immer Befreiung bedeutet.

So hatten sie gehört in den Erzählungen von
der Befreiung ihrer Ahnen aus der ägyptischen
Sklaverei, Unterdrückung und Ausbeutung. So

war dies ihnen bekannt aus den Berichten über
die Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft.

Jesus selber hatte noch viel konkreter
vorgelebt, wie befreiend Gottes Herrschaft ist. Jesus
befreite die Ausgestossenen und Unterdrückten
von der gesellschaftlichen Ausbeutung und
Versklavung. Er befreite die Kranken von ihren
Leiden, vor allem befreite er die Menschen von der
Sünde, der Ichsucht, die den Menschen letztlich
zerfrisst und zerstört.
So besagte der Ausdruck .Herrschaft Gottes' für
Jesu Zuhörer etwas geradezu Faszinierendes:
Gottes Herrschaft besteht darin, dass er unter
den Menschen die Gerechtigkeit durchsetzt, eine
Gerechtigkeit, die vor allem für die Hilflosen,
Schwachen und Armen Hilfe und Schutz bedeutet.

Gott schützt diese Menschen vor den
ungerechten Forderungen Mächtiger. — Im tiefsten
und letzten besagt für Israel Herrschaft Gottes
die Verwirklichung des grossen Friedens, ,scha-
lom' : Frieden unter den Völkern, Frieden
zwischen den einzelnen Menschen, Frieden im
Menschen drin, Frieden in der ganzen Schöpfung, vor
allem Frieden zwischen Gott und den Menschen.

Wenn Gottes Herrschaft verwirklicht ist, wenn
seine Herrschaft zum Durchbruch kommt, dann
gelangen die Menschlichkeit des Menschen und
das Heil der Welt zur Vollentfaltung. Denn Gottes

Herrschaft befreit von den schöpfungsfeindlichen
Mächten des Bösen, bewirkt Versöhnung in

der heillosen Zerstrittenheit der Wirklichkeit.
Es ist sofort einsichtig, dass die Aufrichtung der
Herrschaft und des Reiches Gottes, wie es oben
geschildert ist, nicht Menschentat sein kann.
Trotzdem geschieht es nicht ohne uns Menschen.
Gott .spannt uns ein' in die Verwirklichung seines

Heilsplanes. Darum sollen wir, gemäss dem
Willen Christi, um das Kommen dieses Reiches
beten, beten mit inniger Sehnsucht und Verlangen.

Die ersten Christen waren von diesem
Verlangen erfüllt. Sie lebten ganz aus der Erwartung
des Anbruches, der vollen Wirklichkeit des
Reiches Gottes. Ausdruck dieses Verlangens sind die
letzten Worte der hl. Schrift: «Der Geist und die
Braut sprechen: .Komm'! Wer es hört, der spreche:

.Komm'! Amen, Komm, Herr Jesus»!
(Offb. 22,17—21). Aber mit dem Beten allein
ist es nicht getan. Unser Beten um das Kommen
des Reiches Gottes ist nur echt, wenn wir unsern
Teil beitragen, damit mehr Gerechtigkeit, Friede,

Liebe unter den Menschen herrsche. Ein
besonders heute wichtiger Aspekt ist die Bereitschaft

zur Vergebung. Mit der Vergebung der
Sünden beginnt für den Menschen die
Herrschaft, das Reich Gottes. Aber jeder wird nun
gemessen an der Vergebung, die er selber den
andern zu schenken bereit ist. Nur wo die Sünden
vergeben werden, wird Gottes Wille erfüllt, und
damit wird das Reich Gottes gegenwärtig. Gottes
Reich hat auf dieser Erde nur Bestand aufgrund
fortwährender Vergebung. Darum auch hat Gott
den Menschen solche Vollmacht gegeben. Wir
müssten uns dieser Unerhörtheit wieder neu be-
wusst werden, dass wir von Gott Vollmacht
haben, einander die Sünden zu vergeben. Wenn
von der Gemeinde Christi aus diese Vergebungsbereitschaft

ausstrahlt, dann wird tatsächlich
Gottes Herrschaft und Reich immer mehr unter
den Menschen aufgerichtet.


	Beten, wie der Herr es gelehrt hat. II, Eine kurze Erklärung des "Vater Unser"

