Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 5

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. V
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031308

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft

der Gottsucher V

P. Anselm Biitler

Im Religionsunterricht behandelte ich einmal das
Klosterleben. Dabei kam ich auf die drei soge-
nannten ,Klassischen® Geliibde zu sprechen: Ar-
mut, Keuschheit und Gehorsam. Da meldete
sich ein Schiiler zum Wort und fragte mich di-
rekt: Haben Sie schon einmal im Kloster die Ar-
mut wirklich erfahren miissen? Ehrlicherweise
musste ich diese Frage verneinen. Zugleich wurde
mir klar, dass heute der Begriff ,Armut als typi-
sches Merkmal des klosterlichen Lebens missver-
standen wird. Tatsichlich legt der Benediktiner
kein eigentliches Geliibde der Armut ab. ]Ja,
wenn wir die Regel lesen, fillt uns auf, dass nir-
gends die direkte Forderung nach Armut gefun-
den wird, in dem Sinn, wie man heute Armut
versteht, als Mangel, Not, Entbehrung. Damit ist

113

nicht gesagt, dass Benedikt keine Regelung treffe
und keine Anweisung gebe iiber das Verhiltnis
der Ménche zum materiellen Besitz. Aber, das ist
sehr zu beachten, es geht hier fiir Benedikt nicht
um eine eigene Wirklichkeit. Das ganze Verhilt-
nis des Mdnches zum materiellen Besitz ist gere-
gelt durch den Gehorsam. Wir kénnten sagen:
J,Armut’ als besonderes Verhiltnis zum Besitz ist
eine bestimmte Form der Gehorsamsverwirkli-
chung. Wir wollen in diesem Artikel darstellen,
wie Benedikt die Armut als Funktion des Gehor-
sams versteht und regelt. Wenn wir alle einschli-
gigen Stellen in der Regel in Betracht ziehen,
kénnen wir feststellen, dass Benedikt die soge-
nannte klosterliche Armut mit zwei fundamenta-
len Grundgesetzen regelt: Der M6énch muss auf
jedes Privateigentum verzichten; jeder darf das
bekommen, was er ndtig hat.

1. Klbsterliche Armut als Verzicht auf Privat-
etgentum

Benedikt kommt in einem eigenen Kapitel, dem
Kapitel 33 der Regel, auf die Frage des materiel-
len Besitzes zu sprechen. Die Sprache, die Bene-
dikt hier verwendet, ist geradezu schockierend:
«Vor allem dieses Laster muss im Kloster mit der
Wurzel ausgerottet werden. Keiner darf sich her-
ausnehmen, ohne Erlaubnis des Abtes etwas zu
verschenken oder anzunehmen oder etwas als Ei-
gentum zu besitzen, durchaus nichts: kein Buch,
keine Schreibtafel, keinen Griffel, iiberhaupt gar
nichts . .. Es ist ihnen nicht erlaubt, etwas zu be-
sitzen, was der Abt nicht gegeben oder gestattet
hat. ,Alles sei allen gemeinsam®, wie es in der
Schrift heisst, ,so dass keiner etwas sein Eigentum
nennt' (Apg 4,32), oder es als solches bean-
sprucht. ‘»

In diesem Text sind klar die beiden Grundgedan-
ken ausgesprochen: kein privates Eigentum, alles
nur mit Erlaubnis des Abtes. Wie radikal Bene-
dikt das versteht, zeigen andere Stellen. Wenn
einer sich durch das Ménchsgeliibde endgiiltig an
das Kloster anschliesst, dann verlangt Benedikt,
dass er sofort alles, was ihm bis jetzt noch als Ei-
gentum gehorte, abgebe. Und das vollzieht sich



114

ganz drastisch: «Man nimmt ihm gleich im Ora-
torium die eigene Kleidung, die er trigt, ab und
bekleidet ihn mit den Sachen des Klosters» (Kap.
58). Wenn er noch Vermégen besitzt, dann «soll
er es vorher an die Armen verteilen oder es in
einer feierlichen Schenkung dem Kloster verma-
chen, ohne irgend etwas fiir sich zuriickzubehal-
ten» (Kap. 58). Eine gleich strenge Regelung, um
Privateigentum zu verhindern, trifft Benedikt be-
ziiglich Geschenken, die ein Ménch bekommt.
«Wenn der Abt die Annahme eines Geschenkes
erlaubt hat, so kann der Abt immer noch verfii-
gen, wem das Geschenk zu geben ist» (Kap. 54).
Das gilt sogar von Geschenken, welche Ménche
von ihren Eltern erhalten (Kap. 54).

Warum geht Benedikt gegen das Privateigentum
so radikal vor, warum nennt er es das «schlimm-
ste aller Lasters (Kap. 33)? Benedikt gibt an zwei
Stellen die gleiche Begriindung: der Ménch, der
das Versprechen abgelegt hat, «kann nicht ein-
mal mehr iiber seinen eigenen Leib verfiigens»
(Kap. 33 und 58). Es geht darum, dass der
Monch durch den Gehorsam, den er versprochen,
iiberhaupt kein Verfiigungsrecht mehr besitzt.
Wir haben im letzten Artikel gezeigt, wie streng
das Benedikt versteht: es darf iiberhaupt nichts
ohne Willen des Abtes geschehen. Es geht um
den Totalverzicht des Eigenwillens. Nun ist der
Verzicht auf materiellen Besitz wertmiissig klein.
Wir wissen, dass Menschen in Not gern materiel-
len Besitz wegwetfen, wenn sie dadurch ihr leib-
liches Leben retten kénnen. Wie kann aber einer,
der bei so geringem Wert wie materiellem Besitz
den Eigenwillen, die Selbstentscheidung und
Selbstverfiigung nicht aufgeben will, diesen Ge-
horsam bei grosseren Werten leisten? Fiir Bene-
dikt ist der materielle Besitz also der Ort, wo der
Gehorsam in Gefahr geraten kann. Darum will er
auch hier gerade an den Wurzeln dafiir sorgen,
dass die Haltung des Gehorsams nicht gefihrdet
wird.

Von dieser Sicht her wird eine Anordnung ver-
stindlich, die auf den ersten Blick als kleinlich
erscheint: «Der Abt soll oft nachsehen, ob sich in
den Betten kein Sondergut findet» (Kap. 55).

Daher auch die immer wiederkehrende Strafan-
drohung: «Stellt sich heraus, dass ein Ménch an
diesem ganz tiblen Laster (Sondereigentum) Ge-
fallen findet, dann werde er einmal und ein
zweites Mal verwarnt. Bessert er sich nicht, so
werde er bestraft> (Kap. 33). Ebenso beim Ver-
stoss gegen die Regelung von Geschenken: «Wer
es wagt, anders zu handeln, verfillt der Strafe,
die in der Regel festgesetzt ist (Kap. 54). Wenn
sich bei einem «etwas findet, was er nicht vom
Abt erhalten hat, dann treffe ithn eine schwere
Strafe» (Kap. 55). Noch eine Quelle fiir Privatei-
gentum verstopft Benedikt kategorisch: etwas fiir
sich abzweigen beim Verkauf von Klosterproduk-
ten: «Ist von den Arbeiten der Handwerker etwas
zu verkaufen, dann diirfen sich jene, die den
Handel abschliessen, keinen Betrug erlauben»
(Kap. 57). Um welche Art Betrug es da geht,
wird ersichtlich an der Strafandrohung: «Sie sol-
len immer an Ananias und Saphira denken, da-
mit sie nicht den Tod, der jene am Leib traf, an
der Seele erleiden — sie selbst und alle, die mit
den Sachen des Klosters unredlich umgehen»
(Kap. 57). Es geht also auch da darum, etwas
vom Erlos fiir sich zuriickzubehalten als Privatei-
gentum. Zugleich kommen hier der ganze Ernst
und die grosse Sorge Benedikts zum Vorschein:
Es geht ihm letztlich um das Heil, die Rettung
der Monche. Es geht ihm darum, die Mdnche vor
einer Lebenshaltung zu bewahren, die am An-
fang vielleicht ganz harmlos erscheint, die aber in
den Konsequenzen letztlich zum endgiiltigen
Scheitern fiihren kann.

2. Jeder erbalte, was er nitig hat

Benedikt sorgt mit allen Mitteln dafiir, dass kein
Ménch sich Privateigentum aneignet. Aber er
weiss zu gut, dass all das nicht hilft, wenn der
Monch wirklich Mangel leidet. Darum verbindet
er jedesmal das Verbot von Privateigentum mit
einer sehr ernsten Mahnung an den Abt: «Damit
dieses Laster des Sonderbesitzes mit der Wurzel
ausgerottet wird, soll der Abt alles geben, was
man braucht: nimlich Kukulle, Tunika, Schuhe,
Sandalen, Giirtel, Messer, Griffel, Nadel, Ta-



schentuch, so dass keiner vorgeben kann, es habe
ihm etwas Notwendiges gefehlts (Kap. 55).
Oder: «Alles Notwendige diirfen sie (die Mdn-
che) vom Vater des Klosters erwarten» (Kap. 33).

Bei dieser Regelung ist ein Wort besonders wich-
tig: «Alles Notwendige». Was ist nun tatsichlich
notwendig? Nach Benedikt steht der Entscheid
dariiber dem Abt zu. Dieser muss verantwor-

tungsvoll priifen, was der einzelne wirklich nétig

hat. Er darf sich nicht zuriickziehen auf einen
,Generalnenner‘. «Er muss den Bediirfnissen ei-
nes jeden gerecht werden, der Eigenart vieler die-
nen» (Kap. 2). Darum mahnt ihn Benedikt:
«Der Abt muss immer den Satz der Apostelge-
schichte bedenken: ,Jedem wurde zugeteilt, was
er notig hatte's (Apg. 4,35). So muss also auch
der Abt auf die Schwichen der Bediirftigen
Riicksicht nehmen, nicht auf die Missgunst der
Neider» (Kap. 55). Allerdings besteht hier sofort
die Gefahr, dass zu rasch etwas als notwendig be-
urteilt wird. Darum fiigt Benedikt die ernste
Mahnung an den Abt bei: «Bei all seinen Ent-
scheidungen soll der Abt an die Vergeltung Got-
tes denken» (Kap. 55). Um dem Abt hier eine
klare Linie zu erméglichen, stellt Benedikt eine
kategorische Forderung auf beziiglich notwendi-
gen Gebrauchsgegenstinden. Er bestimmt, dass
fiir den Monch zwei Tuniken und zwei Kukullen
geniigen. Und daran schliesst er den kategori-
schen Satz: «Was dariiber hinausgeht, ist iiber-
fliissig und muss entfernt werden» (Kap. 55).
Damit ist der Spielraum festgelegt fiir die Ge-
brauchsgegenstinde, welche ein Ménch bean-
spruchen darf: alles, was er nétig hat, aber nichts
Uberfliissiges. Uberfliissiges kann sich leicht ein-
stellen im Verlauf der Zeit. Wir alle erleben das.
Wir schaffen uns neue Sachen an, und die alten
behalten wir weiter. Hier greift Benedikt wieder
ordnend ein: «Wer neue Kleider erhilt, gibt die
alten jeweils sofort ab» (Kap. 55). Der Monch soll
also nichts behalten, was er nicht braucht.
Innerhalb dieses Rahmens nun, zwischen Not-
wendigem und Uberfliissigem, 6ffnet sich dem
Monch eine grosse Moglichkeit, sein Verhiltnis
zum materiellen Besitz personlich zu gestalten.

115

Er kann sich die Tugend der Anspruchslosigkeit
aneignen. Dabei soll der Ménch aber vor allem
bedenken, dass seine Anspruchslosigkeit letztlich
eine Gabe Gottes ist: «Wer weniger braucht,
danke Gott und sei nicht traurig; wer aber mehr
braucht, demiitige sich wegen seiner Armselig-
keit und tiberhebe sich nicht, weil man auf ihn
Riicksicht nimmt» (Kap. 34). Hier schimmert das
eigentliche Ideal durch, das Benedikt vor-
schwebt: moglichst grosse Anspruchslosigkeit.
Darum weist Benedikt auf all jene Anzeichen
und Moglichkeiten hin, wo ein Ménch das Cha-
risma, die besondere Gnadengabe der An-
spruchslosigkeit geschenkt bekommt: «Wem
Gott die Kraft gibt, sich vom Wein zu enthalten,
der wisse, dass er einen besonderen Lohn erhalten
wird> (Kap. 40). Was hier von der Enthaltsam-
keit gegeniiber dem Wein gesagt ist, das kann
von allen andern Méoglichkeiten gelten. Den Ho-
hepunkt solcher Bediirfnislosigkeit, dieser Gna-
dengabe, schildert Benedikt in der sechsten Stufe
der Demut: «Auf der sechsten Stufe der Demut
ist der Monch mit dem Allergeringsten und
Schlechtesten zufrieden, und bei jedem Auftrag,
den er erhilt, betrachtet er sich als schlechten
und untauglichen Arbeiter» (Kap. 7).

Um diese Haltung der Anspruchslosigkeit zu
wecken, zu fordern und zu pflegen, braucht es
einen entsprechenden Lebensstil im Kloster. Das
Kloster als Ganzes muss anspruchslos leben, es
muss die Sparsamkeit pflegen. Wo Benedikt iiber
das Mass der Speise spricht, fasst er am Schluss
die Regelung zusammen in den kurzen, lapida-
ren Grundsatz: «Man achte in allem auf Spar-
samkeits (Kap. 39). Dementsprechend gibt er
dem Verwalter, der fiir Nahrung, Kleidung usw.
zu sorgen hat, die Anweisung: «Er soll nicht dem
Geiz ergeben, aber auch kein Verschwender und
Vergeuder des klosterlichen Besitzes sein» (Kap.
31). Wie Sparsamkeit im Sinne Benedikts ausse-
hen soll, zeigt seine Anordnung iiber die An-
schaffung von Kleidern: «Uber die Farbe oder
den groben Stoff all dieser Sachen (der Kleider)
sollen sich die Ménche keine Sorge machen; man
nehme das, was in den betreffenden Gegenden



116

zu finden oder was billiger zu beschaffen ist»
(Kap. 55). Zur Sparsamkeit gehort nach Benedikt
auch der sorgfiltige Umgang mit den Gegenstin-
den. Der Abt iibergibt die Verantwortung iiber
Werkzeuge, Kleider und sonstige Habe bestimm-
ten Ménchen, auf die er sich verlassen kann. Da-
bei stellt er ein Verzeichnis auf iiber die einzel-
nen Gegenstinde, «damit er weiss, was er ausgibt
und was er zuriickbekommt, wenn die Briider an
thren Arbeitsplitzen einander ablésen» (Kap.
32). Diese Moénche haben fiir den guten Zustand
der thnen anvertrauten Besitztiimer zu sorgen.
«Wenn einer die Sachen des Klosters verschmut-
zen lisst oder nicht in Ordnung hilt, werde er
zurechtgewiesen. Bessert er sich nicht, dann
treffe ihn die in der Regel festgesetzte Strafe»

(Kap. 32).

3. Das Kloster und sein Besitz

Mit den angefiihrten Stellen haben wir ein wich-
tiges Thema klgsterlicher Armut angeschnitten:
den Besitz des Klosters als Ganzes. Wenn die
Moénche so sparsam leben, ist es leicht méglich,
dass das Kloster Ersparnisse machen kann und
mit der Zeit sich ein schdner Reichtum ansam-
melt. Grundsitzlich ist festzuhalten, dass nach
Benedikt das Kloster soviel materiellen Besitz ha-
ben soll, dass kein Bruder Not leiden muss, dass
alle berechtigten Anspriiche erfiillt werden kén-
nen. Ja wir kénnen noch weiter gehen. Benedikt
setzt einen gewissen festen Besitz an materiellen
Giitern voraus. So verlangt er, dass das Kloster
womoglich so angelegt sei, «dass sich alles Not-
wendige innerhalb der Klostermauern befindet,
nimlich Wasser, Miihle, Garten und die verschie-
denen Werkstitten, in denen gearbeitet wirds.
Das allerdings nicht primir, um materielle Siche-
rung zu haben, sondern, wie Benedikt die eben
zitierte Anordnung begriindet, «damit die Mén-
che nicht draussen herumlaufen, was ihren See-
len ja durchaus nicht zutriglich wire» (Kap. 66).
Ebenso scheint Benedikt vorauszusetzen, dass das
Kloster ausserhalb des eigentlichen Klosterberei-
ches Land besitzt; dabei ist es normalerweise
nach Benedikt so, dass die Ménche dieses Land

nicht selber bebauen, sondern dafiir Arbeiter an-
gestellt haben. Wir kénnen also sagen, dass nach
Benedikt das Kloster grundsitzlich Selbstversor-
ger ist.

Aber trotzdem gilt auch fiir das Kloster als Gan-
zes die Grundregel, die Benedikt aufstellt: Was
notig ist, ja was tiberfliissig ist, muss entfernt
werden. Dementsprechend trifft er auch Anwei-
sungen. Wenn von den Erzeugnissen des Klosters
etwas verkauft wird, darf sich bei der Festsetzung
des Preises «nicht das Laster der Habsucht ein-
schleichen. Man soll im Gegenteil immer etwas
billiger verkaufen, als die Weltleute es tun kén-
nen» (Kap. 57). Und in diesem Zusammenhang
tithrt Benedikt dann jene bekannte Begriindung
an, die zum Wahlspruch der Benediktiner gewor-
den ist: «Damit in allem Gott verherrlicht werde»
(Kap. 57). Eine ebenso sprechende Anweisung
gibt Benedikt beziiglich der Kleider: «Wer neue
Kleider erhilt, gibt die alten jeweils sofort ab,
damit sie in der Kleiderkammer fiir die Armen
aufbewahrt werden» (Kap. 55). Auch beziiglich
der Geschenke trifft Benedikt die nétige Vorsor-
ge, dass im Kloster kein Uberfluss sich einstellt.
Kein Ménch darf ein Geschenk annehmen, ohne
vorher den Abt dariiber zu benachrichtigen. Am
Abt ist es, die Annahme des Geschenkes zu er-
lauben, und er bestimmt, wer das Geschenk er-
hilt (Kap. 54). Im Lichte aller andern Bestim-
mungen kann diese Regelung nur so verstanden
werden, dass der Abt entscheiden muss, ob das
betreffende Geschenk notwendig ist oder iiber-
fliissig. Wenn iiberfliissig, dann muss der Abt
das angebotene Geschenk ausschlagen. Alles
weist darauf hin, dass Benedikt auch fiir das Klo-
ster als Ganzes keinen tiberfliissigen Besitz gestat-
tet. Im Gegenteil, was an Besitz iiberfliissig ist,
soll weiter verschenkt werden an Menschen, die
in Not sind. So gibt er dem Verwalter den Auf-
trag: «Er sorge fiir ... die Armen» (Kap. 31).
Damit sind sicher zuerst einmal die Armen
gemeint, die als Giste ins Kloster kommen. Dar-
um die Anweisung Benedikts: «Ganz besondere
Aufmerksamkeit soll man der Aufnahme von
Armen . .. schenken» (Kap. 53). Der Auftrag an






118

den Verwalter, fiir die Armen zu sorgen, darf si-
cher in einem noch weiteren Sinn verstanden
werden. Der Verwalter soll sich auch um Arme
sorgen, die nicht als Giste ins Kloster kommen,

sondern die in der Umgebung des Klosters woh-

nen. Darum die Anweisung bei den Werkzeugen
der guten Werke: «Den Armen zu essen geben;

die Nackten bekleiden; denen, die in Not sind,
zu Hilfe kommen» (Kap. 4). Ja wir diirfen ruhig
sagen, Benedikt sind die Armen richtig am
Herzen gelegen. Darum auch der Hinweis an
jene, die Besitz haben und sich endgiiltig zum
Klosterleben verpflichten: «Wenn er Vermégen
hat, soll er es vorher den Armen verteilen, oder
dann testamentarisch dem Kloster vermachen»
(Kap. 58).

Benedikt will, dass das Kloster nicht chrﬂuss1ges
besitzt. Er rechnet aber auch damit, dass ein Klo-
ster arm ist, dass es sogar Mangel leidet. So kann
der Fall eintreten, dass die Monche «infolge ihrer
Armut die Ernte selbst einbringen miissen» (Kap.
48). Wichtig ist dabei die Mahnung, die Bene-
dikt fiir solche Fille gibt: Die Monche diirfen
deswegen nicht verdrossen sein. «Denn etst dann
sind sie wirklich Ménche, wenn sie von der At-
beit ihrer Hinde leben, wie unsere Viter und die
Apostel» (Kap. 48). Eine ganz entscheidende
Mahnung gibt Benedikt dem Abt: «Vor allem
darf er nicht tiber das Heil der ihm anvertrauten
Seelen hinwegsehen oder es geringschitzen und
seine Hauptsorge den verginglichen, irdischen
und hinfilligen Dingen zuwenden ... Das viel-
leicht geringe Klostervermdgen soll ihn nicht
beunruhigen; er denke an das Schriftwort: ,Euch
soll es zuerst um das Reich Gottes und seine Ge-
rechtigkeit gehen‘> (Mt 6,38). Hier kommt das
Tiefste zum Ausdruck, um das es Benedikt geht:
es geht ihm um das Heil der Monche, um die
Gottsuche. Der materielle Besitz ist gut, wenn er
diese Gottsuche férdert; wenn er hinderlich ist,
dann muss er entfernt werden. Daher die dusserst
radikale Vorschrift fiir die Monche, die ein Hand-
werk ausiiben und so dem Kloster Geld einbrin-
gen: «Wenn einer von ihnen auf sein handwerk-
liches Kénnen stolz ist, weil er sich einbildet,

dem Kloster zu niitzen, so soll man ihn von die-
sem Handwerk wegnehmen und ihn erst wieder
darin arbeiten lassen, wenn er sich demiitig zeigt
und der Abt ihn wieder beauftragt» (Kap. 57).

4. Aktuelle Bedeutung der ,Armutsiebre

Im allgemeinen herrscht sowohl bei den Ordens-
leuten wie beim gliubigen Volk die Meinung,
die klssterliche ,Armut‘ sei etwas Typisches, das
ausschliesslich fir die Ordensleute Bedeutung
habe. Wenn wir aber die vorausgehenden Darle-
gungen genauer iiberdenken, kann rasch einsich-
tig werden, dass Benedikt hier Grundsitze fest-
legt, die fiir alle Bedeutung besitzen, ja die gera-
de heute hdchste Aktualitit aufweisen. Wie
schon gesagt, Benedikt spricht nicht von einem
Geliibde der Armut. Er unterstellt den Besitz von
materiellen Giitern dem Gehorsam. Dariiber hin-
aus aber sagt er Entscheidendes tiber die Einstel-
lung zum materiellen Besitz iiberhaupt. Mir
scheint, drei Aussagen seien heute besonders be-
dcutungsvoll Allen sei alles gemeinsam; alles
Uberfliissige muss weitergegeben werden; gegen-
iiber materiellen Giitern soll man anspruchslos
sein.

Die ersten zwei Grundsitze weisen auf ein Pro-
blem des materiellen Besitzes hin, das heute
hochste Aktualitit aufweist. Wir miissen mit
Schrecken feststellen, wie aufgrund unseres kapi-
talistischen Wirtschaftssystems, das letztlich aus-
gerichtet ist auf Gewinnmaximierung, sich eine
einseitige Verteilung der materiellen Giiter ein-
gestellt hat. Auf der einen Seite unermessliche
Anhiufung von materiellem Besitz, auf der an-
dern Seite grosstes Elend und erschreckende Not.
Dabei ist, in der Folge des einseitigen individua-
listischen Verstindnisses des Eigentumsbegriffs,
ganz vergessen worden, dass die materiellen Gii-
ter primidr Gemeinschaftsbesitz aller Menschen
sind. Das Konzil hat in der Konstitution «Gau-
dium et spes» iiber die Kirche in der Welt von
heute diesen Sozialaspekt klar und deutlich her-
ausgestrichen: «Gott hat die Erde mit allem, was
sie enthilt, zum Nutzen aller Menschen und Vél-
ker bestimmt; darum miissen diese geschaffenen



Giiter in einem billigen Verhiltnis allen zustat-
ten kommen. Wie immer das Eigentum und sei-
ne nihere Ausgestaltung in die rechtlichen Insti-
tutionen der Volker eingebaut sein mdgen, im-
mer gilt es achtzuhaben auf diese allgemeine
Bestimmung der Giiter» (Nr. 69). Und: «Das
Privateigentum hat eine ihm wesentlich soziale
Seite; sie hat ihre Grundlage in der Widmung
der Erdengiiter an alles (Nr. 71). Gilt da nicht
klar vor jedem Anspruch auf Privateigentum der
Grundsatz, den Benedikt fiir das Kloster aufge-
stellt hat, fiir alle: «Alles sei allen gemeinsam.»
— Das Konzil zieht aus dieser grundsitzlichen
,Widmung der irdischen Giiter an alle Men-
schen‘ entsprechende Konsequenzen fiir den
Umgang mit dem Besitz: «Darum soll der
Mensch ... die dusseren Dinge ... auch als Ge-
meingut ansehen in dem Sinn, dass sie nicht thm
allein, sondern auch andern von Nutzen sein
kénnen» (Nr. 69). Das hat dadurch zu gesche-
hen, dass man die Giiter an andere abgibt, und
zwar nicht nur vom Uberfluss. Hier fillt das ent-
scheidende Stichwort ,Uberfluss‘, von dem auch
Benedikt spricht. Die Kommentare zu dieser
Stelle sagen dazu, es sei Pflicht, alle tiberfliissi-
gen Giiter, die man besitzt, an jene abzugeben,
die Mangel leiden. Ja das Konzil geht noch einen
Schritt weiter: neben der Verpflichtung, alles
Uberfliissige abzugeben, empfiehlt es, auch von
dem Besitz an Notleidende mltzutellcn der
nicht tiberfliissig ist.

Damit aber weist das Konzil zugleich den Weg
zum dritten Grundsatz, den Benedikt aufstellt:
Anspruchslosigkeit. Das Konzil will sagen:
Wenn Menschen heute in so grosser Not sind,
dann verlangt das von den andern, dass sie selber
ithre Lebensanspriiche heruntersetzen, auf einen
Lebensstandard verzichten, der nicht unbedingt
schon als ,luxuriés* bezeichnet werden kann.

Hier stossen wir auf ein Problem, das heute auch
von anderem Aspekt her hochste Aktualitit be-
sitzt: den Raubbau an den Giitern der Natur.
Wir leben heute in einer extremen Konsum- und
Wegwerfgesellschaft. Und unsere Industrie weckt
immer neue Bediirfnisse, treibt zu immer intensi-

119

verem Konsumieren und Verbrauchen an, damit
,die Rider nicht stille stehen‘! Wir stehen hier
vor einer so grundlegenden Krisensituation, wie
sie wohl noch nie da war: auf der einen Seite for-
dert das Uberleben der Menschen Verzicht auf
Konsum; auf der andern Seite verlangt die Erhal-

tung der Arbeitsplitze den Konsum. Wie kon-

nen wir aus diesem Dilemma herauskommen?

Es ist klar, dass vom rein theologischen, religids-
moralischen Standpunkt aus eine Losung nicht
vorgelegt werden kann. Es braucht dazu die
Wirtschaftsfachleute, die versuchen, nicht nur
eine blosse Kurskorrektur anzubahnen, sondern
einen grundlegenden Wandel zu suchen, wo-
durch die Wirtschaft den verinderten Lebensbe-
dingungen gerecht wird. Es geht um die Umstel-
lung der Wirtschaft vom quantitativen zum qua-
litativen Wachstum, wie dies die Schweizer Ar-
beitsgruppe fiir «Neue Analysen Wirtschaft
Umwelt (NAWU)» in einer kiirzlich versffent-
lichten Studie vorschligt.

Vom Theologischen her kann aber eine Grund-
norm tiiber die Einstellung und die Eingriffe in
die Natur erarbeitet werden. Oft wird die Nut-
zung der Natur begriindet mit dem Satz aus dem
ersten Schépfungsbericht: «Macht euch die Erde
untertan; herrscht tiber . .. alles Getier, das sich
auf Erden regt. (Gen 1,28) Dabei wird der Satz
aus dem zweiten Schopfungsbericht ausser acht
gelassen: «Gott nahm den Menschen und setzte
thn in den Garten Eden, damit er ihn bebaue
und bewabre. Dieses ,und bewahre* zeigt genau
Richtung und Grenzen fiir die ,Herrschaft des
Menschen tiber die Natur‘. Der Mensch hat die
Pline der Technik und Naturwissenschaft auf
ihre Angemessenheit an die Natur hin zu priifen
und zu bewerten. Er muss die Dinge der Natur,
angefangen bei den Bodenschitzen, tiber die
Pflanzen bis zum Tier sachgerecht behandeln,
gemiss den Gesetzen, die in den Dingen liegen;
ferner muss der Mensch die Natur so pflegen und
verwalten, dass sie die besten Voraussetzungen
bietet fiir die Entfaltung der Menschheit, dass die
Heilsgeschichte sich entfalten kann. Von daher
sind fiir die heutige Industriekultur ethische Not-



120

men zu bilden, die den Rahmen abstecken fiir
die Nutzung der Naturgiiter. Das heisst vor al-
lem: Wir diirfen die Natur nicht nur betrachten
unter dem Nutzeffekt der Dinge, wir miissen die
Verantwortung dafiir iibernehmen, dass die Na-
tur threm Zweck nicht entfremdet wird, dass sie
beitrigt zur Selbstentfaltung des Menschen und
nicht zur Selbstzerstorung des Menschen wird.
Das schliesst die Verantwortung ein, dass auch
die Generationen nach uns noch eine Natur vor-
finden, in der sie gesund leben kdnnen, die ih-
nen die Moglichkeit bietet, sich als Mensch zu
entfalten.

Benedikt sagt in seiner Regel dazu ein ,Glau-
benswort‘, das heute héchste Aktualitit besitzt:
«Alles Gerit und die ganze Habe des Klosters soll
der Verwalter als heiliges Altargerit betrachten,
und er soll nichts nachlissig behandeln» (Kap.
31). Auf unser Problem angewendet, heisst das:
Wir miissen die Natur wieder sehen lernen als
Schopfung Gottes, die von uns Ehrfurcht ver-
langt, die wir nach dem Plan und Willen Gottes
pflegen sollen. Von daher kann es fiir einen glau-
benden Christen gar keinen Zweifel geben, dass
er sich engagiert einsetzt fiir den hochst aktuellen
Umweltschutz, wozu auch der Kampf gegen un-
verantwortliche Ausbeutung der Naturschitze ge-
hort. Und weil die Ausbeutung weitgehend von
unserm Wirtschaftssystem mit dem quantitativen
Wachstum bedingt ist, gilt es sich auch auf der
politischen Ebene einzusetzen fiir die Umwand-
lung des Wirtschaftssystems vom quantitativen
zum qualitativen Wachstum. Und hier kann nun
von unten her ein Druck ausgeiibt werden auch
auf die Wirtschaftsgewaltigen: durch Einsatz fiir
ein Leben in Anspruchslosigkeit, das sich nicht
mehr durch Reklame usw. zu immer grosserem
Konsum verleiten lisst.

«Habt keine Angst»
(Mt 14, 27)

Eine ungewohnte Betrachtung
zur Osterzeit

Beim Evangelisten Mattius lesen wir folgenden
Bericht: «Jesus nétigte die Jiinger, das Boot zu
besteigen und ihm voraus an das andre Ufer zu
fahren... Das Boot hatte sich schon weit vom



	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. V

