
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 5

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. V

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113

Das Benediktinerkloster
eine Gemeinschaft
der Gottsucher V
P. Anselm Bütler

Im Religionsunterricht behandelte ich einmal das

Klosterleben. Dabei kam ich auf die drei
sogenannten ,Klassischen' Gelübde zu sprechen:
Armut, Keuschheit und Gehorsam. Da meldete
sich ein Schüler zum Wort und fragte mich
direkt: Haben Sie schon einmal im Kloster die
Armut wirklich erfahren müssen? Ehrlicherweise
musste ich diese Frage verneinen. Zugleich wurde
mir klar, dass heute der Begriff ,Armut' als
typisches Merkmal des klösterlichen Lebens missverstanden

wird. Tatsächlich legt der Benediktiner
kein eigentliches Gelübde der Armut ab. Ja,
wenn wir die Regel lesen, fällt uns auf, dass

nirgends die direkte Forderung nach Armut gefunden

wird, in dem Sinn, wie man heute Armut
versteht, als Mangel, Not, Entbehrung. Damit ist

nicht gesagt, dass Benedikt keine Regelung treffe
und keine Anweisung gebe über das Verhältnis
der Mönche zum materiellen Besitz. Aber, das ist
sehr zu beachten, es geht hier für Benedikt nicht
um eine eigene Wirklichkeit. Das ganze Verhältnis

des Mönches zum materiellen Besitz ist geregelt

durch den Gehorsam. Wir könnten sagen:
,Armut' als besonderes Verhältnis zum Besitz ist
eine bestimmte Form der Gehorsamsverwirklichung.

Wir wollen in diesem Artikel darstellen,
wie Benedikt die Armut als Funktion des Gehorsams

versteht und regelt. Wenn wir alle einschlägigen

Stellen in der Regel in Betracht ziehen,
können wir feststellen, dass Benedikt die
sogenannte klösterliche Armut mit zwei fundamentalen

Grundgesetzen regelt: Der Mönch muss auf
jedes Privateigentum verzichten; jeder darf das

bekommen, was er nötig hat.

1. Klösterliche Armut als Verzicht auf
Privateigentum

Benedikt kommt in einem eigenen Kapitel, dem
Kapitel 33 der Regel, auf die Frage des materiellen

Besitzes zu sprechen. Die Sprache, die Benedikt

hier verwendet, ist geradezu schockierend:
«Vor allem dieses Laster muss im Kloster mit der
Wurzel ausgerottet werden. Keiner darf sich
herausnehmen, ohne Erlaubnis des Abtes etwas zu
verschenken oder anzunehmen oder etwas als

Eigentum zu besitzen, durchaus nichts: kein Buch,
keine Schreibtafel, keinen Griffel, überhaupt gar
nichts Es ist ihnen nicht erlaubt, etwas zu
besitzen, was der Abt nicht gegeben oder gestattet
hat. ,Alles sei allen gemeinsam', wie es in der
Schrift heisst, ,so dass keiner etwas sein Eigentum
nennt' (Apg 4,32), oder es als solches
beansprucht.'»

In diesem Text sind klar die beiden Grundgedanken

ausgesprochen: kein privates Eigentum, alles

nur mit Erlaubnis des Abtes. Wie radikal Benedikt

das versteht, zeigen andere Stellen. Wenn
einer sich durch das Mönchsgelübde endgültig an
das Kloster anschliesst, dann verlangt Benedikt,
dass er sofort alles, was ihm bis jetzt noch als

Eigentum gehörte, abgebe. Und das vollzieht sich



114

ganz drastisch: «Man nimmt ihm gleich im
Oratorium die eigene Kleidung, die er trägt, ab und
bekleidet ihn mit den Sachen des Klosters» (Kap.
58). Wenn er noch Vermögen besitzt, dann «soll
er es vorher an die Armen verteilen oder es in
einer feierlichen Schenkung dem Kloster vermachen,

ohne irgend etwas für sich zurückzubehalten»

(Kap. 58). Eine gleich strenge Regelung, um
Privateigentum zu verhindern, trifft Benedikt
bezüglich Geschenken, die ein Mönch bekommt.
«Wenn der Abt die Annahme eines Geschenkes
erlaubt hat, so kann der Abt immer noch verfügen,

wem das Geschenk zu geben ist» (Kap. 54).
Das gilt sogar von Geschenken, welche Mönche
von ihren Eltern erhalten (Kap. 54).
Warum geht Benedikt gegen das Privateigentum
so radikal vor, warum nennt er es das «schlimmste

aller Laster» (Kap. 33)? Benedikt gibt an zwei
Stellen die gleiche Begründung: der Mönch, der
das Versprechen abgelegt hat, «kann nicht einmal

mehr über seinen eigenen Leib verfügen»
(Kap. 33 und 58). Es geht dämm, dass der
Mönch durch den Gehorsam, den er versprochen,
überhaupt kein Verfügungsrecht mehr besitzt.
Wir haben im letzten Artikel gezeigt, wie streng
das Benedikt versteht: es darf überhaupt nichts
ohne Willen des Abtes geschehen. Es geht um
den Totalverzicht des Eigenwillens. Nun ist der
Verzicht auf materiellen Besitz wertmässig klein.
Wir wissen, dass Menschen in Not gern materiellen

Besitz wegwerfen, wenn sie dadurch ihr
leibliches Leben retten können. Wie kann aber einer,
der bei so geringem Wert wie materiellem Besitz
den Eigenwillen, die Selbstentscheidung und
Selbstverfügung nicht aufgeben will, diesen
Gehorsam bei grösseren Werten leisten? Für Benedikt

ist der materielle Besitz also der Ort, wo der
Gehorsam in Gefahr geraten kann. Darum will er
auch hier gerade an den Wurzeln dafür sorgen,
dass die Haltung des Gehorsams nicht gefährdet
wird.
Von dieser Sicht her wird eine Anordnung
verständlich, die auf den ersten Blick als kleinlich
erscheint: «Der Abt soll oft nachsehen, ob sich in
den Betten kein Sondergut findet» (Kap. 55).

Daher auch die immer wiederkehrende
Strafandrohung: «Stellt sich heraus, dass ein Mönch an
diesem ganz üblen Laster (Sondereigentum)
Gefallen findet, dann werde er einmal und ein
zweites Mal verwarnt. Bessert er sich nicht, so
werde er bestraft» (Kap. 33). Ebenso beim
Verstoss gegen die Regelung von Geschenken: «Wer
es wagt, anders zu handeln, verfällt der Strafe,
die in der Regel festgesetzt ist (Kap. 54). Wenn
sich bei einem «etwas findet, was er nicht vom
Abt erhalten hat, dann treffe ihn eine schwere
Strafe» (Kap. 55). Noch eine Quelle für Privateigentum

verstopft Benedikt kategorisch : etwas für
sich abzweigen beim Verkauf von Klosterprodukten

: «Ist von den Arbeiten der Handwerker etwas
zu verkaufen, dann dürfen sich jene, die den
Handel abschliessen, keinen Betrug erlauben»
(Kap. 57). Um welche Art Betrug es da geht,
wird ersichtlich an der Strafandrohung: «Sie sollen

immer an Ananias und Saphira denken,
damit sie nicht den Tod, der jene am Leib traf, an
der Seele erleiden — sie selbst und alle, die mit
den Sachen des Klosters unredlich umgehen»
(Kap. 57). Es geht also auch da darum, etwas
vom Erlös für sich zurückzubehalten als

Privateigentum. Zugleich kommen hier der ganze Ernst
und die grosse Sorge Benedikts zum Vorschein:
Es geht ihm letztlich um das Heil, die Rettung
der Mönche. Es geht ihm darum, die Mönche vor
einer Lebenshaltung zu bewahren, die am
Anfang vielleicht ganz harmlos erscheint, die aber in
den Konsequenzen letztlich zum endgültigen
Scheitern führen kann.

2. Jeder erhalte, was er nötig hat
Benedikt sorgt mit allen Mitteln dafür, dass kein
Mönch sich Privateigentum aneignet. Aber er
weiss zu gut, dass all das nicht hilft, wenn der
Mönch wirklich Mangel leidet. Darum verbindet
er jedesmal das Verbot von Privateigentum mit
einer sehr ernsten Mahnung an den Abt : «Damit
dieses Laster des Sonderbesitzes mit der Wurzel
ausgerottet wird, soll der Abt alles geben, was
man braucht: nämlich Kukulle, Tunika, Schuhe,
Sandalen, Gürtel, Messer, Griffel, Nadel, Ta-



115

schentuch, so dass keiner vorgeben kann, es habe
ihm etwas Notwendiges gefehlt» (Kap. 55).
Oder: «Alles Notwendige dürfen sie (die Mönche)

vom Vater des Klosters erwarten» (Kap. 33).
Bei dieser Regelung ist ein Wort besonders wichtig:

«Alles Notwendige». Was ist nun tatsächlich
notwendig? Nach Benedikt steht der Entscheid
darüber dem Abt zu. Dieser muss verantwortungsvoll

prüfen, was der einzelne wirklich nötig
hat. Er darf sich nicht zurückziehen auf einen
.Generalnenner'. «Er muss den Bedürfnissen
eines jeden gerecht werden, der Eigenart vieler
dienen» (Kap. 2). Darum mahnt ihn Benedikt:
«Der Abt muss immer den Satz der Apostelgeschichte

bedenken: Jedem wurde zugeteilt, was
er nötig hatte'» (Apg. 4,35). So muss also auch
der Abt auf die Schwächen der Bedürftigen
Rücksicht nehmen, nicht auf die Missgunst der
Neider» (Kap. 55). Allerdings besteht hier sofort
die Gefahr, dass zu rasch etwas als notwendig
beurteilt wird. Darum fügt Benedikt die ernste
Mahnung an den Abt bei: «Bei all seinen
Entscheidungen soll der Abt an die Vergeltung Gottes

denken» (Kap. 55). Um dem Abt hier eine
klare Linie zu ermöglichen, stellt Benedikt eine
kategorische Forderung auf bezüglich notwendigen

Gebrauchsgegenständen. Er bestimmt, dass

für den Mönch zwei Tuniken und zwei Kukullen
genügen. Und daran schliesst er den kategorischen

Satz: «Was darüber hinausgeht, ist
überflüssig und muss entfernt werden» (Kap. 55).
Damit ist der Spielraum festgelegt für die
Gebrauchsgegenstände, welche ein Mönch
beanspruchen darf: alles, was er nötig hat, aber nichts
Uberflüssiges. Überflüssiges kann sich leicht
einstellen im Verlauf der Zeit. Wir alle erleben das.

Wir schaffen uns neue Sachen an, und die alten
behalten wir weiter. Hier greift Benedikt wieder
ordnend ein: «Wer neue Kleider erhält, gibt die
alten jeweils sofort ab» (Kap. 55). Der Mönch soll
also nichts behalten, was er nicht braucht.
Innerhalb dieses Rahmens nun, zwischen
Notwendigem und Überflüssigem, öffnet sich dem
Mönch eine grosse Möglichkeit, sein Verhältnis
zum materiellen Besitz persönlich zu gestalten.

Er kann sich die Tugend der Anspruchslosigkeit
aneignen. Dabei soll der Mönch aber vor allem
bedenken, dass seine Anspruchslosigkeit letztlich
eine Gabe Gottes ist: «Wer weniger braucht,
danke Gott und sei nicht traurig ; wer aber mehr
braucht, demütige sich wegen seiner Armseligkeit

und überhebe sich nicht, weil man auf ihn
Rücksicht nimmt» (Kap. 34). Hier schimmert das

eigentliche Ideal durch, das Benedikt
vorschwebt: möglichst grosse Anspruchslosigkeit.
Darum weist Benedikt auf all jene Anzeichen
und Möglichkeiten hin, wo ein Mönch das
Charisma, die besondere Gnadengabe der
Anspruchslosigkeit geschenkt bekommt: «Wem
Gott die Kraft gibt, sich vom Wein zu enthalten,
der wisse, dass er einen besonderen Lohn erhalten
wird» (Kap. 40). Was hier von der Enthaltsamkeit

gegenüber dem Wein gesagt ist, das kann
von allen andern Möglichkeiten gelten. Den
Höhepunkt solcher Bedürfnislosigkeit, dieser
Gnadengabe, schildert Benedikt in der sechsten Stufe
der Demut: «Auf der sechsten Stufe der Demut
ist der Mönch mit dem Allergeringsten und
Schlechtesten zufrieden, und bei jedem Auftrag,
den er erhält, betrachtet er sich als schlechten
und untauglichen Arbeiter» (Kap. 7).
Um diese Haltung der Anspruchslosigkeit zu
wecken, zu fördern und zu pflegen, braucht es

einen entsprechenden Lebensstil im Kloster. Das
Kloster als Ganzes muss anspruchslos leben, es

muss die Sparsamkeit pflegen. Wo Benedikt über
das Mass der Speise spricht, fasst er am Schluss
die Regelung zusammen in den kurzen, lapidaren

Grundsatz: «Man achte in allem auf
Sparsamkeit» (Kap. 39). Dementsprechend gibt er
dem Verwalter, der für Nahrung, Kleidung usw.
zu sorgen hat, die Anweisung: «Er soll nicht dem
Geiz ergeben, aber auch kein Verschwender und
Vergeuder des klösterlichen Besitzes sein» (Kap.
31). Wie Sparsamkeit im Sinne Benedikts aussehen

soll, zeigt seine Anordnung über die
Anschaffung von Kleidern: «Über die Farbe oder
den groben Stoff all dieser Sachen (der Kleider)
sollen sich die Mönche keine Sorge machen ; man
nehme das, was in den betreffenden Gegenden



116

zu finden oder was billiger zu beschaffen ist»
(Kap. 55). Zur Sparsamkeit gehört nach Benedikt
auch der sorgfältige Umgang mit den Gegenständen.

Der Abt übergibt die Verantwortung über
Werkzeuge, Kleider und sonstige Habe bestimmten

Mönchen, auf die er sich verlassen kann. Dabei

stellt er ein Verzeichnis auf über die einzelnen

Gegenstände, «damit er weiss, was er ausgibt
und was er zurückbekommt, wenn die Brüder an
ihren Arbeitsplätzen einander ablösen» (Kap.
32). Diese Mönche haben für den guten Zustand
der ihnen anvertrauten Besitztümer zu sorgen.
«Wenn einer die Sachen des Klosters verschmutzen

lässt oder nicht in Ordnung hält, werde er
zurechtgewiesen. Bessert er sich nicht, dann
treffe ihn die in der Regel festgesetzte Strafe»
(Kap. 32).

3. Das Kloster undsein Besitz
Mit den angeführten Stellen haben wir ein wichtiges

Thema klösterlicher Armut angeschnitten:
den Besitz des Klosters als Ganzes. Wenn die
Mönche so sparsam leben, ist es leicht möglich,
dass das Kloster Ersparnisse machen kann und
mit der Zeit sich ein schöner Reichtum ansammelt.

Grundsätzlich ist festzuhalten, dass nach
Benedikt das Kloster soviel materiellen Besitz
haben soll, dass kein Bruder Not leiden muss, dass

alle berechtigten Ansprüche erfüllt werden können.

Ja wir können noch weiter gehen. Benedikt
setzt einen gewissen festen Besitz an materiellen
Gütern voraus. So verlangt er, dass das Kloster
womöglich so angelegt sei, «dass sich alles
Notwendige innerhalb der Klostermauern befindet,
nämlich Wasser, Mühle, Garten und die verschiedenen

Werkstätten, in denen gearbeitet wird».
Das allerdings nicht primär, um materielle Sicherung

zu haben, sondern, wie Benedikt die eben
zitierte Anordnung begründet, «damit die Mönche

nicht draussen herumlaufen, was ihren Seelen

ja durchaus nicht zuträglich wäre» (Kap. 66).
Ebenso scheint Benedikt vorauszusetzen, dass das
Kloster ausserhalb des eigentlichen Klosterbereiches

Land besitzt; dabei ist es normalerweise
nach Benedikt so, dass die Mönche dieses Land

nicht selber bebauen, sondern dafür Arbeiter
angestellt haben. Wir können also sagen, dass nach
Benedikt das Kloster grundsätzlich Selbstversorger

ist.
Aber trotzdem gilt auch für das Kloster als Ganzes

die Grundregel, die Benedikt aufstellt: Was
nötig ist, ja was überflüssig ist, muss entfernt
werden. Dementsprechend trifft er auch
Anweisungen. Wenn von den Erzeugnissen des Klosters
etwas verkauft wird, darf sich bei der Festsetzung
des Preises «nicht das Laster der Habsucht
einschleichen. Man soll im Gegenteil immer etwas
billiger verkaufen, als die Weltleute es tun
können» (Kap. 57). Und in diesem Zusammenhang
führt Benedikt dann jene bekannte Begründung
an, die zum Wahlspruch der Benediktiner geworden

ist : «Damit in allem Gott verherrlicht werde»
(Kap. 57). Eine ebenso sprechende Anweisung
gibt Benedikt bezüglich der Kleider : «Wer neue
Kleider erhält, gibt die alten jeweils sofort ab,
damit sie in der Kleiderkammer für die Armen
aufbewahrt werden» (Kap. 55). Auch bezüglich
der Geschenke trifft Benedikt die nötige Vorsorge,

dass im Kloster kein Überfluss sich einstellt.
Kein Mönch darf ein Geschenk annehmen, ohne
vorher den Abt darüber zu benachrichtigen. Am
Abt ist es, die Annahme des Geschenkes zu
erlauben, und er bestimmt, wer das Geschenk
erhält (Kap. 54). Im Lichte aller andern
Bestimmungen kann diese Regelung nur so verstanden
werden, dass der Abt entscheiden muss, ob das
betreffende Geschenk notwendig ist oder
überflüssig. Wenn überflüssig, dann muss der Abt
das angebotene Geschenk ausschlagen. Alles
weist darauf hin, dass Benedikt auch für das Kloster

als Ganzes keinen überflüssigen Besitz gestattet.

Im Gegenteil, was an Besitz überflüssig ist,
soll weiter verschenkt werden an Menschen, die
in Not sind. So gibt er dem Verwalter den
Auftrag: «Er sorge für die Armen» (Kap. 31).
Damit sind sicher zuerst einmal die Armen
gemeint, die als Gäste ins Kloster kommen. Darum

die Anweisung Benedikts: «Ganz besondere
Aufmerksamkeit soll man der Aufnahme von
Armen schenken» (Kap. 53). Der Auftrag an





118

den Verwalter, für die Armen zu sorgen, darf
sicher in einem noch weiteren Sinn verstanden
werden. Der Verwalter soll sich auch um Arme
sorgen, die nicht als Gäste ins Kloster kommen,
sondern die in der Umgebung des Klosters wohnen.

Darum die Anweisung bei den Werkzeugen
der guten Werke : «Den Armen zu essen geben ;

die Nackten bekleiden; denen, die in Not sind,
zu Hilfe kommen» (Kap. 4). Ja wir dürfen ruhig
sagen, Benedikt sind die Armen richtig am
Herzen gelegen. Darum auch der Hinweis an
jene, die Besitz haben und sich endgültig zum
Klosterleben verpflichten: «Wenn er Vermögen
hat, soll er es vorher den Armen verteilen, oder
dann testamentarisch dem Kloster vermachen»
(Kap. 58).
Benedikt will, dass das Kloster nicht Überflüssiges
besitzt. Er rechnet aber auch damit, dass ein Kloster

arm ist, dass es sogar Mangel leidet. So kann
der Fall eintreten, dass die Mönche «infolge ihrer
Armut die Ernte selbst einbringen müssen» (Kap.
48). Wichtig ist dabei die Mahnung, die Benedikt

für solche Fälle gibt: Die Mönche dürfen
deswegen nicht verdrossen sein. «Denn erst dann
sind sie wirklich Mönche, wenn sie von der
Arbeit ihrer Hände leben, wie unsere Väter und die
Apostel» (Kap. 48). Eine ganz entscheidende
Mahnung gibt Benedikt dem Abt: «Vor allem
darf er nicht über das Heil der ihm anvertrauten
Seelen hinwegsehen oder es geringschätzen und
seine Hauptsorge den vergänglichen, irdischen
und hinfälligen Dingen zuwenden Das
vielleicht geringe Klostervermögen soll ihn nicht
beunruhigen ; er denke an das Schriftwort : ,Euch
soll es zuerst um das Reich Gottes und seine
Gerechtigkeit gehen'» (Mt 6,38). Hier kommt das
Tiefste zum Ausdruck, um das es Benedikt geht:
es geht ihm um das Heil der Mönche, um die
Gottsuche. Der materielle Besitz ist gut, wenn er
diese Gottsuche fördert; wenn er hinderlich ist,
dann muss er entfernt werden. Daher die äusserst
radikale Vorschrift für die Mönche, die ein Handwerk

ausüben und so dem Kloster Geld einbringen:

«Wenn einer von ihnen auf sein handwerkliches

Können stolz ist, weil er sich einbildet,

dem Kloster zu nützen, so soll man ihn von diesem

Handwerk wegnehmen und ihn erst wieder
darin arbeiten lassen, wenn er sich demütig zeigt
und der Abt ihn wieder beauftragt» (Kap. 57).

4. Aktuelle Bedeutung der,Armutslehre '

Im allgemeinen herrscht sowohl bei den Ordensleuten

wie beim gläubigen Volk die Meinung,
die klösterliche ,Armut' sei etwas Typisches, das
ausschliesslich für die Ordensleute Bedeutung
habe. Wenn wir aber die vorausgehenden
Darlegungen genauer überdenken, kann rasch einsichtig

werden, dass Benedikt hier Grundsätze
festlegt, die für alle Bedeutung besitzen, ja die gerade

heute höchste Aktualität aufweisen. Wie
schon gesagt, Benedikt spricht nicht von einem
Gelübde der Armut. Er unterstellt den Besitz von
materiellen Gütern dem Gehorsam. Darüber hinaus

aber sagt er Entscheidendes über die Einstellung

zum materiellen Besitz überhaupt. Mir
scheint, drei Aussagen seien heute besonders
bedeutungsvoll: Allen sei alles gemeinsam; alles
Überflüssige muss weitergegeben werden ; gegenüber

materiellen Gütern soll man anspruchslos
sein.
Die ersten zwei Grundsätze weisen auf ein
Problem des materiellen Besitzes hin, das heute
höchste Aktualität aufweist. Wir müssen mit
Schrecken feststellen, wie aufgrund unseres
kapitalistischen Wirtschaftssystems, das letztlich
ausgerichtet ist auf Gewinnmaximierung, sich eine
einseitige Verteilung der materiellen Güter
eingestellt hat. Auf der einen Seite unermessliche
Anhäufung von materiellem Besitz, auf der
andern Seite grösstes Elend und erschreckende Not.
Dabei ist, in der Folge des einseitigen individualistischen

Verständnisses des Eigentumsbegriffs,
ganz vergessen worden, dass die materiellen Güter

primär Gemeinschaftsbesitz aller Menschen
sind. Das Konzil hat in der Konstitution «Gaudium

et spes» über die Kirche in der Welt von
heute diesen Sozialaspekt klar und deutlich
herausgestrichen : «Gott hat die Erde mit allem, was
sie enthält, zum Nutzen aller Menschen und Völker

bestimmt; darum müssen diese geschaffenen



119

Güter in einem billigen Verhältnis allen zustatten

kommen. Wie immer das Eigentum und seine

nähere Ausgestaltung in die rechtlichen
Institutionen der Völker eingebaut sein mögen,
immer gilt es achtzuhaben auf diese allgemeine
Bestimmung der Güter» (Nr. 69). Und: «Das
Privateigentum hat eine ihm wesentlich soziale
Seite; sie hat ihre Grundlage in der Widmung
der Erdengüter an alle» (Nr. 71). Gilt da nicht
klar vor jedem Anspruch auf Privateigentum der
Grundsatz, den Benedikt für das Kloster aufgestellt

hat, für alle: «Alles sei allen gemeinsam.»
— Das Konzil zieht aus dieser grundsätzlichen
,Widmung der irdischen Güter an alle
Menschen' entsprechende Konsequenzen für den
Umgang mit dem Besitz: «Darum soll der
Mensch die äusseren Dinge auch als
Gemeingut ansehen in dem Sinn, dass sie nicht ihm
allein, sondern auch andern von Nutzen sein
können» (Nr. 69). Das hat dadurch zu geschehen,

dass man die Güter an andere abgibt, und
zwar nicht nur vom Überfluss. Hier fällt das
entscheidende Stichwort ,Überfluss', von dem auch
Benedikt spricht. Die Kommentare zu dieser
Stelle sagen dazu, es sei Pflicht, alle überflüssigen

Güter, die man besitzt, an jene abzugeben,
die Mangel leiden. Ja das Konzil geht noch einen
Schritt weiter: neben der Verpflichtung, alles
Überflüssige abzugeben, empfiehlt es, auch von
dem Besitz an Notleidende mitzuteilen, der
nicht überflüssig ist.
Damit aber weist das Konzil zugleich den Weg
zum dritten Grundsatz, den Benedikt aufstellt:
Anspruchslosigkeit. Das Konzil will sagen:
Wenn Menschen heute in so grosser Not sind,
dann verlangt das von den andern, dass sie selber
ihre Lebensansprüche heruntersetzen, auf einen
Lebensstandard verzichten, der nicht unbedingt
schon als .luxuriös' bezeichnet werden kann.
Hier stossen wir auf ein Problem, das heute auch
von anderem Aspekt her höchste Aktualität
besitzt: den Raubbau an den Gütern der Natur.
Wir leben heute in einer extremen Konsum- und
Wegwerfgesellschaft. Und unsere Industrie weckt
immer neue Bedürfnisse, treibt zu immer intensi¬

verem Konsumieren und Verbrauchen an, damit
,die Räder nicht stille stehen'! Wir stehen hier
vor einer so grundlegenden Krisensituation, wie
sie wohl noch nie da war: auf der einen Seite
fordert das Überleben der Menschen Verzicht auf
Konsum ; auf der andern Seite verlangt die Erhaltung

der Arbeitsplätze den Konsum. Wie können

wir aus diesem Dilemma herauskommen?
Es ist klar, dass vom rein theologischen,
religiösmoralischen Standpunkt aus eine Lösung nicht
vorgelegt werden kann. Es braucht dazu die
Wirtschaftsfachleute, die versuchen, nicht nur
eine blosse Kurskorrektur anzubahnen, sondern
einen grundlegenden Wandel zu suchen,
wodurch die Wirtschaft den veränderten
Lebensbedingungen gerecht wird. Es geht um die Umstellung

der Wirtschaft vom quantitativen zum
qualitativen Wachstum, wie dies die Schweizer
Arbeitsgruppe für «Neue Analysen Wirtschaft
Umwelt (NAWU)» in einer kürzlich veröffentlichten

Studie vorschlägt.
Vom Theologischen her kann aber eine Grundnorm

über die Einstellung und die Eingriffe in
die Natur erarbeitet werden. Oft wird die
Nutzung der Natur begründet mit dem Satz aus dem
ersten Schöpfungsbericht: «Macht euch die Erde
Untertan ; herrscht über alles Getier, das sich
auf Erden regt. (Gen 1,28) Dabei wird der Satz
aus dem zweiten Schöpfungsbericht ausser acht
gelassen: «Gott nahm den Menschen und setzte
ihn in den Garten Eden, damit er ihn bebaue
und bewahre. Dieses ,und bewahre' zeigt genau
Richtung und Grenzen für die .Herrschaft des
Menschen über die Natur'. Der Mensch hat die
Pläne der Technik und Naturwissenschaft auf
ihre Angemessenheit an die Natur hin zu prüfen
und zu bewerten. Er muss die Dinge der Natur,
angefangen bei den Bodenschätzen, über die
Pflanzen bis zum Tier sachgerecht behandeln,
gemäss den Gesetzen, die in den Dingen liegen;
ferner muss der Mensch die Natur so pflegen und
verwalten, dass sie die besten Voraussetzungen
bietet für die Entfaltung der Menschheit, dass die
Heilsgeschichte sich entfalten kann. Von daher
sind für die heutige Industriekultur ethische Nor-



120

lern : Wir dürfen die Natur nicht nur betrachten Mt 14,27)
unter dem Nutzeffekt der Dinge, wir müssen die ^

Verantwortung dafür übernehmen, dass die Natur

ihrem Zweck nicht entfremdet wird, dass sie Eine ungewohnte Betrachtung
beiträgt zur Selbstentfaltung des Menschen und zur Osterzeit
nicht zur Selbstzerstörung des Menschen wird.
Das schliesst die Verantwortung ein, dass auch
die Generationen nach uns noch eine Natur
vorfinden, in der sie gesund leben können, die
ihnen die Möglichkeit bietet, sich als Mensch zu
entfalten.
Benedikt sagt in seiner Regel dazu ein
Glaubenswort', das heute höchste Aktualität besitzt:
«Alles Gerät und die ganze Habe des Klosters soll
der Verwalter als heiliges Altargerät betrachten,
und er soll nichts nachlässig behandeln» (Kap.
31). Auf unser Problem angewendet, heisst das:
Wir müssen die Natur wieder sehen lernen als

Schöpfung Gottes, die von uns Ehrfurcht
verlangt, die wir nach dem Plan und Willen Gottes
pflegen sollen. Von daher kann es für einen
glaubenden Christen gar keinen Zweifel geben, dass

er sich engagiert einsetzt für den höchst aktuellen
Umweltschutz, wozu auch der Kampf gegen
unverantwortliche Ausbeutung der Naturschätze
gehört. Und weil die Ausbeutung weitgehend von
unserm Wirtschaftssystem mit dem quantitativen
Wachstum bedingt ist, güt es sich auch auf der
politischen Ebene einzusetzen für die Umwandlung

des Wirtschaftssystems vom quantitativen
zum qualitativen Wachstum. Und hier kann nun
von unten her ein Druck ausgeübt werden auch
auf die Wirtschaftsgewaltigen : durch Einsatz für
ein Leben in Anspruchslosigkeit, das sich nicht
mehr durch Reklame usw. zu immer grösserem
Konsum verleiten lässt.

Beim Evangelisten Mattäus lesen wir folgenden
Bericht: «Jesus nötigte die Jünger, das Boot zu
besteigen und ihm voraus an das andre Ufer zu
fahren... Das Boot hatte sich schon weit vom


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. V

