
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 4

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IV

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

Das Benediktinerkloster
eine Gemeinschaft der
Gottsucher IV
P. Anselm Bütler

Vor einigen Jahren kam ich ins Gespräch mit
einem religiös engagierten jungen Mann. Im Verlauf

des Gesprächs fiel von seiner Seite die
Bemerkung: «Ich habe mich schon mehrmals
gefragt, ob ich nicht in ein Kloster eintreten soll.»
Auf meine Gegenfrage, warum er vor diesem
Schritt zurückschrecke, kam die für mich
überraschende Antwort : «Es wäre alles gut und in
Ordnung. Nur eines könnte ich nicht, mich im
Gehorsam restlos binden, einer Gemeinschaft mich
voll unterordnen und mich einem Obern
vollständig ausliefern.» Diese offene und ehrliche
Antwort lässt erkennen, wie realistisch der hl.
Benedikt war, als er anordnete, ein Neueintretender
müsse darauf beobachtet werden, ob er Eifer,
Sinn habe für den Gehorsam. Ein Leben des klö¬

sterlichen Gehorsams ist gar nicht so
selbstverständlich. Es braucht dazu eine besondere Begabung'

religiös gesprochen : Fähigkeit zum Leben
im klösterlichen Gehorsam ist eine besondere
Gnadengabe Gottes, ein Charisma. Dass Benedikt

den klösterlichen Gehorsam tatsächlich so

versteht, wird sofort einsichtig, wenn wir erfahren,

wie er den Gehorsam, die Gehorsamshaltung

des Mönches versteht: «So ist es bei denen,
die vom Verlangen gedrängt sind, zum ewigen
Leben voranzuschreiten. Deshalb wählen sie den
schmalen Weg, von dem der Herr sagt: .Schmal
ist der Weg, der zum Leben führt' (Mt 7,14). Sie
leben nicht nach eigenem Gutdünken, folgen
nicht ihrer Lust und Laune, sondern leben nach
dem Entscheid und Befehl eines andern ; sie bleiben

im Kloster und verlangen danach, einen Abt
als Obern zu haben» (Kap. 5). Damit ist nicht
gesagt, dass dies der einzige Weg zu Gott, der
Gottsuche ist. Aber eindeutig ist gesagt, dass

zum benediktinischen Weg der Gottsuche
notwendig der Gehorsam gehört. Wir wollen in
diesem Artikel versuchen, Verständnis, Form und
Bedeutung des Gehorsams im Benediktinerklo-
ster etwas darzulegen.

1. Der Mensch, ein Hörer des Wortes'
Klösterlicher Gehorsam ist eine besondere
Gnadengabe Gottes. Aber diese Gabe hängt nicht
einfach in der Luft, wird gleichsam dem
Menschen von aussen angehängt. Die Gehorsams-
Gabe knüpft an bei der natürlichen Grundstruktur

des Menschen als Geschöpf. Aufgrund der
Geschöpflichkeit ist der Mensch notwendig ein
,Hörer des Wortes'. Benedikt knüpft bei seinem
Gehorsamsverständnis bewusst bei dieser
Geschöpflichkeit an. Wir haben im letzten Artikel
über das Gebet schon gesehen, dass Benedikt die
Motivation für das Beten in der Geschöpflichkeit
des Menschen verankert. Dasselbe liegt auch
beim Gehorsam vor. In diesem Sinn schreibt er
im Vorwort: «Wir müssen Gott mit den Gaben,
die er uns geschenkt hat, so gehorchen, dass er
nie als erzürnter Vater uns, seine Söhne, enterbt
oder als strenger Herr, zornig über unsere Sün-



86

den, uns wie nichtsnutzige Knechte der ewigen
Strafe überantwortet, weil wir ihm zur Herrlichkeit

nicht folgen wollten.»
Damit greift Benedikt einen Zentralgedanken der
Heiligen Schrift auf und sagt das auch ausdrücklich:

«Den eigenen Willen zu tun, verwehrt uns
die Schrift, wenn sie sagt: ,Wende dich ab von
den Regungen deines eigenen Willens' (Eccl
18, 30). Auch flehen wir zu Gott im Gebet, ,dass
sein Wille an uns geschehe' (Mt 6,10). Mit
gutem Grund werden wir also gelehrt, nicht unseren

eigenen Willen zu tun» (Kap. 7). So ist es

nicht verwunderlich, dass das Vorwort und damit
die ganze Regel mit einem Aufruf zum Hören
beginnt: «Horche, mein Sohn, auf die Weisungen

des Meisters, und neige das Ohr deines
Herzens. Nimm die Mahnung des gütigen Vaters
willig auf und erfülle sie durch die Tat. So wirst
du durch die Mühe des Gehorsams zu dem
zurückkehren, von dem du dich in der Trägheit des

Ungehorsams entfernt hast.» Alles geistliche
Leben, ja alles geschöpfliche Leben beginnt mit
dem ,Hören' auf Gottes Ruf. «Nach der Heiligen
Schrift gründet alle Schöpfung darin, dass Gott
ruft und die Kreatur diesen Ruf hört und ihm
gehorcht: ,Gott sprach: Es werde. Und es ward'
(1. Mos 1, 3ff.)- ,Er sprach — da wurden sie; Er
rief — da waren sie geschaffen' (Ps. 148,5). Das
tiefste Wesen des Geschöpfes ist: Ruf Gottes zu
sein, zu hören und zu tun, was Gott gesprochen.
Es ist dem Geschöpf wesentlich, dass Gott ihm
von Anfang an die Fähigkeit gibt, Gottes Ruf
aufzunehmen und ihm zu gehorchen. Wenn das

Geschöpf dem Ruf Gottes entspricht', wenn
das Horchen zum Gehorchen, zur Gehorsamstat
wird, erreicht das Geschöpf die Vollendung, die
es nach der Idee Gottes haben soll» (E.
Heufelder).

2. Der besondere Ort des Hörens 'für den
Mönch
Es stellt sich hier allerdings die Frage, wo denn
das Besondere des klösterlichen Gehorsams liege,
wenn alle Menschen, ja alle Geschöpfe von Natur
,Hörende' und damit auf den Gehorsam ange¬

legt sind. Der Unterschied zeigt sich im ,Ort',
wo Gott den Mönch anspricht. Der erste und
vorzüglichste ,Ort' des Gehorsams ist nach der Regel
Christus. «So richtet sich denn jetzt mein Wort
an dich: an jeden, der dem Eigenwillen entsagen
und die starken und herrlichen Waffen des
Gehorsams ergreifen will, um dem wahren König,
Christus, dem Herrn, zu dienen» (Vorwort). Wir
wollen uns also nie der Leitung dieses Meisters
entziehen, sondern im Kloster bis zum Tod an
seiner Lehre festhalten und in Geduld am Leiden
Christi teilnehmen, damit wir auch verdienen,
Anteil zu haben an der Herrlichkeit seines
Reiches» (Prolog). Mit dem gleichen Hinweis auf
Christus, mit dem die Regel beginnt, schliesst sie
auch: «Ist nicht jede Seite und jedes von Gott
beglaubigte Wort des Alten und Neuen
Testamentes eine gerade Richtschnur für das menschliche

Leben?» (Kap. 73). Dieser Gehorsam gegenüber

Christus bezieht sich sowohl auf die Lehre,
als auch auf das Beispiel des Lebens Christi. Von
jenen, die danach verlangen, einen Abt als Oberen

zu haben, sagt Benedikt: «Offenbar sind die
es, die den Herrn nachahmen und sich nach
seinem Wort richten: ,Ich bin nicht gekommen,
um meinen Willen zu tun, sondern den Willen
dessen, der mich gesandt hat' (Jo 6,38)» (Kap.
5);
Dieser Gehorsam gegen Christus erhält konkrete
Gestalt im Gehorsam gegen den Abt. «Der Abt
wird ,Herr' und ,Abt' genannt, weil der fromme
Glaube in ihm den Stellvertreter Christi sieht. Das
masst er (der Abt) sich nicht an ; vielmehr ehrt
und liebt man Christus in ihm» (Kap. 63). Darum

«unterwirft sich der Mönch seinen Obern aus
Liebe zu Gott in vollkommenem Gehorsam. So
ahmt er den Herrn nach, von dem der Apostel
sagt: ,Er war gehorsam bis zum Tod' (Phil 2,8)»
(Kap. 7). Weil der Gehorsam gegen den Abt
letztlich Gehorsam gegen Christus ist, kann
Benedikt entsprechend hohe Gehorsamsforderungen

stellen: «Es gibt kein Zögern, sobald der
Obere etwas befohlen hat ; die Mönche führen es

aus, als hätte Gott selbst es befohlen Sie
verzichten sofort auf ihre persönlichen Interessen,



87

geben den Eigenwillen auf, legen gleich alles aus
der Hand, lassen ihre Arbeit unvollendet liegen,
und mit dem raschen Schritt des Gehorsams
kommen sie durch die Tat dem Wort des
Befehlenden nach. Wie in einem einzigen Augenblick
folgt in der Schnelligkeit der Furcht Gottes beides

sofort aufeinander: der ergangene Befehl des

Meisters und die ausgeführte Tat des Jüngers»
(Kap. 5). Und Benedikt ,doppelt gleichsam
nach', um dieses Gehorsamsverständnis den
Mönchen ja tief einzuprägen: «Der Gehorsam ist
nur dann Gott wohlgefällig wenn der Befehl
nicht zaghaft, nicht säumig, nicht lustlos oder

gar mit Murren oder offener Widerrede ausgeführt

wird; denn der Gehorsam, den man den
Obern leistet, wird Gott erwiesen; er hat ja
gesagt: ,Wer euch hört, hört mich' (Lk 10,16). Der
Gehorsam muss von den Jüngern auch gern geleistet

werden; denn ,Gott liebt einen freudigen
Geber' (2 Cor 9,7). Wenn aber der Jünger
missmutig gehorcht, und wenn er murrt, nicht nur
mit dem Mund, sondern auch nur im Herzen,
dann findet er kein Gefallen vor Gott, selbst
wenn er den Befehl ausführt; denn Gott sieht
das murrende Herz» (Kap. 5). Es fällt auf, wie
sehr Benedikt das Murren verurteilt; denn im
Murren kommt die Grundhaltung des Ungehorsams

in besonderer Weise zum Ausdruck. Er
zählt Murren in gleicher Weise zum Ungehorsam
wie Widerspenstigkeit, Widersetzung gegen
einen Befehl des Obern, Übertretung der Regel
(vgl. Kap. 23). Dementsprechend auch die harten

Anordnungen gegen die Murrenden: «Aus
keinem Grund, in keinem Wort und keiner
Andeutung darf das Übel des Murrens aufkommen.
Sollte es aber festgestellt werden, so muss der
Betreffende sehr streng bestraft werden» (Kap. 34);
und in milderer, väterlicher Form: «Vor allem
mahnen wir, dass man das Murren unterlasse»
(Kap. 40).
Das allerdings verlangt vom Abt, dass er die
Leitung der Mönche auch so gestalte, dass kein
berechtigter Grund zum Murren oder zum
Ungehorsam entsteht. Wer den Küchendienst versehen

muss, erhalte, wenn nötig Hilfe, «damit sie

SIE LEBEN MIT IHM

Zu Ostern
P. Bruno Stephan Scherer

Das Ungeheure
uns und allen
zugemutet
— Krankheit und Tod —
ist überwunden
besiegt : ER lebt —
habt ihr's gehört?

Wir haben Zeugen :

Petrus und Thomas
Maria von Magdala
Johannes und Paulus
die Emmausjünger
Ignaz von Antiochien
und der von Loyola
Benedikt von Nursia
und Franz von Assisi
Doktor Martin Luther
Reinhold Schneider
und Papst Johannes

Sie glaubten
und starben
hoffend und liebend
Sie haben den Tod überwunden
sie leben
mit IHM



88

ihren Dienst ohne Murren versehen» (Kap. 53);
sie erhalten auch an Fasttagen über die festgesetzte

Nahrung hinaus etwas zu trinken und ein
Stück Brot, «damit sie ihren Brüdern bei der
Mahlzeit ohne Murren und grosse Mühe dienen
können» (Kap. 35). Wie diese und ähnliche
Anordnungen zeigen, verlangt Benedikt, dass der
Abt jeden berechtigten Grund zum Murren
beseitige: «Der Abt muss alles so anordnen und
regeln, dass es den Seelen zum Heil dient und die
Brüder ohne Grund zum Murren ihre Arbeit tun
können» (Kap. 41). Überhaupt stellt die hohe
Gehorsamsforderung gegenüber den Mönchen an
den Abt ebenso hohe Pflichten und Verantwortlichkeiten.

«Er muss wissen, dass er die Sorge für
kranke Seelen, nicht die Gewaltherrschaft über
gesunde übernommen hat» (Kap. 27). Benedikt
kann nicht intensiv genug den Abt auf diese

Verantwortung hinweisen: «Immer denke der Abt
daran, dass beim furchtbaren Gericht Gottes beides

Gegenstand der Untersuchung sein wird: seine

Lehre und der Gehorsam der Brüder» (Kap.
2). «Bei allen seinen Entscheidungen soll der Abt
an die Vergeltung Gottes denken» (Kap. 55). Bei
wichtigen Angelegenheiten soll der Abt den Rat
der Brüder anhören, dann die Sache bei sich
überlegen und tun, was er für richtig hält. «Aber
er soll wissen, dass er vor Gott über alle seine

Entscheidungen Rechenschaft ablegen muss»
(Kap. 3). Vor allem muss er sich an die «Weisungen

der Regel halten» (Kap. 3). «Der Abt handle
immer in Gottesfurcht und nach der Weisung
der Regel» (Kap. 3). «Vor allem muss der Abt die
vorliegende Regel in allen Punkten beobachten»
(Kap. 64).
Was vom Abt gilt, gilt natürlich auch von den
Mönchen. Auch sie stehen unter dem Gehorsam
der Regel : «Alle sollen in allem der Weisung der
Regel folgen, und niemand darf leichtfertig von
ihr abweichen» (Kap. 3). Damit das möglich ist,
sorgt Benedikt dafür, dass alle die Vorschriften
der Regel kennen. Dem Novizen wird sie während

des Prüfungsjahres dreimal vorgelesen, «damit

er weiss, zu was er sich beim Klostereintritt
verpflichtet» (Kap. 58). Aber auch allen Mön¬

chen soll die Regel öfters in der Klostergemeinschaft

vorgelesen werden, damit sich kein Bruder
mit Unkenntnis entschuldigen kann» (Kap. 66).
Denn die Regel ist nichts anderes als die unmittelbare

Anleitung zur Gottsuche: «Diese Regel
haben wir geschrieben, damit wir durch ihre
Beobachtung im Kloster einen Anfang im
klösterlichen Leben machen Darum sage ich zu
jedem, der rasch zum himmlischen Vaterland
gelangen will: Befolge mit der Hilfe Christi
zunächst diese bescheidene Regel, die wir für
Anfänger geschrieben haben. Dann wirst du
schliesslich mit Gottes Schutz die oben erwähnten

Höhen der Lehre und der Tugend erreichen»
(Kap. 73).
Schliesslich ist noch ein letzter ,Ort' des Hörens
aufzuzeigen, an dem der Mönch den Anruf Gottes

vernimmt : die Mitbrüder. Grundsätzlich ordnet

Benedikt an: «Die Tugend des Gehorsams
soll nicht nur dem Abt gegenüber von allen
geübt werden. Die Brüder sollen sich auch gegenseitig

gehorchen, in der Überzeugung, dass sie
auf diesem Weg des Gehorsams zu Gott gelangen»

(Kap. 73). Dieser gegenseitige Gehorsam ist
getragen von Ehrerbietung und Hochachtung.
Von den Mönchen soll das Schriftwort gelten:
«Übertrefft einander in gegenseitiger Achtung»
(Kap. 63; vgl. Rom 12,10). Diese Hochachtung
zeigt sich besonders darin, dass sie «ihre leiblichen
und charakterlichen Schwächen in grosser
Geduld aneinander ertragen» (Kap. 72). Das kann
zur Folge haben, dass man bereit ist, einem
schwächeren Bruder in der Arbeit beizustehen.
«Den Schwachen soll man Gehilfen geben, damit
sie ihren Dienst versehen können, ohne den Mut
zu verlieren. Überhaupt soll jeder Hilfe erhalten,
wie es die Grösse der Klostergemeinde und die
örtliche Lage erfordern» (Kap. 35). «Bei jedem
Amt im Kloster gilt der Grundsatz: Wenn
jemand Gehilfen braucht, werden sie ihm zugeteilt,

wer frei ist, übernimmt gehorsam die
Arbeit, die ihm aufgetragen wird» (Kap. 53).
Schliesslich ruft Benedikt in einem eigentlichen
,euphorischen Schlussappell' alle zum Eifer des
Gehorsams auf: «Die Mönche sollen sich in ge-



89

genseitigem Gehorsam zu überbieten suchen.
Keiner soll den eigenen Vorteil suchen, sondern
den des andern. Sie sollen einander selbstlos die
brüderliche Liebe erweisen. Gott sollen sie in Liebe

fürchten. Ihrem Abt sollen sie in aufrichtiger
und demütiger Liebe zugetan sein. Sie sollen
nichts höher schätzen als Christus, der uns alle
zum ewigen Leben führe» (Kap. 72).

3. Die Mühe des Gehorsams
Auch wenn Benedikt hier in fast hymnischer Art
den Gehorsam hervorhebt und die Mönche dafür
begeistern will, so dass sie gleichsam .jubelnd
gehorchen', so weiss er doch, dass Gehorsam zuerst
einmal etwas Mühseliges ist. Schon gleich zu
Beginn des Prologs, wo Benedikt die Grundwerte
des Klosterlebens aufzählt, spricht er offen und
ehrlich von dieser Mühe: «Nimm die Mahnung
des gütigen Vaters willig auf So wirst du
durch die Mühe des Gehorsams zu dem
zurückkehren, von dem du dich durch die Trägheit des

Ungehorsams entfernt hast.»
In diesem Text ist schon gesagt, warum der
Gehorsam mühsam ist: er steht immer im Kampf
gegen die .Trägheit des Ungehorsams'. Anstatt
Trägheit könnten wir auch sagen Bequemlichkeit,

anstatt von Ungehorsam könnten wir von
Eigenwillen sprechen. Im ersten Kapitel, in dem
Benedikt die verschiedenen Mönchsarten schildert,

bringt er diesen Gegensatz in drastischer
Weise zum Ausdruck. Da gibt es einmal die Sa-

rabaiten, die sich «nicht in der Zucht einer Regel
bewährt haben wie das Gold im Feuerofen,
sondern weich sind wie Blei Sie betrachten ihr
eigenes Behagen und Begehren als ihr Gesetz. Sie

nennen all das heilig, was sie selbst für gut und
wichtig halten; was sie aber ablehnen, das gilt
ihnen als verboten». Noch schlimmer sind nach
Benedikt die Gyrovagen (Umherschweifer): «Sie
sind Sklaven ihrer Launen und der Gaumenlust»
(Kap. 1). Demgegenüber will Benedikt «der
tüchtigsten Art, nämlich den Cönobiten, mit
Gottes Hilfe eine feste Ordnung geben. Das sind
Mönche, die im Kloster leben und die dienen
unter Abt und Regel» (Kap. 1).

Benedikt stellt hier zwei entscheidende
Grundhaltungen gegenüber: dienen bzw. gehorchen
auf der einen, nach eigenem Gutdünken leben
bzw. dem Eigenwillen frönen, also nicht gehorchen,

auf der andern Seite. Mit dem Hinweis,
dass Gehorchen Dienen ist, und dass die Cönobiten

unter Regel und Abt dienen, ist auch schon

gesagt, wem gegenüber Mönche gehorsam oder
ungehorsam bzw. eigenwillig sind. Was Benedikt
mit seiner Regel begründen will, ist nichts anderes

als «eine Schule für den Dienst des Herrn»
(Vorwort). Diese Schule zeichnet sich aus durch
die Haltung des Gehorsams. Und dieser Gehorsam

gegenüber Gott ist nicht leicht, weil der
Mensch immer wieder in Versuchung steht,
seinem Eigenwillen zu folgen. Die Mühe des
Gehorsams besteht also darin, gegen den verlockenden

Eigenwillen zu kämpfen und sich dem Willen

eines andern zu fügen.
Warum aber soll denn der Mensch nicht seinem
Eigenwillen folgen? Er hat ja schliesslich von
Gott den freien Willen erhalten? Die Antwort
auf solchen Einwand ist für Benedikt grundsätzlich

schon gegeben: Der Mensch ist Geschöpf.
Auch als freies Geschöpf muss er sich nach dem
Plan und Willen des Schöpfers richten. «In Freiheit

dienen», so könnte man Benedikts Lehre
vom Gehorsam zusammenfassen. Diese Sicht
streicht Benedikt besonders klar heraus, wo er
vom Novizen spricht, der vor der Entscheidung
steht, sich endgültig durch das Mönchsversprechen

zum klösterlichen Leben in der Gemeinschaft

zu verpflichten. Ihm wird die Regel vorgelesen

und dann gesagt: «Dies ist das Gesetz, unter

dem du dienen willst. Kannst du es beobachten,

so tritt ein! Kannst du es aber nicht, so steht
es dir frei wegzugehen.» Wenn der Novize sich

nun entschliesst, das Versprechen abzulegen, «so

muss er wissen, dass es ihm von diesem Tag an
auch durch das Gesetz der Regel nicht mehr
erlaubt ist, das Kloster zu verlassen, oder das Joch
der Regel vom Nacken zu schütteln, das er während

so langer Überlegung ablehnen oder annehmen

konnte» (Kap. 58).
Klösterlicher Gehorsam bezweckt also, den Ei-



90

genwillen auszurotten, um so ganz auf Gott hören

zu können. Darum wendet sich Benedikt «an
jeden, der dem Eigenwillen entsagen will»
(Vorwort). Er bietet also gleichsam allen ein
Programm, eine Hilfe an, die sich entschlossen
haben, ihren Eigenwillen zu überwinden.
Dementsprechend gibt er an den verschiedensten Stellen
immer wieder die Mahnung gegen den Eigenwillen.

Ganz kategorisch im Kapitel über die Werkzeuge

der guten Werke: «den Eigenwillen
hassen». Oder an anderer Stelle: «Niemand im Kloster

soll dem Begehren des eigenen Herzens
folgen» (Kap. 3).
Der tiefere Grund, den Eigenwillen zu bekämpfen,

liegt für Benedikt darin, dass im Eigenwillen
Tür und Tor offen stehen für den Weg ins
Verderben. Darum seine Mahnung, der Mönch soll
sich freihalten von den Sünden und Fehlern des

Eigenwillens (Kap. 7). Und wie gross diese
Gefahr sein kann, zeigt Benedikt auf anhand der
Hl. Schrift. «Den eigenen Willen zu tun,
verwehrt uns die Schrift, wenn sie sagt: .Wende
dich ab von den Begierden deines eigenen Willens'

(Eccli 18,30). Auch flehen wir zu Gott im
Gebet, ,dass sein Wille geschehe' (Mt 6,10). Mit
gutem Grund werden wir also belehrt, nicbt
unseren eigenen Willen zu tun. So beachten wir die
Mahnung der Heiligen Schrift: ,Es gibt Wege,
die den Menschen recht erscheinen, die aber am
Ende zur Tiefe der Hölle hinabführen' (Sprchw
16,25). Wir zittern auch vor dem Wort, das über
die Nachlässigen gesagt ist: .Verwerflich und
abscheulich sind sie geworden, weil sie ihrem eigenen

Willen gehorcht haben' (Ps 13,1)» (Kap. 7).
Damit aber wird gerade das Gegenteil von
dem erreicht, was Benedikt erreichen will:
Gemeinschaft mit Gott.
Gehorsam ist etwas Mühsames. Wird dadurch
nicht das ganze Klosterleben düster und traurig?
Benedikt ist nicht dieser Meinung. Er will bei der
«Gründung der Schule des Herrendienstes nichts
Hartes, nichts Schweres anordnen. Sollten jedoch
Vernunft und Billigkeit zur Besserung von Fehlern

und zur Bewahrung der Liebe da und dort
strengere Anforderungen stellen, so verlass nicht

gleich voll Angst und Schrecken den Weg des
Heiles, der am Anfang nun einmal eng sein
muss» (Vorwort). Benedikt sieht vielmehr, dass
der Mönch mit der Zeit am Gehorsam Freude
empfinden kann. «Auf der zweiten Stufe der
Demut liebt der Mönch seinen eigenen Willen nicht
und findet kein Gefallen daran, seine Wünsche
zu erfüllen, sondern richtet sich in seinem Tun
nach dem Wort des Herrn, der sagt: ,Ich bin
nicht gekommen, um meinen Willen zu tun,
sondern den Willen dessen, der mich gesandt
hat' (Jo 6, 38)». Der Mönch kann im Verlauf des
Klosterlebens zu jener Gottesliebe gelangen, die
ihm die Kraft gibt, «alle Vorschriften, die er bisher

nur aus Angst beobachtete, jetzt ohne Mühe,
infolge von Gewöhnung wie von selbst zu erfüllen,

nicht mehr aus Furcht vor der Hölle, sondern
aus Liebe zu Christus, und weil das Gute ihm zur
Gewohnheit, die Tugend zur Freude geworden
ist» (Kap. 7). Menschlich gesehen könnte das als
Illusion oder übertriebener Optimismus erscheinen.

Das weiss Benedikt auch. Aber er hat selber
erfahren, dass das möglich ist durch Gott: «Diesen

Zustand der Vollendung wird der Herr durch
den Heiligen Geist huldvoll an seinem Arbeiter
offenbar machen, der frei geworden ist von Fehlern

und Sünden» (Kap. 7).

4. Benediktinischer Gehorsam —
blinder Autoritätsgehorsam
Dem heutigen Menschen kommt das
Gehorsamsverständnis, wie es in der Benediktusregel für die
Mönche dargelegt wird, menschenunwürdig vor.
Benedikt verlangt eine vollständige Bindung an
den Willen und den Entscheid des Abtes, der
Mönch besitzt keine Selbständigkeit, ja es macht
den Eindruck, der Mönch müsse dem Abt volle
Hörigkeit leisten. Dieser Eindruck wird noch
verstärkt, wenn wir andere Anordnungen Benedikts
über die Gehorsamshaltung des Mönches beachten.

Vom Verwalter des Klosters fordert Benedikt,

dass er «nichts ohne Auftrag des Abtes tun
soll ; er soll sich an die erhaltenen Anweisungen
halten In Dinge, die der Abt ihm vorenthalten

hat, mische er sich nicht ein» (Kap. 31). Die



91

Dekane «führen die Aufsicht über die Dekanien
im Einklang mit den Weisungen des Abtes»
(Kap. 21); der Prior «soll in Ehrfurcht das
ausführen, was ihm sein Abt aufträgt» (Kap. 65).
Und ganz allgemein stellt Benedikt die Norm
auf: «Wer irgend etwas noch so Geringfügiges
tut ohne Erlaubnis des Abtes, verfällt der Strafe
der Regel» (Kap. 67); vielmehr «soll man alles
mit Zustimmung des Abtes tun» (Kap. 49). Und
es ist ein echtes Zeichen von Demut, die für
Benedikt ganz entscheidend ist für die Gottsuche,
wenn der Mönch nur das tut, «wozu die gemeinsame

Regel des Klosters und das Beispiel der
Vorfahren mahnen» (Kap. 7).
Ist solcher Gehorsam heute noch echt vollziehbar?

Heute, da der Wert der freien Selbstverwirklichung,

der persönlichen Initiative als Zentralwert

des Menschen erkannt ist? Es ist nicht zu
leugnen, dass die von Benedikt verlangte
Gehorsamshaltung grosse Gefahren in sich schliesst.
Nicht nur, dass solche Gehorsamshaltung einen
Mönch in falsche Unselbständigkeit, ja in
Infantilismus führen kann. Solcher Gehorsam kann
auch zu einer passiven Haltung führen, die jedes
lebendige Bemühen um persönlichen Fortschritt
auf dem Weg zu Gott blockiert. Es kommt zur
viel beschworenen ,Verhärtung im Guten'.
Solcher Gehorsam kann auch dazu anleiten, jede
Verantwortung auf den Obern abzuschieben,
anstatt auf das eigene Gewissen zu horchen, sich
abzusichern mit dem ,Willen des Obern'. Es ist
nicht zu leugnen, dass in Klöstern all diese
Fehlhaltungen immer wieder auftreten.
Es waren wohl beide Faktoren, das neue
Selbstverständnis des heutigen Menschen in einer
Zivilisation, die viele Selbstentscheidungen abfordert,

und die möglichen Fehlwirkungen des
traditionellen monastischen Gehorsams, welche das

Konzil dazu führten, im Ordensdekret ein neues,
zeitgemässes Gehorsamsverständnis darzulegen :

«Die Obern sollen die Untergebenen dahin führen,

dass sie in der Ausübung ihrer Ämter und in
der Durchführung der ihnen übertragenen
Aufgaben in aktivem und verantwortlichem Gehorsam

mitarbeiten. Sie sollen sie deshalb auch be¬

reitwillig anhören und sogar deren Mitplanen
zum Wohl des Instituts und der Kirche fördern»
(Nr. 14). Dementsprechend mahnen die neuen
Satzungen der Schweizerischen Benediktinerkongregation,

die Anleitung sein wollen für eine
,Benediktinische Lebensform heute': Wir
betrachten den Gehorsam als Teilhabe am
Gehorsam Christi Dieser Gehorsam schliesst im
Mönch die Bereitschaft zum Hören und Erfüllen
ein Der so verstandene Gehorsam ist nicht
Verzicht auf das eigene Gewissen, auf Initiative
und kritische Einsicht. Er bindet unsern Eigensinn

und Individualismus Gemäss dem
Grundsatz der Subsidiarität ist den Mitbrüdern
auf allen Ebenen die entsprechende Verantwortung

und Kompetenz zuzuweisen» (Nr. 20). Und
ganz grundsätzlich: «Sinngemäss und dem Geist
der Regel entsprechend hat er (der Mönch)
Anspruch auf Wahrung seiner Grundrechte als
Mensch und als Christ» (Nr. 170).
Aber, wird damit nicht «Verrat geübt an der
Regel»; wird nicht die Grundforderung Benedikts
übertreten: «Alle sollen in allem der Weisung
der Regel folgen» (Kap. 3), und, speziell an den
Abt gerichtet: «Vor allem muss der Abt diese

vorliegende Regel in allen Punkten beachten»
(Kap. 64)? — Gewiss, es wäre falsch, heutiges
Gehorsamsverständnis in die Regel hineinzule-
sen. Aber, wenn wir alle Stellen der Regel beachten,

so dürfen wir sagen, dass Benedikt in seiner
Regel die Ansatzpunkte für heutiges klösterliches
Gehorsamsverständnis gelegt hat. So fügt er zur
eben zitierten Stelle aus dem 3. Kapitel die
Einschränkung bei: «Niemand darf leichtfertig von
ihr (der Regel) abweichen.» Es gibt also Gründe,
die ein Abweichen, besser gesagt, eine sinngemässe

Anwendung der Regel gestatten. Benedikt
weist indirekt auf solche Gründe hin. Als
entscheidenden und wichtigsten Grund darf hier
angeführt werden: der Wille Gottes. Benedikt
rechnet sehr ernsthaft damit, dass Gott einem
Mönch besondere ,Eingebungen' schenken kann.
So beginnt Benedikt das Kapitel über «das Mass
der Getränke» (40) mit dem Grundsatz: «Jeder
hat seine besondere Gabe von Gott, der eine die-



92

se, der andere jene.» Dementsprechend rechnet
Benedikt, dass einzelne Mönche die Gabe der
Enthaltsamkeit geschenkt bekommen: «Wem
Gott die Kraft gibt, sich vom Wein zu enthalten,
der wisse, dass er einen besonderen Lohn
empfangen wird.» Er rechnet auch mit andern
Gnadengaben, zum Beispiel der Gabe des Gebetes.
Wer den Antrieb zum Gebet spürt, darf auch
während der Arbeit diesem Antrieb nachgeben,
ohne den Abt zuerst zu fragen (vgl. Kap. 52).
Das aktive Moment, das hier dem Mönch
zugestanden wird, kommt direkt zur Sprache im
Kapitel 3 über die .Berufung der Brüder zum Rat'.
Hier wird klar, dass die Mönche nicht nur passive
Befehlsempfänger sind, sondern dass sie aktiv
miteinbezogen werden in den Prozess, den Willen

Gottes zu erkennen. Der Abt «soll den Rat
der Brüder anhören, dann die Sache bei sich
überlegen und das tun, was er für richtig hält.
Dass zur Beratung alle gerufen werden, bestimmen

wir deshalb, weil der Herr oft einem Jüngeren

offenbart, was das Bessere ist.» Hier wird klar
ersichtlich, dass Benedikt aus einer tiefen
Glaubenshaltung heraus das Mitspracherecht aller
nicht nur notgedrungen akzeptiert, sondern als

sachnotwendig vorschreibt.
Benedikt rechnet auch mit dem aktiven,
«kritischen» Gehorsam. «Wird einem Bruder etwas
Schweres oder Unmögliches aufgetragen, so nehme

er den Befehl des Vorgesetzten gelassen und
gehorsam an. Wenn er aber sieht, dass die auferlegte

Last das Mass seiner Kräfte durchaus
übersteigt, dann soll er dem Obern geduldig und be<-

scheiden darlegen, warum er den Auftrag nicht
ausführen kann» (Kap. 68). Gewiss bleibt das
letzte Urteil nach Benedikt beim Obern, dem der
Mönch letztlich aus dem Glauben heraus gehorchen

soll, «im Vertrauen auf die Hilfe Gottes».
Gewiss kann auch hier falscher «Glaubensgehorsam»

sich breit machen. Heute sehen wir, dass
hier eine Grenze des Gehorsams eintreten kann,
weil einer aus Gewissensgründen einem Befehl
nicht gehorchen kann, und zwar nicht nur, weil
der Befehl sittlich Schlechtes anordnen würde —
an so etwas denkt Benedikt überhaupt nicht —,

sondern weil der Mönch sieht, dass hier etwas
aufgetragen wird, das letztlich nicht zum Nutzen,

sondern zum Schaden gereicht. Hier liegt
wohl der entscheidende Punkt für das richtige
Gehorsamsverständnis bei Benedikt. Gehorsam
ist nie Selbstzweck, sondern ist Hilfe für den
einzelnen. Dementsprechend hat der Abt seine
Anordnungen zu treffen: «Der Abt soll wissen, dass

er mehr zum Helfen als zum Befehlen da ist
Er suche mehr geliebt als gefürchtet zu werden.»
Sein Auftrag ist, die Mönche immer eifriger zu
Gottsuchern zu formen. Darum das entscheidende

Wort Benedikts an den Abt: «Er ordne alles
so massvoll an, dass die Starken angezogen und
die Schwachen nicht abgeschreckt werden» (Kap.
64).
Wenn wir diese Aspekte des benediktinischen
Gehorsams beachten, dürfen wir ehrlich sagen:
Monastischer Gehorsam ist auch heute noch zeit-
gemäss. Ja er hat heute eine neue Sendung: Den
Menschen wieder bewusst zu machen, dass sie

zuerst ,Hörer des Wortes' sind. Wenn wir ehrlich
sein wollen, müssen wir sagen, dass das Pendel
der .Emanzipation' die richtige Mitte noch nicht
gefunden hat. Wir stehen kulturell und religiös
immer noch in einer Ablösungsphase von einem
zu stark autoritär verstandenen Gehorsam. Jede
Ablösungsphase schlägt zuerst ins Gegenteil.
Hier kann die Gehorsamslehre des hl. Benedikt,
hier können die Mönche durch ihren richtig
verstandenen zeitgemässen Gehorsam der heutigen
Welt helfen, die richtige Mitte zu finden
zwischen falsch verstandener Abhängigkeit und
falsch verstandener Selbstherrlichkeit.


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IV

