Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 4

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IV
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster —
eine Gemeinschaft der
Gottsucher 1V

P. Anselm Biitler

Vor einigen Jahren kam ich ins Gesprich mit ei-
nem religiés engagierten jungen Mann. Im Ver-
lauf des Gesprichs fiel von seiner Seite die Be-
merkung: «Ich habe mich schon mehrmals ge-
fragt, ob ich nicht in ein Kloster eintreten soll.»
Auf meine Gegenfrage, warum er vor diesem
Schritt zuriickschrecke, kam die fiir mich tiberra-
schende Antwort: «Es wire alles gut und in Ord-
nung. Nur eines konnte ich nicht, mich im Ge-
horsam restlos binden, einer Gemeinschaft mich
voll unterordnen und mich einem Obern voll-
stindig ausliefern.» Diese offene und ehrliche
Antwort lisst erkennen, wie realistisch der hl. Be-
nedikt war, als er anordnete, ein Neueintretender
miisse darauf beobachtet werden, ob er Eifer,
Sinn habe fiir den Gehorsam. Ein Leben des klo-

85

sterlichen Gehorsams ist gar nicht so selbstver-
stindlich. Es braucht dazu eine besondere ,Bega-
bung’, religios gesprochen: Fihigkeit zum Leben
im klosterlichen Gehorsam ist eine besondere
Gnadengabe Gottes, ein Charisma. Dass Bene-
dikt den klosterlichen Gehorsam tatsichlich so
versteht, wird sofort einsichtig, wenn wir erfah-
ren, wie er den Gehorsam, die Gehorsamshal-
tung des Ménches versteht: «So ist es bei denen,
die vom Verlangen gedringt sind, zum ewigen
Leben voranzuschreiten. Deshalb wihlen sie den
schmalen Weg, von dem der Herr sagt: ,Schmal
ist der Weg, der zum Leben fiihrt* (Mt 7,14). Sie
leben nicht nach eigenem Gutdiinken, folgen
nicht threr Lust und Laune, sondern leben nach
dem Entscheid und Befehl eines andern ; sie blei-
ben im Kloster und verlangen danach, einen Abt
als Obern zu habens (Kap. 5). Damit ist nicht
gesagt, dass dies der einzige Weg zu Gott, der
Gottsuche ist. Aber eindeutig ist gesagt, dass
zum benediktinischen Weg der Gottsuche not-
wendig der Gehorsam gehosrt. Wir wollen in die-
sem Artikel versuchen, Verstindnis, Form und
Bedeutung des Gehorsams im Benediktinerklo-
ster etwas darzulegen.

1. Der Mensch, ein ,Horer des Wortes'

Klosterlicher Gehorsam ist eine besondere Gna-
dengabe Gottes. Aber diese Gabe hingt nicht
einfach in der Luft, wird gleichsam dem Men-
schen von aussen angehingt. Die Gehorsams-
Gabe kniipft an bei der natiirlichen Grundstruk-
tur des Menschen als Geschopf. Aufgrund der
Geschopflichkeit ist der Mensch notwendig ein
,Horer des Wortes‘. Benedikt kniipft bei seinem
Gehorsamsverstindnis bewusst bei dieser Ge-
schopflichkeit an. Wir haben im letzten Artikel
iiber das Gebet schon gesehen, dass Benedikt die
Motivation fiir das Beten in der Geschopflichkeit
des Menschen verankert. Dasselbe liegt auch
beim Gehorsam vor. In diesem Sinn schreibt er
im Vorwort: «Wir miissen Gott mit den Gaben,
die er uns geschenkt hat, so gehorchen, dass er
nie als erziirnter Vater uns, seine Sohne, enterbt
oder als strenger Herr, zornig iiber unsere Siin-



86

den, uns wie nichtsnutzige Knechte der ewigen
Strafe iiberantwortet, weil wir ihm zur Hertlich-
keit nicht folgen wollten.»

Damit greift Benedikt einen Zentralgedanken der
Heiligen Schrift auf und sagt das auch ausdriick-
lich: «Den eigenen Willen zu tun, verwehrt uns
die Schrift, wenn sie sagt: ,Wende dich ab von
den Regungen deines eigenen Willens' (Eccl
18,30). Auch flehen wir zu Gott im Gebet, ,dass
sein Wille an uns geschehe* (Mt 6,10). Mit gu-
tem Grund werden wir also gelehrt, nicht unse-
ren eigenen Willen zu tun» (Kap. 7). So ist es
nicht verwunderlich, dass das Vorwort und damit
die ganze Regel mit einem Aufruf zum Héren
beginnt: «Horche, mein Sohn, auf die Weisun-
gen des Meisters, und neige das Ohr deines Her-
zens. Nimm die Mahnung des giitigen Vaters
willig auf und erfiille sie durch die Tat. So wirst
du durch die Mithe des Gehorsams zu dem zu-
riickkehren, von dem du dich in der Trigheit des
Ungehorsams entfernt hast.» Alles geistliche Le-
ben, ja alles geschopfliche Leben beginnt mit
dem ,Horen‘ auf Gottes Ruf. «Nach der Heiligen
Schrift griindet alle Schopfung darin, dass Gott
ruft und die Kreatur diesen Ruf hért und ihm
gehorcht: | Gott sprach: Es werde. Und es ward®
(1. Mos 1, 3ff.). ,Er sprach — da wurden sie; Er
rief — da waren sie geschaffen‘ (Ps. 148,5). Das
tiefste Wesen des Geschopfes ist: Ruf Gottes zu
sein, zu héren und zu tun, was Gott gesprochen.
Es ist dem Geschdpt wesentlich, dass Gott ihm
von Anfang an . .. die Fihigkeit gibt, Gottes Ruf
aufzunehmen und ihm zu gehorchen. Wenn das
Geschépf dem Ruf Gottes ,entspricht’, ... wenn
das Horchen zum Gehorchen, zur Gehorsamstat
wird, erreicht das Geschopf die Vollendung, die
es nach der Idee Gottes haben soll» (E. Heu-
felder).

2. Der besondere ,Ort des Horens' fiir den

Méonch

Es stellt sich hier allerdings die Frage, wo denn
das Besondere des klosterlichen Gehorsams liege,
wenn alle Menschen, ja alle Geschépfe von Natur
,Hoérende‘ und damit auf den Gehorsam ange-

legt sind. Der Unterschied zeigt sich im ,Ort’,
wo Gott den Mdnch anspricht. Der erste und vor-
ziiglichste ,Ort* des Gehorsams ist nach der Regel
Christus. «So richtet sich denn jetzt mein Wort
an dich: an jeden, der dem Eigenwillen entsagen
und die starken und herrlichen Waffen des Ge-
horsams ergreifen will, um dem wahren Kénig,
Christus, dem Herrn, zu dienens (Vorwort). Wir
wollen uns also nie der Leitung dieses Meisters
entziehen, sondern 1m Kloster bis zum Tod an
seiner Lehre festhalten und in Geduld am Leiden
Christi teilnehmen, damit wir auch verdienen,
Anteil zu haben an der Herrlichkeit seines Rei-
ches» (Prolog). Mit dem gleichen Hinweis auf
Christus, mit dem die Regel beginnt, schliesst sie
auch: «Ist nicht jede Seite und jedes von Gott
beglaubigte Wort des Alten und Neuen Testa-
mentes eine gerade Richtschnur fiir das menschli-
che Leben?» (Kap. 73). Dieser Gehorsam gegen-
iiber Christus bezieht sich sowohl auf die Lehre,
als auch auf das Beispiel des Lebens Christi. Von
jenen, die danach verlangen, einen Abt als Obe-
ren zu haben, sagt Benedikt: «Offenbar sind die
es, die den Herrn nachahmen und sich nach sei-
nem Wort richten: Ich bin nicht gekommen,
um meinen Willen zu tun, sondern den Willen
dessen, der mich gesandt hat‘ (Jo 6,38)» (Kap.
5). |

Dieser Gehorsam gegen Christus erhilt konkrete
Gestalt im Gehorsam gegen den Abt. «Der Abt
wird ,Herr* und ,Abt‘ genannt, weil der fromme
Glaube in ihm den Stellvertreter Christi sieht. Das
masst er (der Abt) sich nicht an; vielmehr ehrt
und liebt man Christus in ihm» (Kap. 63). Dar-
um «unterwirft sich der Ménch seinen Obern aus
Liebe zu Gott in vollkommenem Gehorsam. So
ahmt er den Herrn nach, von dem der Apostel
sagt: ,Er war gehorsam bis zum Tod* (Phil 2, 8)»
(Kap. 7). Weil der Gehorsam gegen den Abt
letztlich Gehorsam gegen Christus ist, kann Be-
nedikt entsprechend hohe Gehorsamsforderun-
gen stellen: «Es gibt kein Zogern, sobald der
Obere etwas befohlen hat; die Ménche fiihren es
aus, als hitte Gott selbst es befohlen . . . Sie ver-
zichten sofort auf ihre personlichen Interessen,



geben den Eigenwillen auf, legen gleich alles aus
der Hand, lassen ihre Arbeit unvollendet liegen,
und mit dem raschen Schritt des Gehorsams
kommen sie durch die Tat dem Wort des Befeh-
lenden nach. Wie in einem einzigen Augenblick
folgt in der Schnelligkeit der Furcht Gottes bei-
des sofort aufeinander: der ergangene Befehl des
Meisters und die ausgefithrte Tat des Jiingers»
(Kap. 5). Und Benedikt ,doppelt gleichsam
nach’, um dieses Gehorsamsverstindnis den
Ménchen ja tief einzuprigen: «Der Gehorsam ist
nur dann Gott wohlgefillig ... wenn der Befehl
nicht zaghaft, nicht siumig, nicht lustlos oder
gar mit Murren oder offener Widerrede ausge-
fiihrt wird; denn der Gehorsam, den man den
Obern leistet, wird Gott erwiesen; er hat ja ge-
sagt: ,Wer euch hort, hort mich® (Lk 10,16). Der
Gehorsam muss von den Jiingern auch gern gelei-
stet werden; denn ,Gott liebt einen freudigen
Geber* (2 Cor 9,7). Wenn aber der Jiinger miss-
mutig gehorcht, und wenn er murrt, nicht nur
mit dem Mund, sondern auch nur im Herzen,
dann findet er kein Gefallen vor Gott, selbst
wenn er den Befehl ausfithrt; denn Gott sieht
das murrende Herzs (Kap. 5). Es fillt auf, wie
sehr Benedikt das Murren verurteilt; denn im
Murren kommt die Grundhaltung des Ungehor-
sams in besonderer Weise zum Ausdruck. Er
zihlt Murren in gleicher Weise zum Ungehorsam
wie Widerspenstigkeit, Widersetzung gegen ei-
nen Befehl des Obern, Ubertretung der Regel
(vgl. Kap. 23). Dementsprechend auch die har-
ten Anordnungen gegen die Murrenden: <«Aus
keinem Grund, in keinem Wort und keiner An-
deutung darf das Ubel des Murrens aufkommen.
Sollte es aber festgestellt werden, so muss der Be-
treffende sehr streng bestraft werden» (Kap. 34);
und in milderer, viterlicher Form: «Vor allem
mahnen wir, dass man das Murren unterlasses
(Kap. 40).

Das allerdings verlangt vom Abt, dass er die Lei-
tung der Mdnche auch so gestalte, dass kein be-
rechtigter Grund zum Murren oder zum Unge-
horsam entsteht. Wer den Kiichendienst verse-
hen muss, erhalte, wenn notig Hilfe, «damit sie

87

SIE LEBEN MIT IHM

Zu Ostern
P. Bruno Stephan Scherer

Das Ungeheure

uns und allen

zugemutet

— Krankheit und Tod —
1st iiberwunden

besiegt: ER lebt —

habt ihr’s gehort?

Wir haben Zeugen:
Petrus und Thomas
Maria von Migdala
Johannes und Paulus
die Emmausjiinger
[gnaz von Antiochien
und der von Loyola
Benedikt von Nursia
und Franz von Assisi
Doktor Martin Luther
Reinhold Schneider
und Papst Johannes

Sie glaubten

und starben

hoffend und liebend

Sie haben den Tod iiberwunden

ste leben
mit IHM



88

ihren Dienst ohne Murren versehens (Kap. 53);
sie erhalten auch an Fasttagen iiber die festge-
setzte Nahrung hinaus etwas zu trinken und ein
Stiick Brot, «damit sie ihren Briidern bei der
Mahlzeit ohne Murren und grosse Miihe dienen
konnen» (Kap. 35). Wie diese und dhnliche An-
ordnungen zeigen, verlangt Benedikt, dass der
Abt jeden berechtigten Grund zum Murren be-
seitige: «Der Abt muss alles so anordnen und re-
geln, dass es den Seelen zum Heil dient und die
Briider ohne Grund zum Murren ihre Arbeit tun
konnen» (Kap. 41). Uberhaupt stellt die hohe
Gehorsamsforderung gegeniiber den Monchen an
den Abt ebenso hohe Pflichten und Verantwort-
lichkeiten. «Er muss wissen, dass er die Sorge fiir
kranke Seelen, nicht die Gewaltherrschaft iiber
gesunde tibernommen hat» (Kap. 27). Benedikt
kann nicht intensiv genug den Abt auf diese Ver-
antwortung hinweisen: «Immer denke der Abt
daran, dass beim furchtbaren Gericht Gottes bei-
des Gegenstand der Untersuchung sein wird: sei-
ne Lehre und der Gehorsam der Briiders (Kap.
2). «Bei allen seinen Entscheidungen soll der Abt
an die Vergeltung Gottes denken» (Kap. 55). Bei
wichtigen Angelegenheiten soll der Abt den Rat
der Briider anhéren, dann die Sache bei sich
tiberlegen und tun, was er fiir richtig hilt. «<Aber
er soll wissen, dass er vor Gott iiber alle seine
Entscheidungen Rechenschaft ablegen muss»
(Kap. 3). Vor allem muss er sich an die «Weisun-
gen der Regel halten» (Kap. 3). «<Der Abt handle
immer in Gottesfurcht und nach der Weisung
der Regel» (Kap. 3). «Vor allem muss der Abt die
vorliegende Regel in allen Punkten beobachten»
(Kap. 64).

Was vom Abt gilt, gilt natiirlich auch von den
Ménchen. Auch sie stehen unter dem Gehorsam
der Regel: «Alle sollen in allem der Weisung der
Regel folgen, und niemand darf leichtfertig von
ihr abweichen» (Kap. 3). Damit das moglich ist,
sorgt Benedikt dafiir, dass alle die Vorschriften
der Regel kennen. Dem Novizen wird sie wih-
rend des Priifungsjahres dreimal vorgelesen, «da-
mit er weiss, zu was er sich beim Klostereintritt
verpflichtets (Kap. 58). Aber auch allen Mén-

chen soll die Regel 6fters in der Klostergemein-
schaft vorgelesen werden, damit sich kein Bruder
mit Unkenntnis entschuldigen kann» (Kap. 66).
Denn die Regel ist nichts anderes als die unmit-
telbare Anleitung zur Gottsuche: «Diese Regel
haben wir geschrieben, damit wir durch ihre Be-
obachtung im Kloster . .. einen Anfang im kl&-
sterlichen Leben machen ... Darum sage ich zu
jedem, der rasch zum himmlischen Vaterland ge-
langen will: Befolge mit der Hilfe Christi zu-
nichst diese bescheidene Regel, die wir fiir An-
finger geschrieben haben. Dann wirst du
schliesslich mit Gottes Schutz die oben erwihn-
ten Hohen der Lehre und der Tugend erreichens
(Kap. 73).

Schliesslich 1st noch ein letzter ,Ort' des Horens
aufzuzeigen, an dem der Ménch den Anruf Got-
tes vernimmt: die Mitbriidder. Grundsitzlich ord-
net Benedikt an: «Die Tugend des Gehorsams
soll nicht nur dem Abt gegeniiber von allen ge-

bt werden. Die Briider sollen sich auch gegen-

seitig gehorchen, in der Uberzeugung, dass sie
auf diesem Weg des Gehorsams zu Gott gelan-

gen» (Kap. 73). Dieser gegenseitige Gehorsam ist
getragen von Ehrerbietung und Hochachtung.
Von den Ménchen soll das Schriftwort gelten:

«Ubertrefft einander in gegenseitiger Achtung»
(Kap. 63; vgl. Rom 12,10). Diese Hochachtung
zeigt sich besonders darin, dass sie «ihre leiblichen
und charakterlichen Schwichen in grosser Ge-
duld aneinander ertragens (Kap. 72). Das kann
zur Folge haben, dass man bereit ist, einem
schwicheren Bruder in der Arbeit beizustehen.
«Den Schwachen soll man Gehilfen geben, damit
sie ihren Dienst versehen konnen, ohne den Mut
zu verlieren. Uberhaupt soll jeder Hilfe erhalten,
wie es die Grosse der Klostergemeinde und die
ortliche Lage erfordern» (Kap. 35). «Bei jedem
Amt im Kloster gilt der Grundsatz: Wenn je-
mand Gehilfen braucht, werden sie ihm zuge-
teilt, wer frei ist, iibernimmt gehorsam die Ar-
beit, die ihm aufgetragen wird> (Kap. 53).
Schliesslich ruft Benedikt in einem eigentlichen
,euphorischen Schlussappell® alle zum Eifer des
Gehorsams auf: «Die Monche sollen sich in ge-



genseitigem Gehorsam zu iiberbieten suchen.
Keiner soll den eigenen Vorteil suchen, sondern
den des andern. Sie sollen einander selbstlos die
briiderliche Liebe erweisen. Gott sollen sie in Lie-
be fiirchten. Threm Abt sollen sie in aufrichtiger
und demiitiger Liebe zugetan sein. Sie sollen
nichts héher schitzen als Christus, der uns alle
zum ewigen Leben fiihre» (Kap. 72).

3. Die Miihe des Gehorsams

Auch wenn Benedikt hier in fast hymnischer Art
den Gehorsam hervorhebt und die Ménche dafiir
begeistern will, so dass sie gleichsam ,jubelnd ge-
horchen®, so weiss er doch, dass Gehorsam zuerst
einmal etwas Miihseliges ist. Schon gleich zu Be-
ginn des Prologs, wo Benedikt die Grundwerte
des Klosterlebens aufzihlt, spricht er offen und
ehrlich von dieser Miihe: «Nimm die Mahnung
des giitigen Vaters willig auf ... So wirst du
durch die Miihe des Gehorsams zu dem zuriick-
kehren, von dem du dich durch die Trigheit des
Ungehorsams entfernt hast.»

In diesem Text ist schon gesagt, warum der Ge-
horsam miihsam ist: er steht immer im Kampf
gegen die ,Trigheit des Ungehorsams‘. Anstatt
Trigheit kénnten wir auch sagen Bequemlich-
keit, anstatt von Ungehorsam kénnten wir von
Eigenwillen sprechen. Im ersten Kapitel, in dem
Benedikt die verschiedenen Ménchsarten schil-
dert, bringt er diesen Gegensatz in drastischer
Weise zum Ausdruck. Da gibt es einmal die Sa-
rabaiten, die sich «nicht in der Zucht einer Regel
bewihrt haben wie das Gold im Feuerofen, son-
dern weich sind wie Blei ... Sie betrachten ihr
eigenes Behagen und Begehren als thr Gesetz. Sie
nennen all das heilig, was sie selbst fiir gut und
wichtig halten; was sie aber ablehnen, das gilt
ithnen als verbotens. Noch schlimmer sind nach
Benedikt die Gyrovagen (Umherschweifer): «Sie
sind Sklaven ihrer Launen und der Gaumenlust»
(Kap. 1). Demgegeniiber will Benedikt «der
tiichtigsten Art, nimlich den Conobiten, mit
Gottes Hilfe eine feste Ordnung geben. Das sind
Ménche, die 1m Kloster leben und die dienen
unter Abt und Regel»> (Kap. 1).

89

Benedikt stellt hier zwei entscheidende Grund-
haltungen gegeniiber: dienen bzw. gehorchen
auf der einen, nach eigenem Gutdiinken leben
bzw. dem Eigenwillen fronen, also nicht gehor-
chen, auf der andern Seite. Mit dem Hinwesis,
dass Gehorchen Dienen ist, und dass die Cénobi-
ten unter Regel und Abt dienen, ist auch schon
gesagt, wem gegeniiber Monche gehorsam oder
ungechorsam bzw. eigenwillig sind. Was Benedikt
mit seiner Regel begriinden will, ist nichts ande-
res als «eine Schule fiir den Dienst des Herrn»
(Vorwort). Diese Schule zeichnet sich aus durch
die Haltung des Gehorsams. Und dieser Gehor-
sam gegeniiber Gott ist nicht leicht, weil der
Mensch immer wieder in Versuchung steht, sei-
nem Eigenwillen zu folgen. Die Miihe des Ge-
horsams besteht also darin, gegen den verlocken-
den Eigenwillen zu kimpfen und sich dem Wil-
len eines andern zu fiigen.

Warum aber soll denn der Mensch nicht seinem
Eigenwillen folgen? Er hat ja schliesslich von
Gott den freien Willen erhalten? Die Antwort
auf solchen Einwand ist fiir Benedikt grundsitz-
lich schon gegeben: Der Mensch ist Geschopf.
Auch als freies Geschépf muss er sich nach dem
Plan und Willen des Schépfers richten. «In Frei-
heit dienens, so kénnte man Benedikts Lehre
vom Gehorsam zusammenfassen. Diese Sicht
streicht Benedikt besonders klar heraus, wo er
vom Novizen spricht, der vor der Entscheidung
steht, sich endgiiltig durch das Monchsverspre-
chen zum klgsterlichen Leben in der Gemein-
schaft zu verpflichten. Thm wird die Regel vorge-
lesen und dann gesagt: «Dies ist das Gesetz, un-
ter dem du dienen willst. Kannst du es beobach-
ten, so tritt ein! Kannst du es aber nicht, so steht
es dir frei wegzugehen.» Wenn der Novize sich
nun entschliesst, das Versprechen abzulegen, «so
muss er wissen, dass es thm von diesem Tag an
auch durch das Gesetz der Regel nicht mehr er-
laubt ist, das Kloster zu verlassen, oder das Joch
der Regel vom Nacken zu schiitteln, das er wih-
rend so langer Uberlegung ablehnen oder anneh-
men konnte» (Kap. 58).

Klosterlicher Gehorsam bezweckt also, den Ei-



90

genwillen auszurotten, um so ganz auf Gott ho-
ren zu kénnen. Darum wendet sich Benedikt «an
jeden, der dem Eigenwillen entsagen will> (Vor-
wort). Er bietet also gleichsam allen ein Pro-
gramm, eine Hilfe an, die sich entschlossen ha-
ben, ihren Eigenwillen zu iiberwinden. Dement-
sprechend gibt er an den verschiedensten Stellen
immer wieder die Mahnung gegen den Eigenwil-
len. Ganz kategorisch im Kapitel itber die Werk-
zeuge der guten Werke: «den Eigenwillen has-
sen». Oder an anderer Stelle: «Niemand im Klo-
ster soll dem Begehren des eigenen Herzens fol-
gen» (Kap. 3).

Der tiefere Grund, den Eigenwillen zu bekimp-
fen, liegt fiir Benedikt darin, dass im Eigenwillen
Tiir und Tor offen stehen fiir den Weg ins Ver-
derben. Darum seine Mahnung, der Monch soll
sich freihalten von den Siinden und Fehlern des
Eigenwillens (Kap. 7). Und wie gross diese Ge-
tahr sein kann, zeigt Benedikt auf anhand der
HI. Schrift. «Den eigenen Willen zu tun, ver-
wehrt uns die Schrift, wenn sie sagt: ,Wende
dich ab von den Begierden deines eigenen Wil-
lens® (Eccli 18,30). Auch flehen wir zu Gott im
Gebet, ,dass sein Wille geschehe® (Mt 6,10). Mit
gutem Grund werden wir also belehrt, nicht un-
seren eigenen Willen zu tun. So beachten wir die
Mahnung der Heiligen Schrift: ,Es gibt Wege,
die den Menschen recht erscheinen, die aber am
Ende zur Tiefe der Holle hinabfithren® (Sprchw
16,25). Wir zittern auch vor dem Wort, das iiber
die Nachlissigen gesagt ist: ,Verwerflich und ab-
scheulich sind sie geworden, weil sie ihrem eige-
nen Willen gehorcht haben® (Ps 13,1)» (Kap. 7).
Damit aber wird gerade das Gegenteil von
dem erreicht, was Benedikt erreichen will: Ge-
meinschaft mit Gott.

Gehorsam ist etwas Miihsames. Wird dadurch
nicht das ganze Klosterleben diister und traurig?
Benedikt ist nicht dieser Meinung. Er will bei der
«Griindung der Schule des Herrendienstes nichts
Hartes, nichts Schweres anordnen. Sollten jedoch
Vernunft und Billigkeit zur Besserung von Feh-
lern und zur Bewahrung der Liebe da und dort
strengere Anforderungen stellen, so verlass nicht

gleich voll Angst und Schrecken den Weg des
Heiles, der am Anfang nun einmal eng sein
muss»> (Vorwort). Benedikt sieht vielmehr, dass
der Ménch mit der Zeit am Gehorsam Freude
empfinden kann. «Auf der zweiten Stufe der De-
mut liebt der Ménch seinen eigenen Willen nicht
und findet kein Gefallen daran, seine Wiinsche
zu erfiillen, sondern richtet sich in seinem Tun
nach dem Wort des Herrn, der sagt: ,Ich bin
nicht gekommen, um meinen Willen zu tun,
sondern den Willen dessen, der mich gesandt
hat* (Jo 6,38)». Der Monch kann im Verlauf des
Klosterlebens zu jener Gottesliebe gelangen, die
thm die Kraft gibt, «alle Vorschriften, die er bis-
her nur aus Angst beobachtete, jetzt ohne Miihe,
infolge von GewdShnung wie von selbst zu erfiil-
len, nicht mehr aus Furcht vor der Hélle, sondern
aus Liebe zu Christus, und weil das Gute ihm zur
Gewohnheit, die Tugend zur Freude geworden
ist» (Kap. 7). Menschlich gesehen kénnte das als
Illusion oder iibertriebener Optimismus erschei-
nen. Das weiss Benedikt auch. Aber er hat selber
erfahren, dass das moglich ist durch Gott: «Die-
sen Zustand der Vollendung wird der Herr durch
den Heiligen Geist huldvoll an seinem Arbeiter
offenbar machen, der frei geworden ist von Feh-
lern und Siinden» (Kap. 7).

4. Benediktinischer Gehorsam —

blinder Autorititsgehorsam?

Dem heutigen Menschen kommt das Gehorsams-
verstindnis, wie es in der Benediktusregel fiir die
Ménche dargelegt wird, menschenunwiirdig vor.
Benedikt verlangt eine vollstindige Bindung an
den Willen und den Entscheid des Abtes, der
Monch besitzt keine Selbstindigkeit, ja es macht
den Eindruck, der Ménch miisse dem Abt volle
Horigkeit leisten. Dieser Eindruck wird noch ver-
stirkt, wenn wir andere Anordnungen Benedikts
tiber die Gehorsamshaltung des Ménches beach-
ten. Vom Verwalter des Klosters fordert Bene-
dikt, dass er «nichts ohne Auftrag des Abtes tun
soll; er soll sich an die erhaltenen Anweisungen
halten ... In Dinge, die der Abt ihm vorenthal-
ten hat, mische er sich nicht eins (Kap. 31). Die



Dekane «fithren die Aufsicht tiber die Dekanien
im Einklang ... mit den Weisungen des Abtes»
(Kap. 21); der Prior «soll in Ehrfurcht das aus-
fihren, was ithm sein Abt auftrigts (Kap. 65).
Und ganz allgemein stellt Benedikt die Norm
auf: «Wer irgend etwas noch so Geringfiigiges
tut ohne Erlaubnis des Abtes, verfillt der Strafe
der Regel» (Kap. 67); vielmehr «soll man alles
mit Zustimmung des Abtes tun» (Kap. 49). Und
es ist ein echtes Zeichen von Demut, die fiir Be-
nedikt ganz entscheidend ist fiir die Gottsuche,
wenn der Ménch nur das tut, «wozu die gemein-
same Regel des Klosters und das Beispiel der Vor-
fahren mahnen» (Kap. 7).

Ist solcher Gehorsam heute noch echt vollzieh-
bar? Heute, da der Wert der freien Selbstverwirk-
lichung, der persénlichen Initiative als Zentral-
wert des Menschen erkannt ist? Es ist nicht zu
leugnen, dass die von Benedikt verlangte Gehor-
samshaltung grosse Gefahren in sich schliesst.
Nicht nur, dass solche Gehorsamshaltung einen
Ménch in falsche Unselbstindigkeit, ja in Infan-
tilismus fithren kann. Solcher Gehorsam kann
auch zu einer passiven Haltung fiihren, die jedes
lebendige Bemiihen um persdnlichen Fortschritt
auf dem Weg zu Gott blockiert. Es kommt zur
viel beschworenen ,Verhirtung im Guten‘. Sol-
cher Gehorsam kann auch dazu anleiten, jede
Verantwortung auf den Obern abzuschieben, an-
statt auf das eigene Gewissen zu horchen, sich
abzusichern mit dem ,Willen des Obern‘. Es ist
nicht zu leugnen, dass in Klostern all diese Fehl-
haltungen immer wieder auftreten.

Es waren wohl beide Faktoren, das neue Selbst-
verstindnis des heutigen Menschen in einer Zivi-
lisation, die viele Selbstentscheidungen abfor-
dert, und die moglichen Fehlwirkungen des tra-
ditionellen monastischen Gehorsams, welche das
Konzil dazu fiihrten, i1m Ordensdekret ein neues,
zeitgemisses Gehorsamsverstindnis darzulegen:

«Die Obern sollen die Untergebenen dahin fiih-

ren, dass sie in der Ausiibung ihrer Amter und in
der Durchfiithrung der ihnen tibertragenen Auf-
gaben in aktivem und verantwortlichem Gehor-
sam mitarbeiten. Sie sollen sie deshalb auch be-

91

reitwillig anhdren und sogar deren Mitplanen
zum Wobhl des Instituts und der Kirche férderns
(Nr. 14). Dementsprechend mahnen die neuen
Satzungen der Schweizerischen Benediktinerkon-
gregation, die Anleitung sein wollen fiir eine
,Benediktinische Lebensform heute‘: Wir be-
trachten den Gehorsam . .. als Teilhabe am Ge-
horsam Christi . .. Dieser Gehorsam schliesst im
Ménch die Bereitschaft zum Héren und Erfiillen
ein ... Der so verstandene Gehorsam ist nicht
Verzicht auf das eigene Gewissen, auf Initiative
und kritische Einsicht. Er bindet unsern Eigen-
sinn und Individualismus Gemiss dem
Grundsatz der Subsidiaritit ist den Mitbriidern
auf allen Ebenen die entsprechende Verantwor-
tung und Kompetenz zuzuweisen» (Nr. 20). Und
ganz grundsitzlich: «Sinngemiss und dem Geist
der Regel entsprechend hat er (der Ménch) An-
spruch auf Wahrung seiner Grundrechte als
Mensch und als Christs (Nr. 170).

Aber, wird damit nicht «Verrat geiibt an der Re-
gely; wird nicht die Grundforderung Benedikts
iibertreten: «Alle sollen in allem der Weisung
der Regel folgens (Kap. 3), und, speziell an den
Abt gerichtet: «Vor allem muss der Abt diese
vorliegende Regel in allen Punkten beachtens
(Kap. 64)? — Gewiss, es wire falsch, heutiges
Gehorsamsverstindnis in die Regel hineinzule-
sen. Aber, wenn wir alle Stellen der Regel beach-
ten, so diitfen wir sagen, dass Benedikt in seiner
Regcl die Ansatzpunkte fiir heutiges klosterliches
Gehorsamsverstindnis gelegt hat. So fiigt er zur
eben zitierten Stelle aus dem 3. Kapitel die Ein-
schrinkung bei: «Niemand darf lezchtfertig von
ihr (der Regel) abweichen.» Es gibt also Griinde,
die ein Abweichen, besser gesagt, eine sinnge-
misse Anwendung der Regel gestatten. Benedikt
weist indirekt auf solche Griinde hin. Als ent-
scheidenden und wichtigsten Grund darf hier an-
gefilhrt werden: der Wille Gottes. Benedikt
rechnet sehr ernsthaft damit, dass Gott einem
Ménch besondere \Eingebungen® schenken kann.
So beginnt Benedikt das Kapitel tiber «das Mass
der Getrinke» (40) mit dem Grundsatz: «Jeder
hat seine besondere Gabe von Gott, der eine die-



92

se, der andere jene.» Dementsprechend rechnet
Benedikt, dass einzelne Moénche die Gabe der
Enthaltsamkeit geschenkt bekommen: «Wem
Gott die Kraft gibt, sich vom Wein zu enthalten,
der wisse, dass er einen besonderen Lohn emp-
fangen wird.» Er rechnet auch mit andern Gna-
dengaben, zum Beispiel der Gabe des Gebetes.
Wer den Antrieb zum Gebet spiirt, darf auch
wihrend der Arbeit diesem Antrieb nachgeben,
ohne den Abt zuerst zu fragen (vgl. Kap. 52).

Das aktive Moment, das hier dem Ménch zuge-
standen wird, kommt direkt zur Sprache im Ka-
pitel 3 tiber die ,Berufung der Briider zum Rat’.
Hier wird klar, dass die Monche nicht nur passive
Befehlsempfinger sind, sondern dass sie aktiv
miteinbezogen werden in den Prozess, den Wil-
len Gottes zu erkennen. Der Abt «soll den Rat
der Briider anhéren, dann die Sache bei sich
tiberlegen und das tun, was er fir richtig hilt.
Dass zur Beratung alle gerufen werden, bestim-
men wir deshalb, weil der Herr oft einem Jiinge-
ren offenbart, was das Bessere ist.» Hier wird klar
ersichtlich, dass Benedikt aus einer tiefen Glau-
benshaltung heraus das Mitspracherecht aller
nicht nur notgedrungen akzeptiert, sondern als
sachnotwendig vorschreibt.

Benedikt rechnet auch mit dem aktiven, «kriti-
schen» Gehorsam. «Wird einem Bruder etwas
Schweres oder Unmdogliches aufgetragen, so neh-
me er den Befehl des Vorgesetzten gelassen und
gehorsam an. Wenn er aber sieht, dass die aufer-
legte Last das Mass seiner Krifte durchaus iiber-
steigt, dann soll er dem Obern geduldig und be-
scheiden darlegen, warum er den Auftrag nicht
ausfithren kann» (Kap. 68). Gewiss bleibt das
letzte Urteil nach Benedikt beim Obern, dem der
Monch letztlich aus dem Glauben heraus gehor-
chen soll, «im Vertrauen auf die Hilfe Gottess.
Gewiss kann auch hier falscher «Glaubensgehor-
sam» sich breit machen. Heute sehen wir, dass
hier eine Grenze des Gehorsams eintreten kann,
weil einer aus Gewissensgriinden einem Befehl
nicht gehorchen kann, und zwar nicht nur, weil
der Befehl sittlich Schlechtes anordnen wiirde —
an so etwas denkt Benedikt iiberhaupt nicht —,

sondern weil der Monch sieht, dass hier etwas
aufgetragen wird, das letztlich nicht zum Nut-
zen, sondern zum Schaden gereicht. Hier liegt
wohl der entscheidende Punkt fiir das richtige
Gehorsamsverstindnis bei Benedikt. Gehorsam
ist nie Selbstzweck, sondern ist Hilfe fiir den ein-
zelnen. Dementsprechend hat der Abt seine An-
ordnungen zu treffen: «Der Abt soll wissen, dass
er mehr zum Helfen als zum Befehlen da ist . ..
Er suche mehr geliebt als gefiirchtet zu werden.»
Sein Auftrag ist, die Monche immer eifriger zu
Gottsuchern zu formen. Darum das entscheiden-
de Wort Benedikts an den Abt: «Er ordne alles
so massvoll an, dass die Starken angezogen und
die Schwachen nicht abgeschreckt werden» (Kap.
64).

Wenn wir diese Aspekte des benediktinischen
Gehorsams beachten, diirfen wir ehrlich sagen:
Monastischer Gehorsam ist auch heute noch zeit-
gemiss. Ja er hat heute eine neue Sendung: Den
Menschen wieder bewusst zu machen, dass sie
zuerst ,Horer des Wortes' sind. Wenn wir ehrlich
sein wollen, miissen wir sagen, dass das Pendel
der ,Emanzipation® die richtige Mitte noch nicht
gefunden hat. Wir stehen kulturell und religiés
immer noch in einer Ablésungsphase von einem
zu startk autoritir verstandenen Gehorsam. Jede
Abldsungsphase schligt zuerst ins Gegenteil.
Hier kann die Gehorsamslehre des hl. Benedikt,
hier kénnen die Ménche durch thren richtig ver-
standenen zeitgemissen Gehorsam der heutigen
Welt helfen, die richtige Mitte zu finden zwi-
schen falsch verstandener Abhingigkeit und
falsch verstandener Selbstherrlichkeit.



	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. IV

