Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 3

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschatft der Gottsucher. IlI
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster:
eine Gemeinschaft der

Gottsucher III

P. Anselm Biitler

Unter den Gliubigen, aber auch unter andern,
die sich mit Klosterfragen beschiftigen, herrscht
fast allgemein die Ansicht, das Motto des Bene-
diktiners laute: bete und arbeite. Diese Meinung
ist streng genommen falsch. Der Alltag des Mon-

59

ches im Benediktinerkloster besteht aus einem
Dreiklang: aus Gebet, heiliger Lesung und At-
beit. Diese drei Elemente wurden vom hl. Bene-
dikt in ihrem Vollzug zeitlich aufeinander abge-
stimmt, so dass eine harmonische Ausgewogen-
heit den Tagesablauf des Benediktinerménches
bestimmte. Im Durchschnitt waren 4 Stunden
fiir das Chorgebet, 3 Stunden fiir die heilige Le-
sung, 6 Stunden fiir die Arbeit reserviert. Wenn
nicht zeitlich, so lag doch sachlich das Hauptge-
wicht fiir Benedikt auf dem Chorgebet und dem
Gebetsleben iiberhaupt. Fiir Benedikt war das
Gebet im allgemeinen und das Chorgebet im be-
sonderen wohl das wichtigste «Werkzeug», wo-
durch der Ménch zu Gott gelangte. Im folgenden
wollen wir die «Gebetslehre» des hl. Benedikt et-
was darlegen und uns fragen, was der heutige
Christ in der Welt daraus fiir sein Glaubensleben
lernen kann.

1. Der Vorrang des Chorgebetes

Wenn Benedikt dem Gebet eine so zentrale Be-
deutung fiir die Gottsuche gibt, dann steht er
ganz in der tberlieferten Auffassung des Monch-
tums. Den Ménchen schwebte als Ideal die For-
derung Jesu vor, allezeit zu beten und nicht da-
von abzulassen (vgl. Lk 18,1). Darum war es alter
Mdnchsbrauch, auch bei der Arbeit zu beten und
Psalmen zu singen. Hier griff Benedikt ordnend
und scheidend ein. Er setzte fiir das gemeinsame
Gebet offizielle Gebetszeiten fest, die Vigilien in
der Nacht und die sieben Gebetszeiten wihrend
des Tages. Ort dieses gemeinsamen Gebetes war
das «Gebetshaus», das Oratorium. Dort durfte
nichts anderes getan werden (Kap. 52). Auch wer
privat beten wollte, sollte sich dorthin begeben
(Kap. 52). Dabei schrinkt Benedikt die Quanti-
tit des gemeinsamen Gebetes ein. Die alten
Ménche beteten jeden Tag alle 150 Psalmen, Be-
nedikt verteilte diese Quantitit auf eine Woche.
Anliegen bei dieser Ordnung, Scheidung und
Reduktion war, dass der Monch im Herzen mit-
vollziehen konnte, was er mit dem Munde aus-
sprach (Kap. 19). Zugleich ging es auch um die
Wiirde und sachgemiisse innere Einstellung beim



60

gemeinsamen Gebet. Diese innere Haltung beim
Gebet ganz allgemein und folglich auch beim
Chorgebet beschreibt Benedikt so: «Wenn wir
michtigen Menschen eine Bitte unterbreiten wol-
len, wagen wir das nur in Demut und Ehrfurcht.
Um wieviel mehr miissen wir zum Herrn, dem
Gott des Weltalls, in aller Demut und mit reiner
Hingabe flehens (Kap. 20). Immer wieder
kommt Benedikt auf diese Haltung der Ehrfurcht
zu sprechen. Wenn im Chorgebet der Vorsinger
das ,Ehre sei dem Vater’ anstimmt, «stehen alle
sogleich von ihren Sitzen auf in tiefer Ehrfurcht
vor der heiligen Dreifaltigkeit» (Kap. 9). Wenn
der Abt am Schluss der sonntiglichen Vigilien ei-
nen Abschnitt aus dem Evangelium liest, «stehen
alle in Ehrfurcht» (Kap. 11). Vorsingen und vor-
beten darf nur, wer diesen Dienst zur Erbauung
der Zuhérer erfiillen kann, und das muss «mit
Demut, Ernst und Furcht geschehen» (Kap. 47).
Damit der Ménch in dieser inneren Haltung das
Chorgebet mitvollziehen kann, braucht es die
noétigen Voraussetzungen im ganzen Ablauf des
Tages. Auch dafiir sorgt Benedikt. Ein scheinbar
kleines Detail zeigt das. Die alten Monche redu-
zierten aus Aszese den Schlaf auf ein dusserstes
Minimum, beteten oft ganze Nichte hindurch.
Damit aber mussten viele immer wieder gegen
den Schlaf kimpfen, schliefen oft auch ein. Um
diesem Ubelstand abzuhelfen, ordnet Benedikt
ausdriicklich an, dass die Ménche so lange schla-
fen diirfen oder sollen, dass sie «ausgeruht aufste-
hen kénnen» (Kap. 8). Noch eine andere Anwei-
sung gibtBenedikt, dass der Ménch das Chorge-
bet innerlich mitvollzichen kann. Wenn auf das
Zeichen hin die Ménche sich zum Chorgebet be-
geben, sollen sie sich zwar beeilen, dabei aber
den Ernst bewahren, «um keinen Anlass zur
Leichtfertigkeit zu geben» (Kap. 43).

Aus all dem ersehen wir, dass fiir Benedikt das
gemeinsame Chorgebet einen hervorragenden
Platz einnimmt. Er teilt ihm den Vorrang vor al-
lem anderen zu. Sobald das Zeichen zum Gottes-
dienst ertdnt, «lasse man alles liegen, was man in
den Hinden hat... Man soll also dem Gottes-
dienst nichts vorziehen» (Kap. 43). Darum haben

auch alle am gemeinsamen Gotteslob teilzuneh-
men. Und wer wirklich daran verhindert ist, weil
er weit weg vom Oratorium Arbeit zu verrichten
hat, der muss zusammen mit den Briidern, die
dort sind, zur Zeit des gemeinsamen Gottesdien-
stes auf dem Arbeitsplatz «aus Ehrfurcht vor Gott
die Knie beugen. Ebenso sollen die Briider, die
auf Reisen geschickt sind, die festgesetzten Ge-
betsstunden nicht iibergehen, sondern sie fiir
sich halten, so gut sie konnen, und nicht versiu-
men, den schuldigen Dienst zu leisten» (Kap.
50).

Warum weist Benedikt dem Chorgebet eine so
iiberragende Vorrangstellung zu? Gerade die Be-
griindung, warum die Ménche auf Reisen die Ge-
betsstunden halten sollen, gibt uns Antwort. Es
geht um den schuldigen Dienst. Worin dieser
schuldige Dienst besteht, sagt Benedikt an ande-
ren Stellen. Wie schon gesagt, kommen die Mon-
che in der Nacht und siebenmal wihrend des Ta-
ges zum Chorgebet zusammen, leisten, wie Bene-
dikt wieder sagt, den «schuldigen Dienst». Als
Begriindung dafiir zitiert er die Heilige Schrift:
«Wie der Prophet sagt: ’'siebenmal singe ich dein
Lob’ (Ps. 118)... Von der Feier der nichtlichen
Vigilien sagt der gleiche Prophet: ,Um Mitter-
nacht stehe ich auf, um dir zu lobsingen‘ (Ps.
118). Zu diesen Zeiten wollen wir also unserem
Schépfer den Lobpreis darbringen wegen seiner
gerechten Entscheidungen» (Kap. 16). Warum
das gemeinsame Chorgebet aber auch vor dem
Privatgebet den Vorrang hat, begriindet Benedikt
so: «Wir glauben, dass Gott iiberall gegenwirtig
ist und dass die Augen des Herrn an jedem Ort
die Guten und die Bésen beobachten. Das sollen
wir noch mehr als sonst glauben und fiir gewiss
halten, wenn wir am Gottesdienst teilnehmen»
(Kap. 19). Gewiss ist fiir Benedikt die besondere
Gegenwart Gottes vor allem ein Beweggrund, das
Chorgebet mit besonderer Ehrfurcht zu verrich-
ten. Aber sicher darf auch daran gedacht werden,
dass Gottes besondere Gegenwart immer auch
heilswirkende Gegenwart ist.

Auch wenn das Chorgebet im Tagesablauf des
Benediktinerklosters eine hervorragende Sonder-



61

Komm heriiber* Wer rief?
7Zur Fastenzeit Ein Mazedonier war’s

behauptete Paulus
P. Bruno Stephan Scherer

Ein Rémer — Petrus

ein Angelsachse — Gregor
ein Germane — Bonifaz
ein Slave — Ciyrill

ein Inder, ein Chinese —
Franz Xaver

ein jeder Mitmensch —
Papst Johannes

Und ich frage:
Bist du es — oder
wer mag es sein?

Ich weiss nicht mehr
wer rief

doch rief es

So bitt ich:

zeig mir, HERR

den Weg hintiber

zu helfen

Rettung zu tragen
Ruft einer im Traum: Dein Wort

Komm heriiber Deine Freude
und hilf uns Dich

*zu Apg 16,9: Paulus hatte des Nachts eine Erscheinung: ein Mazedonier stand vor ithm und
forderte ihn auf: «Komm nach Mazedonien heriiber und hilf uns!s



62

stellung einnimmt, so ist es nicht isoliert vom tib-
rigen Tun des Ménches. Im Gegenteil, im Chor-
gebet erreichen jene inneren Haltungen eine
Hochform, die der Ménch auch sonst als Grund-
haltungen in seinem klosterlichen Leben pflegen
soll. Das gilt fiir die Verherrlichung Gottes. Be-
nedikt will, dass der Ménch in allem sich so ver-
halte, dass es zur Ehre Gottes gereicht, «dass in
allem Gott verherrlicht werde» (Kap. 57). Das
gilt auch von der Haltung der Ehrfurcht. Im
7. Kapitel der Regel, das von der Demut han-
delt, sagt Benedikt: «Auf der ersten Stufe der
Demut hilt sich der Ménch immer die Gottes-
furcht vor Augen»; und am Schluss des Demuts-
kapitels greift er diesen Gedanken wieder auf
und vertieft ihn: «Beim Chorgebet, im Orato-

rium, im Kloster, im Garten, auf dem Wege, auf

dem Felde, oder wo immer der Ménch sitzt, geht
oder steht, muss er die Demut im Herzen tra-
gen.» Aber es ist keine niederdriickende Demut
und Ehrfurcht. Sie ist vielmehr umfangen, getra-
gen und veredelt von jener Gottesliebe, «die voll-
kommen ist und die Furcht vertreibt» (Kap. 7).

2. Gebet im Alltag der Gemeinschaft und des
Monches

Benedikt hat, im Unterschied zum fritheren
Ménchtum, eine klare Scheidung vollzogen zwi-
schen dem gemeinsamen Gebet und der Arbeit.
Damit hat er aber das Ziel der fritheren Ménche,
das ununterbrochene Gebet, nicht aufgegeben.
Der Alltag der Gemeinschaft und des Monches
soll nach Benedikts Anordnung von der Geistes-
haltung des Gebetes und vom Gebet wie von ei-
nem roten Faden durchzogen sein.

Benedikt siecht in der Regel vor, dass besondere
Aufgaben und Lebenssituationen ins Gebet ein-
bezogen werden. Wer den Wochendienst in der
Kiiche beginnt und abschliesst, «verbeugt sich
nach der Morgenfeier am Sonntag im Oratorium
tief vor allen und bittet um das Gebet» (Kap.
35); auch wer den Wochendienst des Tischlesers
antritt, bittet alle um das Gebet (Kap. 38). Auf-
schlussreich ist die Begriindung, die Benedikt fiir
diese Gebetsbitte gibt: Wer den Wochendienst

in der Kiiche beendet hat, dankt dafiir, dass
Gott ihm «geholfen und ihn getrostet hats, wer
den Wochendienst in der Kiiche beginnt, bittet
um Gottes Hilfe fiir diesen Dienst ; der Tischleser
bittet um Gottes Hilfe, dass der Geist des Hoch-
mutes von ihm ferngehalten werde. Es geht im-
mer darum, dass in all diesen besonderen Aufga-
ben die Gottsuche den Primat behalte. Das gilt
in besonderer Weise fiir Briider, welche auf Rei-
sen geschickt werden; denn da ist die Gottsuche
besonders gefihrdet. Daher die Anordnung Be-
nedikts: «Die Briider, die auf Reisen geschickt
werden, sollen sich dem Gebet aller Briider und
des Abtes empfehlen. Beim letzten Gebet des
Gottesdienstes gedenkt man immer der Abwe-
senden. Von der Reise zuriickgekehrt, werfen
sich die Briider am Tag der Riickkehr bei der je-
weils nichsten pflichtmissigen Gebetszeit am
Schluss des Gottesdienstes im Oratorium nieder
und bitten alle um das Gebet wegen der Fehler,
die sie vielleicht auf der Reise begangen haben;
denn es kann sein, dass sie etwas Boses gesehen
und gehort oder durch unniitzes Reden gesiin-
digt haben» (Kap. 67).

Wenn schon fiir solch ,alltigliche’ Sonderanlisse
das Gebet der Mitbriider notwendig ist, dann erst
recht fiir ,ausserordentliche’ Ereignisse im Leben
des Monches. Wohl die grosste, entscheidende
Situation eines Monches ist der Augenblick, da er
sich endgiiltig fiir das ganze Leben der Klosterge-
meinschaft anschliesst. Da sieht Benedikt nicht
nur die ,gewohnliche’ Gebetsbitte vor, dass einer
alle zusammen ums Gebet bittet. Vielmehr soll
der Novize, der das Versprechen ablegt, die gan-
ze Klostergemeinde und jeden einzelnen bitten,
fiir ihn zu beten: «Sobald der Novize sein Ver-
sprechen abgelegt hat, stimmt er diesen Vers an:
,Nimm mich auf, o Herr, wie du verheissen hast,
und ich werde leben; lass mich nicht in meiner
Hoffnung scheitern.‘ Diesen Vers wiederholt die
ganze Klostergemeinde dreimal und fiigt das
,Ehre sei dem Vater’ hinzu. Dann wirft sich der
Novize zu den Fiissen eines jeden nieder, damit
man fiir thn bete» (Kap. 58). — Noch viel dring-
licher ist das Gebet fiir einen Ménch, der es mit



der Gottsuche nicht ernst nimmt. Wer sich
schwer verfehlt hat, etwa weil er widerspenstig,
ungehorsam oder stolz ist, weil er murrt, sich in
einem Punkt der Heiligen Regel und den Befeh-
len des Obern widersetzt und sich damit als Ver-
dchter erweist, und trotz mehrmaliger Mahnung
sich nicht bessert, der wird vom gemeinsamen Le-
ben ausgeschlossen (Kap. 23). Aber der Abt
muss fiir einen solchen alle Sorge aufwenden.
Und dazu gehért, dass man ihm gegeniiber in
besonderer Weise die Liebe walten lasse, «und
alle sollen fiir ihn beten» (Kap. 27). Wenn dieses
Gebet und die andern Mittel nicht helfen, dann
muss der Abt zum besonders instindigen Gebet
Zuflucht nehmen: «der Abt greife zu einem
wirksameren Mittel: Er selbst und alle Briider
sollen fiir den Ausgeschlossenen beten, damit der
Herr, der alles vermag, den  kranken‘ Bruder
wieder gesund macht» (Kap. 28).

Eine wichtige Rolle spielt im klgsterlichen Alltag
auch das Segensgebet. «Sooft sich Briider begeg-
nen, bitte der jiingere den ilteren um den Se-
gen» (Kap. 63). Wenn Briider Gisten begegnen,
«sollen sie bescheiden griissen und sie um den Se-
gen bitten» (Kap. 53). Wer fiir leichte Vergehen
nur vom Tisch ausgeschlossen ist, leistet im Ora-
torium Genugtuung, solange es der Abt befiehlt.
Er tut das, «bis der Abt den Segen gibt> (Kap.
44). «Wenn ein Bruder vom Abt oder irgend ei-
nem Oberen zurechtgewiesen wird oder
spiirt, dass der Obere im Herzen gegen ihn leicht
erziirnt oder auch nur ein wenig aufgebracht ist,
so werfe er sich sogleich ohne Zégern auf den Bo-
den nieder, bleibe zu seinen Fiissen liegen und
leiste so lange Genugtuung, bis sich die Erregung
durch den Segensspruch gelegt hat> (Kap. 71).
Auf den ersten Blick scheint diese Anordnung
hart, ja in bestimmten Fillen sogar ungerecht,
denn ein Oberer kann doch durch eigene Schuld
in Erregung geraten. Aber Benedikt geht es nicht
um Recht oder Unrecht, Schuld oder Unschuld.
Ihm geht es darum, dass in der Gemeinschaft
Ordnung und Harmonie, Friede, herrscht. So
kann dieses Niederwerfen auch eine Form von
Fiirbitte sein fiir den erziirnten Obern, #hnlich

63

wie die Fiirbitte fiir andere fehlende ‘Mitbriider,
damit der Obere wieder den Weg zum Mitbruder
und damit zur Gemeinschaft finde, so dass wie-
der alle geeint sind in der gemeinsamen Gottsu-
che.

Kann eine solche Fiille von Gebetsiibungen sinn-
voll vollzogen werden? Gewiss nur, wenn die ein-
zelnen sich personlich um den Gebetsgeist bemii-
hen, wenn sie personlich, ,privat’ immer wieder
beten. Darum die Mahnung Benedikts ganz all-
gemein fiir alle Ménche: «Sich oft zum Gebet
niederwerfen> (Kap. 4). Und zu den Ubungen
der Fastenzeit, zu denen Benedikt die Monche
aufmuntert, gehﬁrt auch, «besondere Gebete» zu
den gewshnlichen hinzuftigen (Kap. 49). Aller-
dings, Benedikt geht es nicht um die Quantitit,
um die Anhiufung vieler Gebete, es geht ihm
um die innere Gebetshaltung. Dazu gibt er zwei-
mal ganz klare Anweisungen: «Wir sollen wis-
sen, dass wir nicht durch die vielen Worte, son-
dern durch die Reinheit des Herzens und die Tri-
nen der Zerknirschung Erhérung findens (Kap.
20), und fast wortlich in anderem Zusammen-
hang die gleiche Mahnung: «nicht mit lauter
Stimme, sondern unter Trinen und mit Inbrunst
des Herzens» (Kap. 52). Daher gibt er die fast ka-
tegorische Mahnung: «Das (private) Gebet soll
kurz und rein sein, es sei denn, es werde durch
den Antrieb und die Emgebung der gottlichen
Gnade verlingert» (Kap. 20).

Mit der letzten Bemerkung stossen wir wohl auf
das tiefste Geheimnis des ménchischen Gebets-
lebens: bestindiges Gebet, dauernde Gebetshal-
tung ist eine besondere Gabe, wir wiirden heute
sagen: das Charisma des Gebetes. Fiir dieses
Charisma gilt wie fiir jede Gabe, dass der Ménch
sensibel, feinhérig werden muss fiir diese Gabe,
dass er offen und bereit sein muss fiir den An-
trieb des Geistes. Wo dieser Antrieb vorliegt, da
gibt Benedikt fiir den betreffenden Ménch volle
Freiheit, diesem Antrieb zu folgen. So kann es
sein, dass einer durch das Chorgebet so vom Ge-
betsgeist erfiillt wird, dass er persénlich weiter
beten mochte. Dazu gibt ihm Benedike die volle
Freiheit. Ja er mahnt die andern, alles zu mei-



64

den, was diesen Bruder am persdnlichen Gebet
hindern konnte: «Nach dem Gottesdienst gehen
alle in tiefstem Schweigen hinaus ... So wird ein
Bruder, der allein fiir sich beten will, nicht durch
das riicksichtslose Verhalten eines andern daran
gehindert> (Kap. 52). Aber auch sonst wihrend
des Tages darf jeder sich ins Oratorium begeben,
und zwar, wie Benedikt schreibt, zu jeder Zeit:
«Wenn zu andern Zeiten einer still fiir sich beten
will, so trete er einfach ein und bete» (Kap. 52).
Wer so sich ganz vom Geist fithren lisst in sei-
nem Gebetsleben, dem kann dann auch die Gna-
de des wirklichen immerwihrenden Gebets zuteil
werden: «Wegen seiner Siinden hilt der Ménch
sich jederzeit fiir schuldig . .. Stindig wiederholt
er in seinem Herzen die Worte des Zollners im
Evangelium: ,Herr, ich Siinder bin es nicht wert,
meine Augen zum Himmel zu erheben‘s (Kap.
7). Solche Gebetsgnade ist nicht niederdriickend,
sie zerstort das gesunde Bewusstsein nicht. Im
Gegenteil, wer vom Geist zu dieser Héhe des Ge-
betes gefiihrt wird, fiir den sind die Vorschriften
nicht mehr ein «Miussen», die er nur aus Angst
vor der Holle beobachtet. «Er gelangt zu jener
Gottesliebe, die vollkommen ist und die Furcht
austreibt. Er beginnt alle Vorschriften wie von
selbst zu erfiillen infolge der Gewdhnung ... aus
Liebe zu Christus und weil ihm das Gute zur Ge-
wohnheit, die Tugend zur Freude geworden ist.
Diesen Zustand wird der Herr durch den Heili-
gen Geist huldvoll an seinem Arbeiter offenbar
machen, der frei geworden ist von Fehlern und
Siinden» (Kap. 7). Damit zeigt Benedikt ganz
klar, dass Gottsuche zuerst und vor allem sich
verwirklicht durch das Gebet.

3. Bedeutung fiir heutige Christen

Wenn ein heutiger Christ und erst recht ein ,ge-
wohnlicher Mensch von heute sich dieser Ge-
betspraxis gegeniibergestellt sieht, dann erscheint
ihm dies zuerst sicher als eine fremde Welt und
Wirklichkeit, mit der ein Mensch heute nichts
mehr anfangen kann. Tatsichlich stehen wir heu-
te in einer Gebetskrise, deren Ursachen vielfilti-
ger Art sind. Aber vielleicht kann gerade durch

die Gebetspraxis, wie Benedikt sie lehrt, auch
heute Hilfe geboten werden. Mir scheint, dies sei
in zweifacher Hinsicht méglich: durch die Griin-
de, die Motive, die Benedikt fiir das Gebet an-
tithrt, und durch die praktische Anweisung, wie
gebetet werden soll.

Benedikts Glaubenshaltung war ganz geprigt von
der Abhingigkeit des Geschépfes vom Schépfer.
Er lebte aus einem lebendigen Schépferglauben
heraus. Dabei ist Gott als «Schépfer» nicht zu
verstehen im Unterschied zum Gott als «Erléser».
Fiir Benedikt ging beides zusammen auf die glei-
che Wurzel zuriick: wir haben alles empfangen
von Gott. «Wenn man etwas Gutes an sich fin-
det, es Gott zuschreiben, nicht sich selbst» (Kap.
4). Im Prolog schildert Benedikt diese Glaubens-
haltung noch ausfiihrlicher. Auf dem Weg zu
Gott ist nur der, welcher «sich wegen seines treu-
en Dienstes nicht iiberhebt, sondern iiberzeugt
ist, dass das Gute, das er hat, nicht sein eigenes
Werk ist, sondern das Werk des Herrn. Solche
Menschen preisen den Herrn, der in ihnen wirkt,
und sagen mit dem Propheten: ,Nicht uns, Herr,
nicht uns, sondern deinem Namen gib Ehre* (Ps.
115). So hat auch der Apostel Paulus von seiner
Predigt nichts sich selber zugeschrieben; er sagt
ja: ,Durch die Gnade Gottes bin ich, was ich
bin‘»> (1 Kor 15, 10). Was Benedikt hier lehrt,
dazu gibt er auch praktische Anweisung und ver-
hilt sich selber dementsprechend. Wer sich ent-
schliesst, den Weg der Gottsuche in Angriff zu
nehmen, dem gibt Benedikt die Mahnung: «So-
oft du etwas Gutes zu tun beginnst, bitte zuerst
instindig darum, dass er, Gott, es vollende» (Pro-
log). Benedikt selber hat das so gehalten, wenn
er im 1. Kapitel der Regel schreibt: «Gehen wir
daran, den Conobiten mit Gottes Hilfe eine feste
Ordnung zu geben.» Die gleiche Grundhaltung
Benedikts kommt auch zum Ausdruck in der
Mahnung: «Wir wollen unser Herz und unsern
Leib fiir den Dienst bereiten, fiir den heiligen
Gehorsam gegen die Gebote. Weil wir das aber
mit unserer natiirlichen Kraft nicht zustande
bringen, wollen wir vom Herrn die Hilfe seiner
Gnade erbitten» (Prolog).






66

Sollen wir wieder betende Menschen werden,
und wir miissen es, gemiss der Mahnung Jesu,
dann miissen wir in uns wieder das Bewusstsein
der Geschopflichkeit lebendig werden lassen. Wir
miissen, aber wir diirfen auch mit Gott rechnen
in unserm Leben, in unserm Alltag. Das aber
kann geradezu eine Befreiung bedeuten. Heute
steht der Mensch fast in allen Lebensbereichen
unter dem Leistungsdruck. Hier nun, im Bereich
des Glaubens, wird er davon befreit. Nicht er
muss etwas leisten, sondern Gott ,leistet’ in ihm
etwas. Wer das einmal entdeckt hat, der kann er-
fahren, dass Glaube, Religion, der Ort und der
Lebensvollzug ist, wo er wirklich wieder echt
Mensch sein kann.

Allerdings, fiir viele ist der Zugang zum Gebets-
leben erschwert durch eine Praxis, die alles
andere als Befreiung bedeutete. Ist es nicht so,
dass wir den ersten Kontakt mit der Gebetswirk-
lichkeit erlebt haben iiber Gebetsformeln und
Pflichtgebete. Wie weise sind da Benedikts An-
weisungen iiber die Gebetshaltung: nicht viele
Worte, sondern richtige Einstellung des Herzens.
Gerade weil bei vielen Gliubigen das Gebetsle-
ben sich beschrinkt hat auf vorgegebene Gebets-
formeln, sei es im privaten, sei es im liturgischen
Beten, deshalb kénnen sie mit diesen Gebetsfor-
meln oft nichts mehr anfangen. «Es ist seelsorg-
lich von grésster Bedeutung, dass liturgisches Ge-
bet und persdnliches Beten des einzelnen wie des
Volkes in dhnlicher Weise, wie Benedikt es tut,
organisch miteinander verbunden und dass die
Gliubigen in beiden Arten des Gebetes in rech-
ter Weise unterwiesen werden» (E. Heufelder). Es
wird allerdings immer wieder Miihe brauchen,
ein echtes Gebetsleben zu pflegen. Aber auch
hier kann eine ,Weisheitsregel' Benedikts Hilfe
sein: «Wenn dir am Anfang etwas schwierig fillt,
dann verlass nicht gleich voll Angst und Schrek-
ken den Weg des Heiles, der am Anfang nun
einmal eng sein muss. Sobald man aber ... im
Glauben Fortschritte macht, weitet sich das Herz
und man geht den Weg der Gebote Gottes in
unsagbarer Freude der Liebe» (Prolog).

Neuer Orgelklang
erfiillt die Basilika

Ernst Walk, Basel

Der Gaudete-Sonntag in der Adventszeit wurde
fir Mariastein durch die Orgelweihe zu einem
besonderen Feiertag. Fortan erklingt nun wieder
die grosse Orgel auf der Empore im Kirchenschiff
und erfiillt die Basilika mit festlichen Klingen.

Die Geschichte der Mariasteiner Orgeln wurde in
dieser Zeitschrift verschiedentlich dargestellt, be-
sonders auch die Leidensgeschichte der zu Beginn
des Jahrhunderts erweiterten grossen Orgel. Die
neue Orgel richtet sich nun streng nach der alten
Disposition. Ein frithromantisches Orgelwerk
konnte wiederhergestellt werden, was auch dus-
serlich am Orgelprospekt in Erscheinung tritt. Im
Konventamt des Gaudete-Sonntags erklang die
neue Orgel erstmals im Gottesdienst. Der Kir-
chenchor Miinchenstein, unterstiitzt durch ein
Vokal- und ein Instrumentalensemble, sang un-
ter der Leitung von Othmar Lenherr die Messe
«Pour le Samedy de Pasques» von Marc-Antoine



	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. III

