
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 3

Artikel: Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. III

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


59

Das Benediktinerkloster :

eine Gemeinschaft der
Gottsucher III
P. Anselm Bütler

ches im Benediktinerkloster besteht aus einem
Dreiklang: aus Gebet, heiliger Lesung und
Arbeit. Diese drei Elemente wurden vom hl. Benedikt

in ihrem Vollzug zeitlich aufeinander
abgestimmt, so dass eine harmonische Ausgewogenheit

den Tagesablauf des Benediktinermönches
bestimmte. Im Durchschnitt waren 4 Stunden
für das Chorgebet, 3 Stunden für die heilige
Lesung, 6 Stunden für die Arbeit reserviert. Wenn
nicht zeitlich, so lag doch sachlich das Hauptgewicht

für Benedikt auf dem Chorgebet und dem
Gebetsleben überhaupt. Für Benedikt war das
Gebet im allgemeinen und das Chorgebet im
besonderen wohl das wichtigste «Werkzeug»,
wodurch der Mönch zu Gott gelangte. Im folgenden
wollen wir die «Gebetslehre» des hl. Benedikt
etwas darlegen und üns fragen, was der heutige
Christ in der Welt daraus für sein Glaubensleben
lernen kann.

Unter den Gläubigen, aber auch unter andern,
die sich mit Klosterfragen beschäftigen, herrscht
fast allgemein die Ansicht, das Motto des
Benediktiners laute: bete und arbeite. Diese Meinung
ist streng genommen falsch. Der Alltag des Mön-

1. Der Vorrang des Chorgebetes
Wenn Benedikt dem Gebet eine so zentrale
Bedeutung für die Gottsuche gibt, dann steht er
ganz in der überlieferten Auffassung des Mönch-
tums. Den Mönchen schwebte als Ideal die
Forderung Jesu vor, allezeit zu beten und nicht
davon abzulassen (vgl. Lk 18,1). Darum war es alter
Mönchsbrauch, auch bei der Arbeit zu beten und
Psalmen zu singen. Hier griff Benedikt ordnend
und scheidend ein. Er setzte für das gemeinsame
Gebet offizielle Gebetszeiten fest, die Vigilien in
der Nacht und die sieben Gebetszeiten während
des Tages. Ort dieses gemeinsamen Gebetes war
das «Gebetshaus», das Oratorium. Dort durfte
nichts anderes getan werden (Kap. 52). Auch wer
privat beten wollte, sollte sich dorthin begeben
(Kap. 52). Dabei schränkt Benedikt die Quantität

des gemeinsamen Gebetes ein. Die alten
Mönche beteten jeden Tag alle 150 Psalmen,
Benedikt verteilte diese Quantität auf eine Woche.
Anliegen bei dieser Ordnung, Scheidung und
Reduktion war, dass der Mönch im Herzen
mitvollziehen konnte, was er mit dem Munde
aussprach (Kap. 19). Zugleich ging es auch um die
Würde und sachgemässe innere Einstellung beim



60

gemeinsamen Gebet. Diese innere Haltung beim
Gebet ganz allgemein und folglich auch beim
Chorgebet beschreibt Benedikt so: «Wenn wir
mächtigen Menschen eine Bitte unterbreiten wollen,

wagen wir das nur in Demut und Ehrfurcht.
Um wieviel mehr müssen wir zum Herrn, dem
Gott des Weltalls, in aller Demut und mit reiner
Hingabe flehen» (Kap. 20). Immer wieder
kommt Benedikt auf diese Haltung der Ehrfurcht
zu sprechen. Wenn im Chorgebet der Vorsänger
das ,Ehre sei dem Vater' anstimmt, «stehen alle
sogleich von ihren Sitzen auf in tiefer Ehrfurcht
vor der heiligen Dreifaltigkeit» (Kap. 9). Wenn
der Abt am Schluss der sonntäglichen Vigilien
einen Abschnitt aus dem Evangelium liest, «stehen
alle in Ehrfurcht» (Kap. 11). Vorsingen und
vorbeten darf nur, wer diesen Dienst zur Erbauung
der Zuhörer erfüllen kann, und das muss «mit
Demut, Ernst und Furcht geschehen» (Kap. 47).
Damit der Mönch in dieser inneren Haltung das

Chorgebet mitvollziehen kann, braucht es die
nötigen Voraussetzungen im ganzen Ablauf des

Tages. Auch dafür sorgt Benedikt. Ein scheinbar
kleines Detail zeigt das. Die alten Mönche
reduzierten aus Aszese den Schlaf auf ein äusserstes

Minimum, beteten oft ganze Nächte hindurch.
Damit aber mussten viele immer wieder gegen
den Schlaf kämpfen, schliefen oft auch ein. Um
diesem Übelstand abzuhelfen, ordnet Benedikt
ausdrücklich an, dass die Mönche so lange schlafen

dürfen oder sollen, dass sie «ausgeruht aufstehen

können» (Kap. 8). Noch eine andere Anweisung

gibtBenedikt, dass der Mönch das Chorgebet

innerlich mitvollziehen kann. Wenn auf das

Zeichen hin die Mönche sich zum Chorgebet
begeben, sollen sie sich zwar beeilen, dabei aber
den Ernst bewahren, «um keinen Anlass zur
Leichtfertigkeit zu geben» (Kap. 43).
Aus all dem ersehen wir, dass für Benedikt das

gemeinsame Chorgebet einen hervorragenden
Platz einnimmt. Er teilt ihm den Vorrang vor
allem anderen zu. Sobald das Zeichen zum Gottesdienst

ertönt, «lasse man alles liegen, was man in
den Händen hat... Man soll also dem Gottesdienst

nichts vorziehen» (Kap. 43). Darum haben

auch alle am gemeinsamen Gotteslob teilzunehmen.

Und wer wirklich daran verhindert ist, weil
er weit weg vom Oratorium Arbeit zu verrichten
hat, der muss zusammen mit den Brüdern, die
dort sind, zur Zeit des gemeinsamen Gottesdienstes

auf dem Arbeitsplatz «aus Ehrfurcht vor Gott
die Knie beugen. Ebenso sollen die Brüder, die
auf Reisen geschickt sind, die festgesetzten
Gebetsstunden nicht übergehen, sondern sie für
sich halten, so gut sie können, und nicht versäumen,

den schuldigen Dienst zu leisten» (Kap.
5°).
Warum weist Benedikt dem Chorgebet eine so
überragende Vorrangstellung zu? Gerade die
Begründung, warum die Mönche auf Reisen die
Gebetsstunden halten sollen, gibt uns Antwort. Es

geht um den schuldigen Dienst. Worin dieser
schuldige Dienst besteht, sagt Benedikt an anderen

Stellen. Wie schon gesagt, kommen die Mönche

in der Nacht und siebenmal während des Tages

zum Chorgebet zusammen, leisten, wie Benedikt

wieder sagt, den «schuldigen Dienst». Als
Begründung dafür zitiert er die Heilige Schrift:
«Wie der Prophet sagt: 'siebenmal singe ich dein
Lob' (Ps. 118)... Von der Feier der nächtlichen
Vigilien sagt der gleiche Prophet: ,Um Mitternacht

stehe ich auf, um dir zu lobsingen' (Ps.
118). Zu diesen Zeiten wollen wir also unserem
Schöpfer den Lobpreis darbringen wegen seiner
gerechten Entscheidungen» (Kap. 16). Warum
das gemeinsame Chorgebet aber aucb vor dem
Privatgebet den Vorrang hat, begründet Benedikt
so: «Wir glauben, dass Gott überall gegenwärtig
ist und dass die Augen des Herrn an jedem Ort
die Guten und die Bösen beobachten. Das sollen
wir noch mehr als sonst glauben und für gewiss
halten, wenn wir am Gottesdienst teilnehmen»
(Kap. 19). Gewiss ist für Benedikt die besondere
Gegenwart Gottes vor allem ein Beweggrund, das

Chorgebet mit besonderer Ehrfurcht zu verrichten.

Aber sicher darf auch daran gedacht werden,
dass Gottes besondere Gegenwart immer auch
heilswirkende Gegenwart ist.
Auch wenn das Chorgebet im Tagesablauf des
Benediktinerklosters eine hervorragende Sonder-



61

Zur Fastenzeit

P. Bruno Stephan Scherer

Komm herüber* Wer rief?
Ein Mazedonier war's
behauptete Paulus

Ein Römer — Petrus
ein Angelsachse — Gregor
ein Germane — Bonifaz
ein Slave — Cyrill
ein Inder, ein Chinese —
Franz Xaver
ein jeder Mitmensch —
Papst Johannes

Und ich frage :

Bist du es — oder
wer mag es sein?

Ich weiss nicht mehr
wer rief
doch rief es

So bitt ich :

zeig mir, HERR
den Weg hinüber
zu helfen
Rettung zu tragen

Ruft einer im Traum :

Komm herüber
und hilf uns

Dein Wort
Deine Freude
Dich

*zu Apg 16,9: Paulus hatte des Nachts eine Erscheinung: ein Mazedonier stand vor ihm und
forderte ihn auf: «Komm nach Mazedonien herüber und hilf uns!»



62

Stellung einnimmt, so ist es nicht isoliert vom
übrigen Tun des Mönches. Im Gegenteil, im Chorgebet

erreichen jene inneren Haltungen eine
Hochform, die der Mönch auch sonst als
Grundhaltungen in seinem klösterlichen Leben pflegen
soll. Das gilt für die Verherrlichung Gottes.
Benedikt will, dass der Mönch in allem sich so
verhalte, dass es zur Ehre Gottes gereicht, «dass in
allem Gott verherrlicht werde» (Kap. 57). Das
gilt auch von der Haltung der Ehrfurcht. Im
7. Kapitel der Regel, das von der Demut
handelt, sagt Benedikt: «Auf der ersten Stufe der
Demut hält sich der Mönch immer die Gottesfurcht

vor Augen» ; und am Schluss des Demutskapitels

greift er diesen Gedanken wieder auf
und vertieft ihn: «Beim Chorgebet, im Oratorium,

im Kloster, im Garten, auf dem Wege, apf
dem Felde, oder wo immer der Mönch sitzt, geht
oder steht, muss er die Demut im Herzen
tragen.» Aber es ist keine niederdrückende Demut
und Ehrfurcht. Sie ist vielmehr umfangen, getragen

und veredelt von jener Gottesliebe, «die
vollkommen ist und die Furcht vertreibt» (Kap. 7).

2. Gebet im Alltag der Gemeinschaft und des
Mönches

Benedikt hat, im Unterschied zum früheren
Mönchtum, eine klare Scheidung vollzogen
zwischen dem gemeinsamen Gebet und der Arbeit.
Damit hat er aber das Ziel der früheren Mönche,
das ununterbrochene Gebet, nicht aufgegeben.
Der Alltag der Gemeinschaft und des Mönches
soll nach Benedikts Anordnung von der
Geisteshaltung des Gebetes und vom Gebet wie von
einem roten Faden durchzogen sein.
Benedikt sieht in der Regel vor, dass besondere
Aufgaben und Lebenssituationen ins Gebet
einbezogen werden. Wer den Wochendienst in der
Küche beginnt und abschliesst, «verbeugt sich
nach der Morgenfeier am Sonntag im Oratorium
tief vor allen und bittet um das Gebet» (Kap.
35); auch wer den Wochendienst des Tischlesers
antritt, bittet alle um das Gebet (Kap. 38).
Aufschlussreich ist die Begründung, die Benedikt für
diese Gebetsbitte gibt: Wer den Wochendienst

in der Küche beendet hat, dankt dafür, dass

Gott ihm «geholfen und ihn getröstet hat», wer
den Wochendienst in der Küche beginnt, bittet
um Gottes Hilfe für diesen Dienst ; der Tischleser
bittet um Gottes Hilfe, dass der Geist des Hochmutes

von ihm ferngehalten werde. Es geht
immer darum, dass in all diesen besonderen Aufgaben

die Gottsuche den Primat behalte. Das gilt
in besonderer Weise für Brüder, welche auf Reisen

geschickt werden ; denn da ist die Gottsuche
besonders gefährdet. Daher die Anordnung
Benedikts: «Die Brüder, die auf Reisen geschickt
werden, sollen sich dem Gebet aller Brüder und
des Abtes empfehlen. Beim letzten Gebet des
Gottesdienstes gedenkt man immer der
Abwesenden. Von der Reise zurückgekehrt, werfen
sich die Brüder am Tag der Rückkehr bei der
jeweils nächsten pflichtmässigen Gebetszeit am
Schluss des Gottesdienstes im Oratorium nieder
und bitten alle um das Gebet wegen der Fehler,
die sie vielleicht auf der Reise begangen haben ;

denn es kann sein, dass sie etwas Böses gesehen
und gehört oder durch unnützes Reden gesündigt

haben» (Kap. 67).
Wenn schon für solch .alltägliche' Sonderanlässe
das Gebet der Mitbrüder notwendig ist, dann erst
recht für .ausserordentliche' Ereignisse im Leben
des Mönches. Wohl die grösste, entscheidende
Situation eines Mönches ist der Augenblick, da er
sich endgültig für das ganze Leben der
Klostergemeinschaft anschliesst. Da sieht Benedikt nicht
nur die .gewöhnliche' Gebetsbitte vor, dass einer
alle zusammen ums Gebet bittet. Vielmehr soll
der Novize, der das Versprechen ablegt, die ganze

Klostergemeinde und jeden einzelnen bitten,
für ihn zu beten: «Sobald der Novize sein
Versprechen abgelegt hat, stimmt er diesen Vers an:
.Nimm mich auf, o Herr, wie du verheissen hast,
und ich werde leben; lass mich nicht in meiner
Hoffnung scheitern.' Diesen Vers wiederholt die
ganze Klostergemeinde dreimal und fügt das
,Ehre sei dem Vater' hinzu. Dann wirft sich der
Novize zu den Füssen eines jeden nieder, damit
man für ihn bete» (Kap. 58). — Noch viel dringlicher

ist das Gebet für einen Mönch, der es mit



63

der Gottsuche nicht ernst nimmt. Wer sich
schwer verfehlt hat, etwa weil er widerspenstig,
ungehorsam oder stolz ist, weil er murrt, sich in
einem Punkt der Heiligen Regel und den Befehlen

des Obern widersetzt und sich damit als
Verächter erweist, und trotz mehrmaliger Mahnung
sich nicht bessert, der wird vom gemeinsamen
Leben ausgeschlossen (Kap. 23). Aber der Abt
muss für einen solchen alle Sorge aufwenden.
Und dazu gehört, dass man ihm gegenüber in
besonderer Weise die Liebe walten lasse, «und
alle sollen für ihn beten» (Kap. 27). Wenn dieses
Gebet und die andern Mittel nicht helfen, dann
muss der Abt zum besonders inständigen Gebet
Zuflucht nehmen : «der Abt greife zu einem
wirksameren Mittel: Er selbst und alle Brüder
sollen für den Ausgeschlossenen beten, damit der
Herr, der alles vermag, den ,kranken' Bruder
wieder gesund macht» (Kap. 28).
Eine wichtige Rolle spielt im klösterlichen Alltag
auch das Segensgebet. «Sooft sich Brüder begegnen,

bitte der jüngere den älteren um den
Segen» (Kap. 63). Wenn Brüder Gästen begegnen,
«sollen sie bescheiden grüssen und sie um den
Segen bitten» (Kap. 53). Wer für leichte Vergehen
nur vom Tisch ausgeschlossen ist, leistet im
Oratorium Genugtuung, solange es der Abt befiehlt.
Er tut das, «bis der Abt den Segen gibt» (Kap.
44). «Wenn ein Bruder vom Abt oder irgend
einem Oberen zurechtgewiesen wird oder
spürt, dass der Obere im Herzen gegen ihn leicht
erzürnt oder auch nur ein wenig aufgebracht ist,
so werfe er sich sogleich ohne Zögern auf den
Boden nieder, bleibe zu seinen Füssen liegen und
leiste so lange Genugtuung, bis sich die Erregung
durch den Segensspruch gelegt hat» (Kap. 71).
Auf den ersten Blick scheint diese Anordnung
hart, ja in bestimmten Fällen sogar ungerecht,
denn ein Oberer kann doch durch eigene Schuld
in Erregung geraten. Aber Benedikt geht es nicht
um Recht oder Unrecht, Schuld oder Unschuld.
Ihm geht es darum, dass in der Gemeinschaft
Ordnung und Harmonie, Friede, herrscht. So
kann dieses Niederwerfen auch eine Form von
Fürbitte sein für den erzürnten Obern, ähnlich

wie die Fürbitte für andere fehlende Mitbrüder,
damit der Obere wieder den Weg zum Mitbruder
und damit zur Gemeinschaft finde, so dass wieder

alle geeint sind in der gemeinsamen Gottsuche.

Kann eine solche Fülle von Gebetsübungen sinnvoll

vollzogen werden? Gewiss nur, wenn die
einzelnen sich persönlich um den Gebetsgeist bemühen,

wenn sie persönlich, ,privat' immer wieder
beten. Damm die Mahnung Benedikts ganz
allgemein für alle Mönche: «Sich oft zum Gebet
niederwerfen» (Kap. 4). Und zu den Übungen
der Fastenzeit, zu denen Benedikt die Mönche
aufmuntert, gehört auch, «besondere Gebete» zu
den gewöhnlichen hinzufügen (Kap. 49).
Allerdings, Benedikt geht es nicht um die Quantität,
um die Anhäufung vieler Gebete, es geht ihm
um die innere Gebetshaltung. Dazu gibt er zweimal

ganz klare Anweisungen: «Wir sollen
wissen, dass wir nicht durch die vielen Worte,
sondern durch die Reinheit des Herzens und die Tränen

der Zerknirschung Erhörung finden» (Kap.
20), und fast wörtlich in anderem Zusammenhang

die gleiche Mahnung: «nicht mit lauter
Stimme, sondern unter Tränen und mit Inbrunst
des Herzens» (Kap. 52). Daher gibt er die fast
kategorische Mahnung: «Das (private) Gebet soll
kurz und rein sein, es sei denn, es werde durch
den Antrieb und die Eingebung der göttlichen
Gnade verlängert» (Kap. 20).
Mit der letzten Bemerkung stossen wir wohl auf
das tiefste Geheimnis des mönchischen Gebetslebens:

beständiges Gebet, dauernde Gebetshaltung

ist eine besondere Gabe, wir würden heute
sagen: das Charisma des Gebetes. Für dieses
Charisma gilt wie für jede Gabe, dass der Mönch
sensibel, feinhörig werden muss für diese Gabe,
dass er offen und bereit sein muss für den
Antrieb des Geistes. Wo dieser Antrieb vorliegt, da
gibt Benedikt für den betreffenden Mönch volle
Freiheit, diesem Antrieb zu folgen. So kann es

sein, dass einer durch das Chorgebet so vom
Gebetsgeist erfüllt wird, dass er persönlich weiter
beten möchte. Dazu gibt ihm Benedikt die volle
Freiheit. Ja er mahnt die andern, alles zu mei-



64

den, was diesen Bruder am persönlichen Gebet
hindern könnte: «Nach dem Gottesdienst gehen
alle in tiefstem Schweigen hinaus So wird ein
Bruder, der allein für sich beten will, nicht durch
das rücksichtslose Verhalten eines andern daran
gehindert» (Kap. 52). Aber auch sonst während
des Tages darf jeder sich ins Oratorium begeben,
und zwar, wie Benedikt schreibt, zu jeder Zeit:
«Wenn zu andern Zeiten einer still für sich beten
will, so trete er einfach ein und bete» (Kap. 52).
Wer so sich ganz vom Geist führen lässt in
seinem Gebetsleben, dem kann dann auch die Gnade

des wirklichen immerwährenden Gebets zuteil
werden: «Wegen seiner Sünden hält der Mönch
sich jederzeit für schuldig Ständig wiederholt
er in seinem Herzen die Worte des Zöllners im
Evangelium: ,Herr, ich Sünder bin es nicht wert,
meine Augen zum Himmel zu erheben'» (Kap.
7). Solche Gebetsgnade ist nicht niederdrückend,
sie zerstört das gesunde Bewusstsein nicht. Im
Gegenteil, wer vom Geist zu dieser Höhe des
Gebetes geführt wird, für den sind die Vorschriften
nicht mehr ein «Müssen», die er nur aus Angst
vor der Hölle beobachtet. «Er gelangt zu jener
Gottesliebe, die vollkommen ist und die Furcht
austreibt. Er beginnt alle Vorschriften wie von
selbst zu erfüllen infolge der Gewöhnung aus
Liebe zu Christus und weil ihm das Gute zur
Gewohnheit, die Tugend zur Freude geworden ist.
Diesen Zustand wird der Herr durch den Heiligen

Geist huldvoll an seinem Arbeiter offenbar
machen, der frei geworden ist von Fehlern und
Sünden» (Kap. 7). Damit zeigt Benedikt ganz
klar, dass Gottsuche zuerst und vor allem sich
verwirklicht durch das Gebet.

3. Bedeutung für heutige Christen
Wenn ein heutiger Christ und erst recht ein
gewöhnlicher' Mensch von heute sich dieser
Gebetspraxis gegenübergestellt sieht, dann erscheint
ihm dies zuerst sicher als eine fremde Welt und
Wirklichkeit, mit der ein Mensch heute nichts
mehr anfangen kann. Tatsächlich stehen wir heute

in einer Gebetskrise, deren Ursachen vielfältiger

Art sind. Aber vielleicht kann gerade durch

die Gebetspraxis, wie Benedikt sie lehrt, auch
heute Hilfe geboten werden. Mir scheint, dies sei
in zweifacher Hinsicht möglich : durch die Gründe,

die Motive, die Benedikt für das Gebet
anführt, und durch die praktische Anweisung, wie
gebetet werden soll.
Benedikts Glaubenshaltung war ganz geprägt von
der Abhängigkeit des Geschöpfes vom Schöpfer.
Er lebte aus einem lebendigen Schöpferglauben
heraus. Dabei ist Gott als «Schöpfer» nicht zu
verstehen im Unterschied zum Gott als «Erlöser».
Für Benedikt ging beides zusammen auf die gleiche

Wurzel zurück: wir haben alles empfangen
von Gott. «Wenn man etwas Gutes an sich
findet, es Gott zuschreiben, nicht sich selbst» (Kap.
4). Im Prolog schildert Benedikt diese Glaubenshaltung

noch ausführlicher. Auf dem Weg zu
Gott ist nur der, welcher «sich wegen seines treuen

Dienstes nicht überhebt, sondern überzeugt
ist, dass das Gute, das er hat, nicht sein eigenes
Werk ist, sondern das Werk des Herrn. Solche
Menschen preisen den Herrn, der in ihnen wirkt,
und sagen mit dem Propheten: ,Nicht uns, Herr,
nicht uns, sondern deinem Namen gib Ehre' (Ps.
115). So hat auch der Apostel Paulus von seiner
Predigt nichts sich selber zugeschrieben; er sagt
ja: .Durch die Gnade Gottes bin ich, was ich
bin'» (1 Kor 15, 10). Was Benedikt hier lehrt,
dazu gibt er auch praktische Anweisung und
verhält sich selber dementsprechend. Wer sich ent-
schliesst, den Weg der Gottsuche in Angriff zu
nehmen, dem gibt Benedikt die Mahnung: «Sooft

du etwas Gutes zu tun beginnst, bitte zuerst
inständig darum, dass er, Gott, es vollende» (Prolog).

Benedikt selber hat das so gehalten, wenn
er im 1. Kapitel der Regel schreibt: «Gehen wir
daran, den Cönobiten mit Gottes Hilfe eine feste
Ordnung zu geben.» Die gleiche Grundhaltung
Benedikts kommt auch zum Ausdruck in der
Mahnung: «Wir wollen unser Herz und unsern
Leib für den Dienst bereiten, für den heiligen
Gehorsam gegen die Gebote. Weil wir das aber
mit unserer natürlichen Kraft nicht zustande
bringen, wollen wir vom Herrn die Hilfe seiner
Gnade erbitten» (Prolog).



AKBth m



66

Sollen wir wieder betende Menschen werden,
und wir müssen es, gemäss der Mahnung Jesu,
dann müssen wir in uns wieder das Bewusstsein
der Geschöpflichkeit lebendig werden lassen. Wir
müssen, aber wir dürfen auch mit Gott rechnen
in unserm Leben, in unserm Alltag. Das aber
kann geradezu eine Befreiung bedeuten. Heute
steht der Mensch fast in allen Lebensbereichen
unter dem Leistungsdruck. Hier nun, im Bereich
des Glaubens, wird er davon befreit. Nicht er
muss etwas leisten, sondern Gott ,leistet' in ihm
etwas. Wer das einmal entdeckt hat, der kann
erfahren, dass Glaube, Religion, der Ort und der
Lebensvollzug ist, wo er wirklich wieder echt
Mensch sein kann.
Allerdings, für viele ist der Zugang zum Gebetsleben

erschwert durch eine Praxis, die alles
andere als Befreiung bedeutete. Ist es nicht so,
dass wir den ersten Kontakt mit der Gebetswirklichkeit

erlebt haben über Gebetsformeln und
Pflichtgebete. Wie weise sind da Benedikts
Anweisungen über die Gebetshaltung: nicht viele
Worte, sondern richtige Einstellung des Herzens.
Gerade weil bei vielen Gläubigen das Gebetsleben

sich beschränkt hat auf vorgegebene
Gebetsformeln, sei es im privaten, sei es im liturgischen
Beten, deshalb können sie mit diesen Gebetsformeln

oft nichts mehr anfangen. «Es ist seelsorglich

von grösster Bedeutung, dass liturgisches Gebet

und persönliches Beten des einzelnen wie des
Volkes in ähnlicher Weise, wie Benedikt es tut,
organisch miteinander verbunden und dass die
Gläubigen in beiden Arten des Gebetes in rechter

Weise unterwiesen werden» (E. Heufelder). Es

wird allerdings immer wieder Mühe brauchen,
ein echtes Gebetsleben zu pflegen. Aber auch
hier kann eine ,Weisheitsregel' Benedikts Hilfe
sein: «Wenn dir am Anfang etwas schwierig fällt,
dann verlass nicht gleich voll Angst und Schrek-
ken den Weg des Heiles, der am Anfang nun
einmal eng sein muss. Sobald man aber im
Glauben Fortschritte macht, weitet sich das Herz
und man geht den Weg der Gebote Gottes in
unsagbarer Freude der Liebe» (Prolog).

Neuer Orgelklang
erfüllt die Basilika
Ernst Walk, Basel

Der Gaudete-Sonntag in der Adventszeit wurde
für Mariastein durch die Orgelweihe zu einem
besonderen Feiertag. Fortan erklingt nun wieder
die grosse Orgel auf der Empore im Kirchenschiff
und erfüllt die Basilika mit festlichen Klängen.
Die Geschichte der Mariasteiner Orgeln wurde in
dieser Zeitschrift verschiedentlich dargestellt,
besonders auch die Leidensgeschichte der zu Beginn
des Jahrhunderts erweiterten grossen Orgel. Die
neue Orgel richtet sich nun streng nach der alten
Disposition. Ein frühromantisches Orgelwerk
konnte wiederhergestellt werden, was auch äus-
serlich am Orgelprospekt in Erscheinung tritt. Im
Konventamt des Gaudete-Sonntags erklang die
neue Orgel erstmals im Gottesdienst. Der
Kirchenchor Münchenstein, unterstützt durch ein
Vokal- und ein Instrumentalensemble, sang unter

der Leitung von Othmar Lenherr die Messe
«Pour le Samedy de Pasques» von Marc-Antoine


	Das Benediktinerkloster : eine Gemeinschaft der Gottsucher. III

