Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 2

Artikel: Das Benediktinerkloster : Gemeinschaft der Gottsucher. I
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Benediktinerkloster:
Gemeinschaft
der Gottsucher 1I

P. Anselm Biitler

Wer die Benediktusregel auch nur oberflichlich
durchliest, dem wird ziemlich bald auffallen,
dass im Leben des Benediktiners die Gemein-
schaft eine wichtige Rolle spielt. Und dies nicht
nur einfach als Zusammenleben von Menschen,
die, jeder fiir sich, Gott sucht. Nein gerade die
Gottsuche ist nach der Regel wesentlich und ent-
scheidend von der Gemeinschaft geprigt. Wenn
auch die Gottsuche letztlich von jedem einzelnen
als Person vollzogen werden muss, so kénnen wir
doch sagen: es ist eine gemeinschaftsgeprigte
Gottsuche. Das ergibt sich schon aus dem 1. Ka-
pitel der Regel ganz klar. Dort gibt Benedikt an,
welches Ziel er mit seiner Griindung verfolgt. Er
gibt mit der Regel jenen eine feste Ordnung, die
unter Regel und Abt gemeinsam im Kloster le-
ben. Damit ist genauer gesagt, was Benedikt un-
ter der «Schule fiir den Dienst des Herrn» ver-
steht, von der er im Vorwort spricht.

Wer das Leben und den monchischen Werde-
gang des hl. Benedikt kennt, den mag erstaunen,
dass Benedikt dem Gemeinschaftsaspekt der
Gottsuche eine solch zentrale Rolle zumisst. Be-
nedikt erlebte ja zuerst einmal die Gemeinschaft

41

als gefihrlich fiir die Gottsuche, so dass er in die
Einsamkeit floh. Als er in Rom das Studium be-
gann, sah er, dass viele in dem Abgrund der La-
ster versanken. Um nicht selber in den entsetzli-
chen Abgrund zu stiirzen, verschmihte er das
Studium und floh in die Einsamkeit, um Gott al-
lein zu gefallen. Und noch eine zweite Flucht aus
der Gemeinschaft unternahm Benedikt, weil die
Gemeinschaft seine Gottsuche gefihrdete: ein
benachbartes Kloster berief ihn zu seinem Abt.
Aber die Konsequenz, mit der Benedikt die
Ménche zur Gottsuche anhielt, missfiel diesen,
und sie schreckten nicht davor zurtick, ihn besei-
tigen zu wollen. Wie Benedikt dies entdeckte,
«kehrte er an die Stitte seiner lieben Einsamkeit
zuriick und wohnte allein in sich unter den Au-
gen des himmlischen Zuschauerss (Gregor d.
Gr.).

1. Zentrale Bedeutung der Gemeinschajt fiir die
Gottsuche
Wieso Benedikt trotzdem dazu kam, eine Regel
zu schreiben, in der die Gottsuche wesentlich ge-
meinschaftsgebunden und gemeinschaftsbedingt
ist, das bleibt letztlich wohl Geheimnis des Or-
densvaters. Sicher aber ist, dass er nicht nur eine
Gemeinschaft wollte, in der jeder fiir sich Gott
suchte innerhalb eines Rahmens von einigen
mehr oder weniger gemeinschaftlich vollzogenen
Lebensformen. Er wendet sich grundsitzlich ab
von der eremitischen Form der Gottsuche. Zwar
spricht er im 1. Kapitel mit Hochachtung von
den Eremiten, «die eine lange Zeit der Priifung
und Bewihrung im Kloster verbracht haben und,
durch die Hilfe vieler Briider geschult, gelernt
haben gegen den Teufel zu kimpfen. Wohlgerii-
stet treten sie aus der Rethe der Briidder heraus
und nehmen den Einzelkampf in der Wiiste auf.
Mit der Hilfe Gottes sind sie nun imstande,
furchtlos, ohne den Beistand anderer, allein und
aus eigener Kraft gegen die Verderbnis des Flei-
sches und der Gedanken zu kimpfens. Hier
scheint Benedikt die eremitische Gottsuche als
das an sich Vollkommenere zu preisen, die ge-
meinschaftliche Gottsuche erscheint nur eine



42

Vorstufe zur eremitischen zu sein. Aber Benedikt
korrigiert sofort diesen Eindruck, wenn er im
gleichen Kapitel die Conobiten, jene, die unter
Regel und Abt Gott suchen die «tiichtigste aller
Arten von Monchen nennt. Das heisst nicht, dass
er die eremitische Form grundsitzlich ablehnt.
Wir werden noch sehen, dass Benedikt wichtige
Elemente der eremitischen Gottsuche in die ge-
meinschaftliche Form einbaut, soweit sie damit
vereinbar sind.

Welch zentrale Bedeutung die Gemeinschaft als
Form benediktinischer Gottsuche fiir Benedikt
besitzt, wird ersichtlich aus dem Versprechen,
den Geliibden, die von jenen verlangt werden,
die sich einer Benediktinischen Klostergemein-
schaft eingliedern wollen. Gewéhnlich spricht
man von den drei Ordensgeliibden und versteht
darunter: Armut, Keuschheit und Gehorsam.
Benedikt verlangt von jenem, der in seine klo-
sterliche Gemeinschaft aufgenommen werden
will, dass er sich durch ein Versprechen verpflich-
te auf Bestindigkeit, klosterliches Leben und Ge-
horsam. Das heisst nicht, dass der Benediktiner
frei sei von der Verpflichtung zur Ehelosigkeit
und zur Armut. Aber diese sind im Gehorsams-
geliibde enthalten. Denn «von diesem Tag an
kann der Monch nicht einmal mehr iiber den ei-
genen Leib verfiigens (Kap. 58). Ebenso verliert
er mit dem Versprechen auf Gehorsam die Verfii-
gungsgewalt tiber materielle Giiter. Was er bis
jetzt besass, «soll vor dem Versprechen den At-
men verteilt oder in einer feierlichen Schenkung
dem Kloster vermacht werden, ohne dass irgend
etwas fiir sich zuriickbehalten wird> (Kap. 58).
Der Monch darf zwar vom Vater des Klosters alles
Notwendige erwarten, aber «es ist dem Monch
nicht erlaubt, etwas zu besitzen, was der Abt
nicht gegeben oder gestattet hat» (Kap. 33).
Wenn auch die drei «klassischen» Geliibde einen
Gemeinschaftsbezug haben, liegen sie vorder-
griindig doch eher auf der Ebene der individuel-

len Nachfolge Christi. Die benediktinischen Ver-'

sprechen jedoch liegen direkt und unmittelbar
auf der Ebene der Gemeinschaftsbildung und
-bindung. Es ist ja fiir das Bestehen und Funktio-

nieren jeder Gemeinschaft unabdingbare Voraus-
setzung, dass sich alle Glieder fiir das Ziel der
Gemeinschaft, das Gemeinwohl, einsetzen; und
dieses Gemeinwohl kann nur verwirklicht wer-
den, wenn die Gemeinschaft auch Bestand hat
durch feste Mitgliedschaft. Genau das aber wol-
len die benediktinischen Geliibde sichern. Der
Ménch verpflichtet sich zur Bestindigkeit. Das
besagt, dass er sein ganzes kiinftiges Leben in
dieser konkreten Ménchsgemeinschaft verbringen
will. Es geht dabei nicht nur um die Ortsbestin-
digkeit, wie dieses Versprechen oft filschlicher-
weise gedeutet wurde, sondern um das Verblei-
ben in der Gemeinschaft. Hier wird ersichtlich,
dass das einzelne Benediktiner-Kloster eine ganz
andere Rolle und Bedeutung besitzt als die Kl5-
ster anderer Orden. Jedes Benediktinerkloster ist
eine eigene selbstindige Gemeinschaft. Darum
gibt es auch keinen eigentlichen Benediktineror-
den, sondern nur den Zusammenschluss von
Klgstern, die nach der Regel des hl. Benedikt le-
ben. — Das Versprechen, einen klésterlichen Le-
benswandel zu fithren besagt nichts anderes, als
sich fiir das Ziel des Klosters, das Gemeinwohl,
einzusetzen. Damit verpflichtet sich der Monch
dazu, seinen Beitrag zu leisten, dass das Benedik-
tinerkloster, dem er sich angliedert, getragen und
getrieben wird von der Gottsuche. Gerade indem
der Monch sich einsetzt fiir eine lebendige Gott-
suche der Gemeinschaft, fiir alles, wodurch sein
Kloster die Gottsuche verwirklicht, sucht er selber
Gott. Der Benediktiner sucht Gott durch die
Gottsuche in und durch Gemeinschaft der Gott-
sucher. Das besagt nicht, dass er die individuelle
Gottsuche vernachlissigen darf, oder dass diese
nicht nétig sei. Sie ist sogar sehr nétig und uner-
lisslich. Aber benediktinische Gottsuche endet
nicht in der individuellen Gottsuche, sondern die
individuelle Gottsuche dient der gemeinschaftli-
chen Gottsuche. Es entspricht dies genau dem
personalen Gemeinschaftsverstindnis: der einzel-
ne hat sich fiir das Gemeinwohl einzusetzen; in-
sofern nimmt das Gemeinwohl einen héheren
Rang ein als das Einzelwohl. Aber dieses Ge-
meinwohl ermoglicht dann dem einzelnen, dass



er sein Einzelwohl umso besser verwirklichen
kann. Insofern ist dann das Einzelwohl hoher als
das Gemeinwohl. Benedikt driickt dieses Wech-
selverhiltnis auf einem andern Gebiet in tiberra-
schender Deutlichkeit aus. Er mahnt den Abt,
dass er sich ganz der Leitung und der Seelsorge
der anvertrauten Briider widmen muss. Und die-
se Mahnung schliesst Benedikt ab mit dem fiir
den Abt so trostlichen Wort: «Indem der Abt
durch seine Mahnungen anderen zur Besserung
verhilft, ldutert er sich selbst von seinen eigenen

Fehlern.» (Kap. 2).

2. Hilfe in der Gottsuche durch das mitbriiderli-
che Beispiel

Der einzelne Monch verpflichtet sich zum Klo-
stetleben und iibernimmt so die Mitverantwor-
tung fiir die Verwirklichung des Gemeinschafts-
zieles: die Gottsuche. Wohl den wichtigsten Bei-
trag dazu leistet der einzelne Ménch durch sein
Beispiel, das er gibt. Benedikt legt auf die positi-
ve wie auch die negative Wirkung des Beispiels
ganz grosses Gewicht.

In erster Linie ist der Abt auf dieses Beispielge-
ben verpflichtet. «Wer den Namen ,Abt‘ an-
nimmt, muss seinen Jiingern in doppelter Weise
als Lehrer vorstehen: Er zeige mehr durch sein
Beispiel als durch Worte, was gut und heilig ist;
den gelehrigen Jiingern lege er die Gebote Gottes
mit Worten dar,
aber veranschauliche er den Willen Gottes durch
sein Beispiel. Wenn er in der Belehrung seine
Junger darauf hinweist, dass etwas mit dem klo-
sterlichen Leben unvereinbar ist, dann soll er im-
mer auch durch sein Beispiel zeigen, dass man es
nicht tun darf. Sonst kénnte es sein, dass er an-
dern predigt, selbst aber verworfen wirds (Kap. 2).
Aber auch das Beispiel der Mitbriider wird von
Benedikt hoch eingeschitzt. Das ergibt sich aus
verschiedenen ganz iiberraschenden Anweisun-
gen. Da ist einmal die Regelung der Rangord-
nung, die durchbrochen werden darf, wenn
durch das Beispiel der Gemeinschaft daraus Nut-
zen erwichst. Grundsitzlich ist nach Benedikt
die Reihenfolge der Mbonche streng bestimmt

den Harten und Einfiltigen

43

durch die Zeit des Klostereintrittes: «Wer zum
Beispiel zur zweiten Stunde des Tages ins Kloster
kommt, muss wissen, dass er jiinger ist als einer,
der zur ersten Stunde kam, welches Alter und
welche Wiirde er auch haben mags (Kap. 63).
Aber dieses strenge Prinzip wird korrigiert durch
das vorbildliche Leben der Monche: «Die Briider
sollen im Kloster ihre Rangordnung so einhalten,
wie sie durch die Zeit des Eintritts und durch ver-
dienstvolles Leben bestimmt und wie sie vom
Abt festgelegt wirds (Kap. 63). Auf ihnliche
Weise wird ein anderes Prinzip der Gleichheit
durchbrochen: das Prinzip, dass keiner bevorzugt
werden darf: «Der Abt soll im Kloster niemand
bevorzugen. Er soll den einen nicht mehr lieben
als den andern, ausser er finde an ihm mehr Tu-
gend und Gehorsam» (Kap.'2). Ebenso iiberra-
schend ist folgende Weisung gegeniiber Mon-
chen, die als Gast in der Gemeinschaft leben:
«Man soll ihn nicht erst auf seine Bitten hin in
die Klostergemeinschaft eingliedern, sondern
thm ein Verbleiben sogar nahe legen, damit die
andern an seinem Beispiel lernen... Der Abt
darf thm auch einen etwas héheren Platz anwei-
sen, wenn er ihn fiir wiirdig hiiles (Kap. 61).

Allerdings nimmt Benedikt ebenso sehr das
schlechte Beispiel ernst. So zuvorkommend er
sich gegeniiber vorbildlichen Ménchen als Giste
einstellt, so konsequent ist er gegeniiber schlech-
ten Ménchen als Giste. «Zeigt der fremde Monch
wihrend der Zeit seines Gastaufenthaltes, dass er
anspruchsvoll und voller Fehler ist, so muss man
ihm nicht nur die Eingliederung in den klosterli-
chen Verband verweigern (wenn er darum bit-
tet), sondern ihm iiberdies hoflich bedeuten, er
moge gehen; sonst kénnten durch seinen bekla-
genswerten Zustand auch noch andere verdorben
werdens (Kap. 61). Dasselbe gilt auch fiir Mit-
briider, die ein schlechtes Beispiel geben. Gewiss
ist der Abt verpflichtet, «auf jegliche Weise be-
sorgt zu sein um die Briider, die sich verfehlt ha-
ben; denn nicht die Gesunden brauchen den
Arzt, sondern die Kranken» (Kap. 27). Wenn
aber alle Sorge und Hilfe nichts niitzt, auch das
gemeinsame Gebet fiir den fehlenden Mitbruder



44

nicht, «greife der Abt zum Messer, um abzu-
schneiden, wie der Apostel sagt: ,Schafft den
Bésen fort aus eurer Mitte* (1 Kor 5,13). Er sagt
auch: ,Wenn der Ungliubige weggehen will,
dann soll er gehen® (1 Kor 7,15), damit nicht ein
riudiges Schaf die ganze Herde verseuchts (Kap.
28).

Allerdings, Benedikt bleibt bei der Hochachtung
des Beispiels nicht auf der psychologischen Ebene
stehen. Er sieht tiefer, es geht fiir Benedikt beim
Beispiel der Mitbriider um das Wirken Gottes,
das fiir die Gemeinschaft verpflichtendes Gna-
denangebot ist. Benedikt schitzt solche Gnaden-
gaben sehr hoch ein. Er spricht von der Gnaden-
gabe der «Anspruchslosigkeits. Bei der Zuteilung
des Notwendigen soll jeder das bekommen, was
er notig hat. Es sollen die verschiedenen Bediirf-
nisse beriicksichtigt werden. «Wer also weniger
braucht, danke Gott und sei nicht traurig; wer
aber mehr braucht, demiitige sich wegen seiner
Armseligkeit und iiberhebe sich nicht, weil man
auf ihn Riicksicht nimmt» (Kap. 34). Eine beson-
dere Gnadengabe sieht Benedikt darin, dass einer
sich vom Wein enthalten kann: «Jeder hat seine
Gabe von Gott, der eine diese, der andere
jene... Wem Gott die Kraft gibt, sich vom
Wein zu enthalten, der wisse, dass er einen beson-
deren Lohn empfangen wird» (Kap. 40). Die Be-
deutung solcher Gnadengaben, wie iiberhaupt
das Beispiel, stellt Benedikt auf die gleiche Stufe
wie die Vorschriften der Regel: «Auf der achten
Stufe der Demut tut der Monch nur das, wozu
die gemeinsame Regel des Klosters und das Bei-
spiel der Alteren mahnen» (Kap.7).

Nun allerdings tibersieht Benedikt die Gefahren
nicht, welche durch die Betonung des Beispiels
entstehen kénnen. Es kénnte ein falsches Streber-
tum, Rivalitit, Streit entstehen. Gegen solche
Gefahren baut Benedikt eine doppelte Sicherung
ein: Beispiele und Gnadengaben diirfen den
Frieden nicht storen (Kap. 34); wo es sich um
besondere Gnadengaben handelt, die den Rah-
men des Normalen sprengen, muss der betreffen-
de Monch die Erlaubnis des Abtes einholen,
denn «was ohne Erlaubnis des geistlichen Vaters

geschieht, gilt als Anmassung und eitle Ruhm-
sucht, nicht als Verdiensts (Kap. 49).

3. Aktualitit der Gemeinschaftsbetonung und
des Beispiels
Seit der Kirchenkonstitution des 2. Vaticanums
ist die theologische Bedeutung der Glaubensge-
meinschaft fiir den Glauben des einzelnen wieder
neu bewusst geworden. Diese Neuentdeckung ist
sicher auch befruchtet worden von der philoso-
phischen Entdeckung der «Mitmenschlichkeits
des Menschen. Der Mensch ist wesentlich auf den
Mitmenschen angewiesen. Auf den Glauben be-
zogen heisst das unter anderem: der Glaube des
einzelnen stammt vom Glauben der Gemein-
schaft, wird von ihr getragen; umgekehrt muss
der einzelne seinen Beitrag leisten, damit der
Glaube in der Gemeinschaft und den andern
Glaubenden lebendig bleibt und wichst. Unter
diesem Gesichtspunkt diirfen wir sicher Benedikt
einen «Revolutiondr» christlicher Spiritualitit
nennen durch seine entschiedene Abkehr vom
Eremitentum. Denn in der heutigen Sicht ist das
Eremitentum problematisch geworden, ebenso
auch die eremitischen Elemente im klésterlichen
Gemeinschaftsleben. — Ebenso revolutionir sind
Benedikts Ansitze fiir die Gotteserfahrung, auch
wenn er diese Ansitze noch nicht entfaltet hat.
Frither, bis zum Beginn unserer Zeit, vollzog die
«klassische Mystiks sich in der individuellen In-
nerlichkeit. Heute zeigt sich immer mehr eine
Gemeinschaftserfahrung der Gnade. Die Nihe
des Herrn wird nicht nur im privaten Gebet er-
lebt, sondern immer mehr in der Gemeinschaft.
Vor allem im gemeinsamen Gebet wird zuweilen
eine grosse Tiefe und Einheit erfahren, und im
Zueinander der verschiedenen * Gnadengaben
wird deutlich, dass der Herr unter uns ist. Das
Wort Christi bekommt neue Lebendigkeit und
Aktualitit: «Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
thnen.» Das gilt sicher fiir die Mdnchsgemein-
schaft, die durch die Profess als Glaubensgemein-
de versammelt ist. Darum kann Benedikt das
ganze Kloster ein «Haus Gottess nennen: «Im



Hause Gottes soll niemand verwirrt oder betriibt
werdens (Kap.31), mahnt er den Verwalter, der
den Briidern das fiir das Leben Notwendige be-
sorgen muss; fiir die Gistewohnung soll alles
Notige bereit gestellt werden, denn «das Haus
Gottes soll von Weisen weise verwaltet werden»
(Kap. 53).

Auch die Betonung des Beispiels besitzt heute
wieder grosse Aktualitit. Zwar hat christliche Er-
ziehung und Moral immer um die Bedeutung
des Beispiels gewusst. Aber auch hier stand der
individuelle Aspekt im Vordergrund. Heute tritt
nun mehr und dringender der kirchlich-soziale
Aspekt hervor. Mehr und mehr lebt der einzelne
Glaubende in einer «Diasporasituations. Wenn er
versucht, sein Christentum zu leben, so kommt
er sich rasch als Aussenseiter vor. Das kann fiir
seinen Glauben zur Gefahr werden. Hier tritt
nun das Beispiel der Glaubensgemcinde hel-
fend ein. In der gemeinsamen Glaubensfeier der
sonntiglichen Eucharistie erlebt der einzelne
Glaubende, dass andere ihr Leben nach den glei-
chen christlichen Uberzeugungen gestalten wie
er. So bestirken sich die einzelnen Glaubenden
gegenseitig in ihrer Glaubenshaltung fiir den All-
tag. Aber auch ausserhalb der Gottesdienstfeier
spielt heute das Beispiel der Glaubensgemeinde
eine wichtige Rolle. Glaubende kommen zusam-
men zum Gesprich, wie christliches Leben heute
zu verwirklichen sei. Dabei bringen die einzelnen
ithre Erfahrungen ein zur Bereicherung und Hilfe
der andern. — Aber auch «nach aussens spielt
heute das Beispiel der Glaubensgemeinde und
der einzelnen Glaubenden eine entscheidende
Rolle. Fiir suchende Menschen kénnen Christen
durch ihr christlich gestaltetes Leben Orientie-
rungshilfe, Wegweiser sein, wie menschliches Le-
ben sinnvoll gestaltet werden kann. Die Hinweise
der Regel des hl. Benedikt auf die Bedeutung des
Beispiels kann hier wertvolle Anregungen geben,
dass alle Christen sich immer mehr bewusst wer-
den, welche entscheidende Rolle ihr Beispiel fiir
Glaubensbriider und andere spielen kann.

45

Chronik

P. Lukas Schenker

Nowvember 1978

Der Einbau der neuen grossen Orgel war bei uns
Tagesgesprich. Nachdem das alte Gehiuse wie-
der dastand, gingen die Maler an die Arbeit.
Diese waren noch nicht fertig, als die Orgelbauer
wieder mit ihrer Arbeit begannen. Bald schon
zeigte sich das Aussere der Orgel in seiner ganzen
Pracht, natiirlich fehlten noch einige Details an
den Verzierungen oder eine Pfeife stand noch et-
was schief. Aber das Photo fiir die Einladung zur
Orgelwethe konnte geknipst werden. Nun blieb
noch die zeitraubende Arbeit der Intonation.
Zeitweilig musste sogar die Basilika geschlossen
werden, damit der Intonateur durch Nebenge-
riusche bei seiner heiklen Aufgabe nicht gestort
wurde. Aber fiir eine grosse Sache nimmt man
auch einige Opfer auf sich.

Der November gehért nicht mehr zur «Wall-
fahrtssaisons. Das Fest Allerheiligen und der To-
tensonntag verpflichten viele, die sonst nach Ma-
riastein kommen, an den Totengedenkfeiern da-
heim teilzunehmen. Das gehort sich. Das lang
andauernde schéne Wetter, besonders nach einer
Nebelauflgsung, veranlasste trotzdem manchen,
in Mariastein einen stillen Besuch zu machen. An
«organisiertens Wallfahrten ist wenig zu vermel-
den: eine Gruppe von Spitausgesiedelten aus
Polen, Ruminien und Russland, durchgefiihrt
vom Caritasverband des Landkreises Lorrach, eine
Abstinentengruppe von Basel mit Pfarrer Troxler,
Pilger aus Haslach im Kinzigtal, die jedes Jahr
am deutschen Buss- und Bettag nach Mariastein
kommen, die Erstkommunikanten der Pfarrei St.
Peter und Paul Allschwil, die Pfarrei Arlesheim,
die Pfarrhaushilterinnen von Basel und Umge-
bung, denen P. Vinzenz einen Einkehrtag hielt.
Eine besondere Anerkennung verdient der Kir-
chenchor von Pratteln, der am Sonntag, dem 12.
November, im Konventamt die Missa secunda
von H.L.Hassler sang, begleitet von einem Bliser-
ensemble. Das war hohe Qualitit und fiir den



	Das Benediktinerkloster : Gemeinschaft der Gottsucher. II

