
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 56 (1979)

Heft: 2

Artikel: Das Benediktinerkloster : Gemeinschaft der Gottsucher. II

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41

Das Benediktinerkloster :

Gemeinschaft
der Gottsucher II

P. Anselm Bütler

Wer die Benediktusregel auch nur oberflächlich
durchliest, dem wird ziemlich bald auffallen,
dass im Leben des Benediktiners die Gemeinschaft

eine wichtige Rolle spielt. Und dies nicht
nur einfach als Zusammenleben von Menschen,
die, jeder für sich, Gott sucht. Nein gerade die
Gottsuche ist nach der Regel wesentlich und
entscheidend von der Gemeinschaft geprägt. Wenn
auch die Gottsuche letztlich von jedem einzelnen
als Person vollzogen werden muss, so können wir
doch sagen: es ist eine gemeinschaftsgeprägte
Gottsuche. Das ergibt sich schon aus dem 1.

Kapitel der Regel ganz klar. Dort gibt Benedikt an,
welches Ziel er mit seiner Gründung verfolgt. Er

gibt mit der Regel jenen eine feste Ordnung, die
unter Regel und Abt gemeinsam im Kloster
leben. Damit ist genauer gesagt, was Benedikt unter

der «Schule für den Dienst des Herrn»
versteht, von der er im Vorwort spricht.
Wer das Leben und den mönchischen Werdegang

des hl. Benedikt kennt, den mag erstaunen,
dass Benedikt dem Gemeinschaftsaspekt der
Gottsuche eine solch zentrale Rolle zumisst.
Benedikt erlebte ja zuerst einmal die Gemeinschaft

als gefährlich für die Gottsuche, so dass er in die
Einsamkeit floh. Als er in Rom das Studium
begann, sah er, dass viele in dem Abgrund der
Laster versanken. Um nicht selber in den entsetzlichen

Abgrund zu stürzen, verschmähte er das
Studium und floh in die Einsamkeit, um Gott
allein zu gefallen. Und noch eine zweite Flucht aus
der Gemeinschaft unternahm Benedikt, weil die
Gemeinschaft seine Gottsuche gefährdete: ein
benachbartes Kloster berief ihn zu seinem Abt.
Aber die Konsequenz, mit der Benedikt die
Mönche zur Gottsuche anhielt, missfiel diesen,
und sie schreckten nicht davor zurück, ihn beseitigen

zu wollen. Wie Benedikt dies entdeckte,
«kehrte er an die Stätte seiner lieben Einsamkeit
zurück und wohnte allein in sich unter den Augen

des himmlischen Zuschauers» (Gregor d.
Gr.).

1. Zentrale Bedeutung der Gemeinschaft für die
Gottsuche

Wieso Benedikt trotzdem dazu kam, eine Regel
zu schreiben, in der die Gottsuche wesentlich
gemeinschaftsgebunden und gemeinschaftsbedingt
ist, das bleibt letztlich wohl Geheimnis des
Ordensvaters. Sicher aber ist, dass er nicht nur eine
Gemeinschaft wollte, in der jeder für sich Gott
suchte innerhalb eines Rahmens von einigen
mehr oder weniger gemeinschaftlich vollzogenen
Lebensformen. Er wendet sich grundsätzlich ab
von der eremitischen Form der Gottsuche. Zwar
spricht er im 1. Kapitel mit Hochachtung von
den Eremiten, «die eine lange Zeit der Prüfung
und Bewährung im Kloster verbracht haben und,
durch die Hilfe vieler Brüder geschult, gelernt
haben gegen den Teufel zu kämpfen. Wohlgerüstet

treten sie aus der Reihe der Brüder heraus
und nehmen den Einzelkampf in der Wüste auf.
Mit der Hilfe Gottes sind sie nun imstande,
furchtlos, ohne den Beistand anderer, allein und
aus eigener Kraft gegen die Verderbnis des
Fleisches und der Gedanken zu kämpfen». Hier
scheint Benedikt die eremitische Gottsuche als
das an sich Vollkommenere zu preisen, die
gemeinschaftliche Gottsuche erscheint nur eine



42

Vorstufe zur eremitischen zu sein. Aber Benedikt
korrigiert sofort diesen Eindruck, wenn er im
gleichen Kapitel die Cönobiten, jene, die unter
Regel und Abt Gott suchen die «tüchtigste aller
Arten von Mönchen nennt. Das heisst nicht, dass

er die eremitische Form grundsätzlich ablehnt.
Wir werden noch sehen, dass Benedikt wichtige
Elemente der eremitischen Gottsuche in die
gemeinschaftliche Form einbaut, soweit sie damit
vereinbar sind.
Welch zentrale Bedeutung die Gemeinschaft als

Form benediktinischer Gottsuche für Benedikt
besitzt, wird ersichtlich aus dem Versprechen,
den Gelübden, die von jenen verlangt werden,
die sich einer Benediktinischen Klostergemeinschaft

eingliedern wollen. Gewöhnlich spricht
man von den drei Ordensgelübden und versteht
darunter: Armut, Keuschheit und Gehorsam.
Benedikt verlangt von jenem, der in seine
klösterliche Gemeinschaft aufgenommen werden
will, dass er sich durch ein Versprechen verpflichte

auf Beständigkeit, klösterliches Leben und
Gehorsam. Das heisst nicht, dass der Benediktiner
frei sei von der Verpflichtung zur Ehelosigkeit
und zur Armut. Aber diese sind im Gehorsamsgelübde

enthalten. Denn «von diesem Tag an
kann der Mönch nicht einmal mehr über den

eigenen Leib verfügen» (Kap. 58). Ebenso verliert
er mit dem Versprechen auf Gehorsam die
Verfügungsgewalt über materielle Güter. Was er bis

jetzt besass, «soll vor dem Versprechen den
Armen verteilt oder in einer feierlichen Schenkung
dem Kloster vermacht werden, ohne dass irgend
etwas für sich zurückbehalten wird» (Kap. 58).
Der Mönch darf zwar vom Vater des Klosters alles

Notwendige erwarten, aber «es ist dem Mönch
nicht erlaubt, etwas zu besitzen, was der Abt
nicht gegeben oder gestattet hat» (Kap. 33).
Wenn auch die drei «klassischen» Gelübde einen
Gemeinschaftsbezug haben, liegen sie

vordergründig doch eher auf der Ebene der individuellen

Nachfolge Christi. Die benediktinischen
Versprechen jedoch liegen direkt und unmittelbar
auf der Ebene der Gemeinschaftsbildung und
-bindung. Es ist ja für das Bestehen und Funktio¬

nieren jeder Gemeinschaft unabdingbare
Voraussetzung, dass sich alle Glieder für das Ziel der
Gemeinschaft, das Gemeinwohl, einsetzen; und
dieses Gemeinwohl kann nur verwirklicht
werden, wenn die Gemeinschaft auch Bestand hat
durch feste Mitgliedschaft. Genau das aber wollen

die benediktinischen Gelübde sichern. Der
Mönch verpflichtet sich zur Beständigkeit. Das
besagt, dass er sein ganzes künftiges Leben in
dieser konkreten Mönchsgemeinschaft verbringen
will. Es geht dabei nicht nur um die Ortsbeständigkeit,

wie dieses Versprechen oft fälschlicherweise

gedeutet wurde, sondern um das Verbleiben

in der Gemeinschaft. Hier wird ersichtlich,
dass das einzelne Benediktiner-Kloster eine ganz
andere Rolle und Bedeutung besitzt als die Klöster

anderer Orden. Jedes Benediktinerkloster ist
eine eigene selbständige Gemeinschaft. Darum
gibt es auch keinen eigentlichen Benediktinerorden,

sondern nur den Zusammenschluss von
Klöstern, die nach der Regel des hl. Benedikt
leben. — Das Versprechen, einen klösterlichen
Lebenswandel zu führen besagt nichts anderes, als
sich für das Ziel des Klosters, das Gemeinwohl,
einzusetzen. Damit verpflichtet sich der Mönch
dazu, seinen Beitrag zu leisten, dass das
Benediktinerkloster, dem er sich angliedert, getragen und
getrieben wird von der Gottsuche. Gerade indem
der Mönch sich einsetzt für eine lebendige
Gottsuche der Gemeinschaft, für alles, wodurch sein
Kloster die Gottsuche verwirklicht, sucht er selber
Gott. Der Benediktiner sucht Gott durch die
Gottsuche in und durch Gemeinschaft der
Gottsucher. Das besagt nicht, dass er die individuelle
Gottsuche vernachlässigen darf, oder dass diese
nicht nötig sei. Sie ist sogar sehr nötig und uner-
lässlich. Aber benediktinische Gottsuche endet
nicht in der individuellen Gottsuche, sondern die
individuelle Gottsuche dient der gemeinschaftlichen

Gottsuche. Es entspricht dies genau dem
personalen Gemeinschaftsverständnis: der einzelne

hat sich für das Gemeinwohl einzusetzen ;

insofern nimmt das Gemeinwohl einen höheren
Rang ein als das Einzelwohl. Aber dieses
Gemeinwohl ermöglicht dann dem einzelnen, dass



43

er sein Einzelwohl umso besser verwirklichen
kann. Insofern ist dann das Einzelwohl höher als
das Gemeinwohl. Benedikt drückt dieses
Wechselverhältnis auf einem andern Gebiet in
überraschender Deutlichkeit aus. Er mahnt den Abt,
dass er sich ganz der Leitung und der Seelsorge
der anvertrauten Brüder widmen muss. Und diese

Mahnung schliesst Benedikt ab mit dem für
den Abt so tröstlichen Wort: «Indem der Abt
durch seine Mahnungen anderen zur Besserung
verhilft, läutert er sich selbst von seinen eigenen
Fehlern.» (Kap. 2).

2. Hilfe in der Gottsuche durch das mitbrüderliche

Beispiel
Der einzelne Mönch verpflichtet sich zum
Klosterleben und übernimmt so die Mitverantwortung

für die Verwirklichung des Gemeinschaftszieles:

die Gottsuche. Wohl den wichtigsten Beitrag

dazu leistet der einzelne Mönch durch sein
Beispiel, das er gibt. Benedikt legt auf die positive

wie auch die negative Wirkung des Beispiels
ganz grosses Gewicht.
In erster Linie ist der Abt auf dieses Beispielgeben

verpflichtet. «Wer den Namen ,Abt'
annimmt, muss seinen Jüngern in doppelter Weise
als Lehrer vorstehen: Er zeige mehr durch sein
Beispiel als durch Worte, was gut und heilig ist;
den gelehrigen Jüngern lege er die Gebote Gottes
mit Worten dar, den Harten und Einfältigen
aber veranschauliche er den Willen Gottes durch
sein Beispiel. Wenn er in der Belehrung seine

Jünger darauf hinweist, dass etwas mit dem
klösterlichen Leben unvereinbar ist, dann soll er
immer auch durch sein Beispiel zeigen, dass man es

nicht tun darf. Sonst könnte es sein, dass er
andern predigt, selbst aber verworfen wird» (Kap. 2).
Aber auch das Beispiel der Mitbrüder wird von
Benedikt hoch eingeschätzt. Das ergibt sich aus
verschiedenen ganz überraschenden Anweisungen.

Da ist einmal die Regelung der Rangordnung,

die durchbrochen werden darf, wenn
durch das Beispiel der Gemeinschaft daraus Nutzen

erwächst. Grundsätzlich ist nach Benedikt
die Reihenfolge der Mönche streng bestimmt

durch die Zeit des Klostereintrittes: «Wer zum
Beispiel zur zweiten Stunde des Tages ins Kloster
kommt, muss wissen, dass er jünger ist als einer,
der zur ersten Stunde kam, welches Alter und
welche Würde er auch haben mag» (Kap. 63).
Aber dieses strenge Prinzip wird korrigiert durch
das vorbildliche Leben der Mönche: «Die Brüder
sollen im Kloster ihre Rangordnung so einhalten,
wie sie durch die Zeit des Eintritts und durch
verdienstvolles Leben bestimmt und wie sie vom
Abt festgelegt wird» (Kap. 63). Auf ähnliche
Weise wird ein anderes Prinzip der Gleichheit
durchbrochen: das Prinzip, dass keiner bevorzugt
werden darf: «Der Abt soll im Kloster niemand
bevorzugen. Er soll den einen nicht mehr lieben
als den andern, ausser er fände an ihm mehr
Tugend und Gehorsam» (Kap. 2). Ebenso überraschend

ist folgende Weisung gegenüber
Mönchen, die als Gast in der Gemeinschaft leben:
«Man soll ihn nicht erst auf seine Bitten hin in
die Klostergemeinschaft eingliedern, sondern
ihm ein Verbleiben sogar nahe legen, damit die
andern an seinem Beispiel lernen Der Abt
darf ihm auch einen etwas höheren Platz anweisen,

wenn er ihn für würdig hält» (Kap. 61).
Allerdings nimmt Benedikt ebenso sehr das
schlechte Beispiel ernst. So zuvorkommend er
sich gegenüber vorbildlichen Mönchen als Gäste
einstellt, so konsequent ist er gegenüber schlechten

Mönchen als Gäste. «Zeigt der fremde Mönch
während der Zeit seines Gastaufenthaltes, dass er
anspruchsvoll und voller Fehler ist, so muss man
ihm nicht nur die Eingliederung in den klösterlichen

Verband verweigern (wenn er darum
bittet), sondern ihm überdies höflich bedeuten, er
möge gehen; sonst könnten durch seinen
beklagenswerten Zustand auch noch andere verdorben
werden» (Kap. 61). Dasselbe gilt auch für
Mitbrüder, die ein schlechtes Beispiel geben. Gewiss
ist der Abt verpflichtet, «auf jegliche Weise
besorgt zu sein um die Brüder, die sich verfehlt
haben; denn nicht die Gesunden brauchen den
Arzt, sondern die Kranken» (Kap. 27). Wenn
aber alle Sorge und Hilfe nichts nützt, auch das

gemeinsame Gebet für den fehlenden Mitbruder



44

nicht, «greife der Abt zum Messer, um
abzuschneiden, wie der Apostel sagt: ,Schafft den
Bösen fort aus eurer Mitte' (1 Kor 5,13). Er sagt
auch: ,Wenn der Ungläubige weggehen will,
dann soll er gehen' (1 Kor 7,15), damit nicht ein
räudiges Schaf die ganze Herde verseucht» (Kap.
28).
Allerdings, Benedikt bleibt bei der Hochachtung
des Beispiels nicht auf der psychologischen Ebene
stehen. Er sieht tiefer, es geht für Benedikt beim
Beispiel der Mitbrüder um das Wirken Gottes,
das für die Gemeinschaft verpflichtendes
Gnadenangebot ist. Benedikt schätzt solche Gnadengaben

sehr hoch ein. Er spricht von der Gnadengabe

der «Anspruchslosigkeit». Bei der Zuteilung
des Notwendigen soll jeder das bekommen, was
er nötig hat. Es sollen die verschiedenen Bedürfnisse

berücksichtigt werden. «Wer also weniger
braucht, danke Gott und sei nicht traurig; wer
aber mehr braucht, demütige sich wegen seiner
Armseligkeit und überhebe sich nicht, weil man
auf ihn Rücksicht nimmt» (Kap. 34). Eine besondere

Gnadengabe sieht Benedikt darin, dass einer
sich vom Wein enthalten kann: «Jeder hat seine
Gabe von Gott, der eine diese, der andere
jene. Wem Gott die Kraft gibt, sich vom
Wein zu enthalten, der wisse, dass er einen besonderen

Lohn empfangen wird» (Kap. 40). Die
Bedeutung solcher Gnadengaben, wie überhaupt
das Beispiel, stellt Benedikt auf die gleiche Stufe
wie die Vorschriften der Regel: «Auf der achten
Stufe der Demut tut der Mönch nur das, wozu
die gemeinsame Regel des Klosters und das
Beispiel der Älteren mahnen» (Kap.7).
Nun allerdings übersieht Benedikt die Gefahren
nicht, welche durch die Betonung des Beispiels
entstehen können. Es könnte ein falsches Strebertum,

Rivalität, Streit entstehen. Gegen solche
Gefahren baut Benedikt eine doppelte Sicherung
ein : Beispiele und Gnadengaben dürfen den
Frieden nicht stören (Kap. 34); wo es sich um
besondere Gnadengaben handelt, die den Rahmen

des Normalen sprengen, muss der betreffende
Mönch die Erlaubnis des Abtes einholen,

denn «was ohne Erlaubnis des geistlichen Vaters

geschieht, gilt als Anmassung und eitle Ruhmsucht,

nicht als Verdienst» (Kap. 49).

3. Aktualität der Gemeinschaftsbetonung und
des Beispiels

Seit der Kirchenkonstitution des 2. Vaticanums
ist die theologische Bedeutung der Glaubensgemeinschaft

für den Glauben des einzelnen wieder
neu bewusst geworden. Diese Neuentdeckung ist
sicher auch befruchtet worden von der
philosophischen Entdeckung der «Mitmenschlichkeit»
des Menschen. Der Mensch ist wesentlich auf den
Mitmenschen angewiesen. Auf den Glauben
bezogen heisst das unter anderem : der Glaube des
einzelnen stammt vom Glauben der Gemeinschaft,

wird von ihr getragen; umgekehrt muss
der einzelne seinen Beitrag leisten, damit der
Glaube in der Gemeinschaft und den andern
Glaubenden lebendig bleibt und wächst. Unter
diesem Gesichtspunkt dürfen wir sicher Benedikt
einen «Revolutionär» christlicher Spiritualität
nennen durch seine entschiedene Abkehr vom
Eremitentum. Denn in der heutigen Sicht ist das
Eremitentum problematisch geworden, ebenso
auch die eremitischen Elemente im klösterlichen
Gemeinschaftsleben. — Ebenso revolutionär sind
Benedikts Ansätze für die Gotteserfahrung, auch
wenn er diese Ansätze noch nicht entfaltet hat.
Früher, bis zum Beginn unserer Zeit, vollzog die
«klassische Mystik» sich in der individuellen
Innerlichkeit. Heute zeigt sich immer mehr eine
Gemeinschaftserfahrung der Gnade. Die Nähe
des Herrn wird nicht nur im privaten Gebet
erlebt, sondern immer mehr in der Gemeinschaft.
Vor allem im gemeinsamen Gebet wird zuweilen
eine grosse Tiefe und Einheit erfahren, und im
Zueinander der verschiedenen ' Gnadengaben
wird deutlich, dass der Herr unter uns ist. Das
Wort Christi bekommt neue Lebendigkeit und
Aktualität: «Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
ihnen.» Das gilt sicher für die Mönchsgemeinschaft,

die durch die Profess als Glaubensgemeinde
versammelt ist. Darum kann Benedikt das

ganze Kloster ein «Haus Gottes» nennen: «Im



45

Hause Gottes soll niemand verwirrt oder betrübt
werden» (Kap. 31), mahnt er den Verwalter, der
den Brüdern das für das Leben Notwendige
besorgen muss; für die Gästewohnung soll alles
Nötige bereit gestellt werden, denn «das Haus
Gottes soll von Weisen weise verwaltet werden»
(Kap. 53).
Auch die Betonung des Beispiels besitzt heute
wieder grosse Aktualität. Zwar hat christliche
Erziehung und Moral immer um die Bedeutung
des Beispiels gewusst. Aber auch hier stand der
individuelle Aspekt im Vordergrund. Heute tritt
nun mehr und drängender der kirchlich-soziale
Aspekt hervor. Mehr und mehr lebt der einzelne
Glaubende in einer «Diasporasituation». Wenn er
versucht, sein Christentum zu leben, so kommt
er sich rasch als Aussenseiter vor. Das kann für
seinen Glauben zur Gefahr werden. Hier tritt
nun das Beispiel der Glaubensgemeinde
helfend ein. In der gemeinsamen Glaubensfeier der
sonntäglichen Eucharistie erlebt der einzelne
Glaubende, dass andere ihr Leben nach den
gleichen christlichen Uberzeugungen gestalten wie
er. So bestärken sich die einzelnen Glaubenden
gegenseitig in ihrer Glaubenshaltung für den Alltag.

Aber auch ausserhalb der Gottesdienstfeier
spielt heute das Beispiel der Glaubensgemeinde
eine wichtige Rolle. Glaubende kommen zusammen

zum Gespräch, wie christliches Leben heute
zu verwirklichen sei. Dabei bringen die einzelnen
ihre Erfahrungen ein zur Bereicherung und Hilfe
der andern. — Aber auch «nach aussen» spielt
heute das Beispiel der Glaubensgemeinde und
der einzelnen Glaubenden eine entscheidende
Rolle. Für suchende Menschen können Christen
durch ihr christlich gestaltetes Leben
Orientierungshilfe, Wegweiser sein, wie menschliches
Leben sinnvoll gestaltet werden kann. Die Hinweise
der Regel des hl. Benedikt auf die Bedeutung des
Beispiels kann hier wertvolle Anregungen geben,
dass alle Christen sich immer mehr bewusst
werden, welche entscheidende Rolle ihr Beispiel für
Glaubensbrüder und andere spielen kann.

Chronik
P. Lukas Schenker

November 1978
Der Einbau der neuen grossen Orgel war bei uns
Tagesgespräch. Nachdem das alte Gehäuse wieder

dastand, gingen die Maler an die Arbeit.
Diese waren noch nicht fertig, als die Orgelbauer
wieder mit ihrer Arbeit begannen. Bald schon
zeigte sich das Äussere der Orgel in seiner ganzen
Pracht, natürlich fehlten noch einige Details an
den Verzierungen oder eine Pfeife stand noch
etwas schief. Aber das Photo für die Einladung zur
Orgelweihe konnte geknipst werden. Nun blieb
noch die zeitraubende Arbeit der Intonation.
Zeitweilig musste sogar die Basilika geschlossen
werden, damit der Intonateur durch Nebengeräusche

bei seiner heiklen Aufgabe nicht gestört
wurde. Aber für eine grosse Sache nimmt man
auch einige Opfer auf sich.
Der November gehört nicht mehr zur
«Wallfahrtssaison». Das Fest Allerheiligen und der
Totensonntag verpflichten viele, die sonst nach
Mariastein kommen, an den Totengedenkfeiern
daheim teilzunehmen. Das gehört sich. Das lang
andauernde schöne Wetter, besonders nach einer
Nebelauflösung, veranlasste trotzdem manchen,
in Mariastein einen stillen Besuch zu machen. An
«organisierten» Wallfahrten ist wenig zu vermelden:

eine Gruppe von Spätausgesiedelten aus
Polen, Rumänien und Russland, durchgeführt
vom Caritasverband des Landkreises Lörrach, eine
Abstinentengruppe von Basel mit Pfarrer Troxler,
Pilger aus Haslach im Kinzigtal, die jedes Jahr
am deutschen Buss- und Bettag nach Mariastein
kommen, die Erstkommunikanten der Pfarrei St.
Peter und Paul Allschwil, die Pfarrei Arlesheim,
die Pfarrhaushälterinnen von Basel und Umgebung,

denen P. Vinzenz einen Einkehrtag hielt.
Eine besondere Anerkennung verdient der
Kirchenchor von Pratteln, der am Sonntag, dem 12.

November, im Konventamt die Missa secunda
von H. L. Hassler sang, begleitet von einem
Bläserensemble. Das war hohe Qualität und für den


	Das Benediktinerkloster : Gemeinschaft der Gottsucher. II

