
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 9

Artikel: "Dank, Ehre und Macht und Stärke unserem Gott in Ewigkeit" (Offb 7,
12) : Eine Betrachtung zum Fest Allerheiligen nach Kol 1,12-20

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


248

«Dank, Ehre und Macht
und Stärke unserm Gott in
Ewigkeit» (Offb 7,12)
Eine Betrachtung zum Fest Allerheiligen nach

Kol 1,12—20

P. Anselm Bütler

Danket dem Vater
Fast wie ein Paukenschlag setzt der Text aus dem
Kolosserbrief, der auf der ersten Seite wiedergegeben

ist, ein: markant, kräftig, bestimmt: Danket

dem Vater! Damit wird ein Grundakkord

christlicher Existenz zum Tönen gebracht, ohne
den in der Melodie christlicher Lebensgestaltung
nicht nur eine Lücke entsteht, die harmonische
Melodie würde einseitig verzerrt, es entstände ein
Missklang.

Danket dem Vater. Jesus selber hat diese
Grundhaltung vorgelebt und als verpflichtendes Erbe
hinterlassen. Wir alle kennen den Bericht vom
letzten Mahl mit den Jüngern. Alle drei Evangelien

berichten fast mit gleichen Worten: «Jesus
brach das Brot, sprach den Lobspruch, das

Segensgebet Dann nahm er den Kelch, sprach
das Dankgebet...» (Mt 26,26f. Aber auch bei
andern Gelegenheiten hat Jesus dem Vater
gedankt. Im Mattäusevangelium wird berichtet, wie
Jesus spontan in den Jubelruf ausbrach: «Ich
preise dich, Vater, Herr des Himmels und der
Erde, dass du dies vor Weisen und Klugen
verborgen, den Unmündigen aber geoffenbart hast»

(11,25). Und bei der Erweckung des toten Lazarus,

als Jesus gegen die Widerstände der Schwestern

das Grab öffnen liess, «hob er die Augen
gen Himmel und sprach: Vater, ich danke dir,
dass du mich erhört hast. Ich wusste ja, dass du
mich allzeit erhörst» (Jo 11,41 f.).

Dementsprechend sind die Mahnungen in den
Apostelbriefen: «Der Friede Christi herrsche in
euren Herzen : zu ihm seid ihr in dem einen Leib
berufen. Seid dankbar!» (Kol 3,15); «Gott hat
die Speisen erschaffen, damit man sie mit
Dankbarkeit geniesse» (1 Tim 4, 3) ; «Wir erhielten ein
unerschütterliches Reich, und wir wollen dankbar
sein, um Gott die ihm wohlgefällige Huldigung
darzubringen» (Hebr. 12,28); «Macht euch keine
Sorge, sondern bringet mit Gebet und Flehen
eure Anliegen mit Danksagung vor Gott» (Phil
4,6).
Der eigentliche Ort dieser Danksagung ist der
Gottesdienst. Die Einsetzungsberichte des
Abendmahles sind schon geprägt von der Praxis
der Abendmahlsfeiern der ersten Christen. Auch
der Bericht von der Brotvermehrung bei Johannes
spiegelt diese Praxis wieder, wenn es dort heisst :



249

«Jesus nahm die Brote, sagte Dank und liess sie

unter das Volk verteilen» (Jo 6,11). Auch die
Handlung des Apostels Paulus auf dem Schiff
beim Meeressturm spiegelt diese Praxis wieder:
«Er nahm Brot, dankte Gott vor aller Augen,
brach es und begann zu essen» (Apg 27, 35). Darum

wird die Messfeier von den ältesten Zeiten her
«Dankfeier», Eucharistie genannt. Denn im
Mittelpunkt dieses Gottesdienstes steht das grosse
Dankgebet, das eucharistische Hochgebet, in
dem Gottes Heilstaten erzählt und ihm dafür
gedankt wird. Dabei weiss sich die feiernde Kirche
verbunden mit den Erlösten, die schon in die
ewige Gemeinschaft mit Gott eingehen durften,
verbunden mit der himmlischen Liturgie, wie sie
Johannes in der Offenbarung schildert : «Die
vierundzwanzig Ältesten fielen auf ihr Angesicht
und sprachen : Wir danken dir, Herr, Gott,
Allherrscher, der ist und war» (11,16f.); «Ich hörte
etwas wie den Klang eines mächtigen Chores:
,Lasst uns frohlocken und jubeln und Gott dem
Allherrscher die Ehre geben'» (19,6f.). In diesen
Dank können wir immer wieder einstimmen und
dabei der Gnadengaben und Heilstaten dankend
gedenken, die Gott jedem von uns persönlich
und unsern Lieben erweist.
Aber dass wir überhaupt danken können, ist gar
nicht so selbstverständlich. Es ist schon eine Gabe
Gottes, dass wir danken können. So betet der
Priester: «Du, Gott, bedarfst nicht unseres Lobes,
es ist ein Geschenk deiner Gnade, dass wir
danken». Und in einem modernen Kirchenlied heisst
es: «Herr, ich will dir danken, dass ich danken
kann».
Es ist heute wieder neu aktuell, bewusst diesen
Dank an Gott zu pflegen. Ist es nicht so, dass vieles,

ja fast alles für uns selbstverständlich geworden
ist. Der Mensch kann viel leisten, kann manches

Gute und Schöne schaffen. Aber er kann
das nur, weil er von Gott die Fähigkeit dazu
erhalten hat. Ja, dass der Mensch überhaupt ist, hat
er Gott zu verdanken. Der Psalmist hat das in
einem packenden Bild ausgedrückt: «Des
Menschen Tage sind wie Gras, er blüht wie die Blume
des Feldes. Fährt der Wind darüber, ist sie dahin.

Der Ort, wo sie stand, weiss von ihr nichts mehr»
(Ps 103,16).

Teilhaben an der Herrlichkeit
Wir haben für vieles, ja für alles zu danken.
Denn alles ist Gabe Gottes. Aber all die vielen
Gaben sind nur Ausfaltung der einen grossen
Gabe, die Gott uns schenkt: er selber gibt sich

uns. Wir werden befähigt, der Herrlichkeit
Gottes teilhaftig zu werden. Nicht nur: wir erhalten

Anteil an Gottes Herrlichkeit, nein, Gott
macht uns auch noch dazu fähig. Wie es eine
Gabe Gottes ist zu danken, so ist es schon eine
Gabe Gottes, dass wir befähigt sind, die Gemeinschaft,

die er uns anbietet, anzunehmen. Gar
nichts ist von uns selber. Gott gibt die Gabe und
gibt die Fähigkeit, seine Gabe empfangen zu
können.
Die Gabe ist seine Herrlichkeit. Eigentlich sollten
wir Menschen geradezu gierig darnach sein, diese
Herrlichkeit entgegenzunehmen. Aber es ist
nicht so. Gott muss gleichsam Gewalt anwenden.
Er muss uns unseren eigenen bösen, schlechten
Mächten entreissen. Wir sind wie kleine Kinder,
die immer der Mutter zu entwischen suchen, weil
sie meinen, bei andern, an andern Orten etwas
Besseres zu finden. Aber Gott lässt sich nicht
abbringen von seinem Bemühen, '

uns für seine
Herrlichkeit zu gewinnen. Wenn wir einmal diese
Herrlichkeit endgültig zu Besitz erhalten haben,
werden wir sehen, in welches Elend, in welche
Katastrophe wir gerannt wären, wenn Gott uns
nicht immer wieder zurückgelockt hätte. Die
Geretteten sehen das jetzt schon und singen ihm
dafür ein ewiges Dankeslied: «Du hast uns geliebt
und durch das Blut deines Sohnes uns von unsern
Sünden erlöst und uns zu einem Königreich
gemacht, zu Priestern vor dir, dem Vater unseres
Erlösers Jesus Christus» (vgl. Offb 1,5 f.).
Wir erhalten Teilhabe an der Herrlichkeit Gottes
durch «die Vergebung der Sünden». Sünde ist
nicht im engen Sinn eines rein moralischen
Verständnisses zu verstehen. «Sünde» ist der umfassende

Begriff für alles Lebensfeindliche, für alles,
was Leben beeinträchtigt, unglücklich macht.



250

Nach der Botschaft des Schöpfungsberichtes
stammt ja alles Lebensfeindliche von der Sünde
der Menschen. Die schlimmste Auswirkung
erreicht die Sünde in der Feindschaft, im Hass, die
Menschen gegeneinander hegen. Kain tötete
Abel seinen Bruder aus Neid und Missgunst. Der
Versuch des Turmbaus zu Babel scheiterte daran,
dass die Menschen sich entzweiten, sich zerstreuten

einander nicht mehr verstanden. Durch die
Sünde ist der Mensch gewalttätig geworden. Wie
ein roter Faden zieht sich durch die Hl. Schrift
dieses gewalttätige Bekämpfen der Menschen.
Die Vorwürfe der Propheten des Alten Bundes,
die dem Gottesvolk seine Sünden vorwerfen, lassen

ihren Vorwurf in den Höhepunkt ausmünden,

dass alle gewalttätig sind. «Es gibt keine
Treue und keine Liebe. Nein, Fluch und Betrug,
Mord, Diebstahl und Ehebruch machen sich

breit, Bluttat reiht sich an Bluttat» (Hos 4,1 f.).
«Verschwunden sind die Treuen im Land Alle
lauern auf Blut, einer macht Jagd auf den
andern» (Mich 7,2). Der Mensch ist ein Wesen, das
sich seiner spontanen Neigung nach nicht einmal
mit seinen Hausgenossen versteht (vgl. Mt
10,21). Die Verachtung und das Misstrauen
gegeneinander sind radikaler Art. Sie können bis

zur tötenden Gewalt führen.
Aus dieser Gefangenschaft durch Gewalt, Hass,
Feindschaft befreit uns Gott durch Jesus, er
vergibt uns die Sünden, er erlöst uns aus dieser
Knechtschaft. Diese Erlösung, die Vergebung
besteht nicht in einem äusserlichen Nachlassen,
sondern in einem innern Verwandeln. So verheissen
es die Propheten: «Ich schenke euch ein neues
Herz und gebe euch einen neuen Geist. Ich nehme

das Herz von Stein aus eurer Brust und gebe
euch ein Herz von Fleisch» (Ez 36,26 f.).
So bildet Gott durch Christus die Gemeinschaft
des neuen Gottesvolkes. An Allerheiligen feiern
wir diese Heilstat Gottes. Wir gedenken jener,
die Gott endgültig von der Sünde und ihren Folgen

befreit hat, jener, die in der Gemeinschaft
mit Gott jene Menschengemeinschaft bilden, die
aus allen Völkern und Nationen zusammengeführt

sind: «Ich sah eine grosse Schar aus allen

Nationen und Stämmen, Völkern und Sprachen.
Niemand konnte sie zählen» (Off 7,9). Hier sind
auch alle Folgen der Sünde überwunden: «Gott
wird jede Träne von ihren Augen trocknen. Und
der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid, noch
Jammer, noch Mühsal» (Off 21,4).

Der Sohn ist das Bild des unsichtbaren Gottes
Mit diesem Text beginnt die Antwort auf den
Aufruf zum Dank für die Erlösung. Die Gemeinde

singt einen Lobhymnus auf Christus, der das

Werk des Vaters vollbracht hat. Wir werden
versetzt in den Gottesdienst, die Dankfeier der Christen,

welche diesen Christushymnus in ihren Feiern

gesungen haben. Die Gemeinde wendet sich
an Christus, nicht um ihm eine Botschaft mitzuteilen,

die er nicht kennt. Nein, im Hymnus
erzählt sie in Dankbarkeit und Freude, was er Grosses

getan hat. Sie lobt Güte und Treue Gottes,
die in Christus offenbar geworden ist, die Güte
und Treue, die sich in vielen Taten immer wieder
gezeigt hat und neu zeigt. Alle aufzuzählen wäre
unmöglich. «Es gibt noch vieles anderes, was
Jesus getan hat, und wollte man es im einzelnen
niederschreiben, so würde wohl die Welt die
beschriebenen Blätter nicht fassen» (Jo 21,25). Das
ist Herzensanliegen aller Heiligen: Gott immer
wieder alle Heilstaten zu erzählen, die sie erfahren

durften. Das ist auch der schönste Inhalt
unseres Gottesdienstes und unseres Betens:
Dankend immer wieder Gott zu erzählen, wieviel
Herrliches er an uns und an unseren Lieben getan
hat.
Weil alle Heilstaten aufzuzählen unmöglich ist,
greift die jubelnde Gemeinde die zwei zentralen
auf: Schöpfung und Neuschöpfung.
Beide Heilstaten wurzeln in einem grossen, un-
fassbaren Heilshandeln Gottes: Gott, der in sich
selber vollendetes Glück, volle Seligkeit, unendlicher

Reichtum der Liebe ist, hat sich entschieden,
für uns Menschen da zu sein, sich uns mitzuteilen.

Der Mittler ist Christus. Er ist das Bild, in
dem Gott sichtbar wird. Bild nicht nur als eine
Art Porträt oder Fotografie, nein, Bild, in dem
der «Abgebildete» selber gegenwärtig ist. Christus





252

macht Wirksamkeit und Güte Gottes, sein
schöpferisches und erlösendes Handeln an den
Menschen und in der Welt gegenwärtig. Damit wird
Christus zugleich zum Prägestempel Gottes.
Durch ihn prägt Gott allem seinen Stempel auf,
er prägt um, dass alles Gott gleich wird an
Gestalt. Christus ist so der Anführer und Gestalter
des neuen Gottesvolkes. Er macht die Glaubenden

sich gleichförmig und lässt sie als seine Brüder

ihm nachfolgen hei seinem Triumphzug zum
Vater. So erreicht Gottes Zuwendung zum
Menschen das Ziel, das identisch ist mit dem Anfang.
Christus ist von Anfang an, schon vor der Schöpfung

Bild und Erstgeborener. Das bedeutet: er ist
Ausdruck der Liebe Gottes, die in ihrer Bewegung

letztlich auf den Menschen abzielt. Gott ist
nur erfahrbar, erkennbar in seinem Handeln, das
den Sohn und über den Sohn dann die Welt
meint. Dieses Handeln Gottes ist der Welt absolut

vorgeordnet. Und alles Lieben in der Welt ist
Ausfluss des vorweltlichen Liebens Gottes, das
zwischen Gott und seinem Bild, zwischen Vater
und dem erstgeborenen Sohn hin und her wogt.
Das aber besagt: die Welt ist nicht sinnlos, weder
von ihrem Ursprung, noch von ihrem Ziel her.
Sie ist getragen von Gottes Liebeswillen, und
Christus wird so zum Herrn, der dem Leben
überhaupt seinen Sinn gibt. So bekennen es die
Heiligen bei Gott: «Würdig ist das Lamm, das

geschlachtet ward, zu empfangen die Macht und
die Fülle, Weisheit und Kraft, Ehre, Herrlichkeit
und Lobpreis» (Offb 5,12).

Er ist der Erstgeborene von den Toten
Dieses Preislied der Erlösten zeigt auf, dass

Schöpfung und Neuschöpfung letztlich innerlich
zusammengehören. Die Neuschöpfung ist nichts
anderes als die Vollendung der Schöpfung, aber
auf jener Ebene, auf jenem Weg, den die
Menschen durch die Sünde eingeschlagen haben. Darum

ist Christus diesen Weg des Blutes und des
Todes gegangen. Nicht weil Gott das so geplant
hätte, sondern weil wir Menschen Gott und sein
Bild gleichsam «gezwungen haben», sich auf diesen

schmerzlichen Weg zu begeben, um den Plan

seiner Liebe vollenden zu können. Dieses unfass-
bare Geheimnis der göttlichen Liebe besingt die
Gemeinde in der zweiten Strophe des Christushymnus.

Weil Schöpfung und Neuschöpfung
letztlich das eine Werk der Liebe ist, darum preist
die Gemeinde Christus gleichzeitig als Schöpfer
und Erlöser. In dieser Strophe wird das Werk der
Schöpfung gepriesen als das Friedenswerk. Dieses
Friedenswerk konnte Christus vollbringen, weil in
seiner Erhöhung zum Herrn der Welt die Fülle
der totenerweckenden Kräfte Gottes in ihm Wohnung

nahm. Darum kann er nun die Versöhnung

des Alls bewirken, die Friedensstiftung. Der
«Ort», wo diese Erlösung, Versöhnung, Friedensstiftung

sichtbar wird, ist die Kirche, die der Leib
Christi ist. Damit ist die Kirche, konkret zuerst
einmal die Ortskirche, zugleich Zeichen dieser
All-Versöhnung und «Werkzeug», wodurch Christus

dieses Versöhnungswerk an der ganzen
Menschheit Wirklichkeit werden lässt. Sehr schön
ist diese Sendung zur Sprache gebracht im Hochgebet

«Synode» : «Mache die Kirche zu einem Ort
der Wahrheit und der Freiheit, der Gerechtigkeit
und des Friedens, damit die Menschen neue
Hoffnung schöpfen» bzw. «Gib, dass die Kirche
inmitten einer zerrissenen Welt ein Werkzeug im
Dienst der Einheit werde».
Dabei darf und soll sich die Kirche als Ganze und
besonders als Ortskirche bewusst sein, dass sie in
dieser oft schweren Aufgabe den Beistand der
Heiligen hat, jener, die endgültig am
Versöhnungssieg Christi Anteil erhalten haben. Denn
die «Heiligen sind mitten unter uns». Sie sind
nicht fern weg irgendwo «im Himmel», sondern
bei uns, in ihrer Ortskirche anwesend und
wirkend, aus der sie hervorgegangen sind.
Wenn die Gemeinde in Kolossä in ihrem Gottesdienst

diesen Hymnus auf Christus den Sieger
über die Sünde sang, dann vollzog sie im Glauben

auch das, was sie sang, lebensmässig.
Zugleich war der Hymnus für sie eine Hilfe, ihre
Christusschau auch lebensmässig nachzuvollzie-
hen, nicht nur in der Stunde des Gottesdienstes,
sondern ebenso im Alltag. Dabei wurde sie mit
der schockierenden Tatsache immer neu konfron-



253

tiert, dass Christi Versöhnungswerk durch die
Hinrichtung am Kreuze Wirklichkeit wurde.
Wenn wir auf den ganzen Hymnus zurückblik-
ken, dürfen wir sagen: er spricht in einer
überzeitlich gültigen Weise von Jesus Christus, der
Herr ist über die glaubende Gemeinde und über
die Welt. Auch wir können uns diesem
Christusbekenntnis anschliessen, und das Fest Allerheiligen

ist dazu eine passende Gelegenheit. Soll das
aber nicht zur Illusion führen, dass automatisch
alle Welt schon in Christus aufgenommen ist,
oder dass die Kirche in Christus schon endgültig
von der unreinen Welt geschieden ist, dann muss
damit ernst gemacht werden, dass der Hymnus
zum Lobpreis auf Gott und Christus einlädt. Diesen

Lobpreis darf sich die Kirche und die
Gemeinde auf keinen Fall rauben lassen. Auch wenn
wir diesen Lobpreis in unzulänglichen Worten
und Bildern vollziehen, so darf sie das tun in der
lebendigen Begegnung mit dem, der alle
menschlichen Worte übersteigt. Wir dürfen von
dem reden, was Christus für uns, für alle Welt
und alle Zeit bedeutet. Das ist so notwendig wie
die stammelnden Worte des Geliebten, die nie
alles umgreifen können, was er sagen möchte.
Das Gnadenhandeln Gottes in Jesus Christus
muss von der glaubenden Gemeinde bewusst
aufgenommen, gedacht und ausgesprochen werden.
Nur so wird der Gottesdienst für die Gemeinde
und die Kirche Quelle und Kraft ihres Aufbruchs
in die Welt. Getragen vom immer neu bekennenden

Heilshandeln Gottes in Jesus und im Blick
auf die Heiligen auch aus ihrer Gemeinde, die
endgültig im Heil sind, wird die Kirche der Ort,
Wo sich dieses Heilshandeln, diese Versöhnung,
diese Friedensstiftung verwirklicht, wenn auch
noch gebrochen. So aber wird für die ganze
Schöpfung erfahrbar, dass das Reich Gottes schon
angebrochen ist mitten in dieser Weltzeit, der
grosse Friede zwischen Gott und Menschen,
zwischen den Menschen und den Völkern, zwischen
Menschheit und der ganzen Schöpfung.

Bericht über die Tätigkeit
1976/77 des Vereins
«Freunde des Klosters
Mariastein»
erstattet an der ordentlichen
Mitgliederversammlung vom 16. April 1978
von Dr. Franz-JosefJeger, Präsident, Solothurn

Da unser Verein nach seinen Statuten nur alle
zwei Jahre eine ordentliche Mitgliederversammlung

durchführt, bezieht sich der vorliegende
Tätigkeitsbericht auf die beiden Jahre 1976 und
1977 ; diese 2-Jahres-Phase kann als eine
Zeitspanne des Ausbaus und der Konsolidierung
unseres Vereins bezeichnet werden.

1. Mitgliedernerbung undMitgliederbestand
Während im Laufe des Jahres 1975 eine grosse
gezielte Mitgliederwerbung, und zwar vor allem bei
ausgewählten Adressen im Kanton Solothurn und
bei allen ehemaligen Absolventen des von
Mariastein-Herren geleiteten Kollegiums Carl Borro-
mäus Altdorf durchgeführt worden war, bezog
sich die Mitgliederwerbung in den Jahren 1976
und 1977 vor allem auf den Kanton Baselland ; in
einer besonderen Aktion wurden die Pfarrblätter
der Kantone Basel-Stadt und Baselland mit
einem Aufruf und einem zugehörigen Anmeldetalon

bedient. Ferner wurde eine Werbeaktion bei
allen römisch-katholischen Kirchgemeinden in
der Nordwestschweiz durchgeführt.
Es darf festgehalten werden, dass diese Werbeaktionen

einen grossen Arbeitsaufwand mit sich
brachten; insbesondere erfordert die Kontrolle
unserer Mitgliedschaft einen ausserordentlichen
Einsatz, dem sich unser hochverdienter Kassier,
Herr Direktor Ernst Neuner, in unermüdlicher
Kleinarbeit unterzogen hat.
Ein Rückblick auf die Entwicklung des Mitglie-


	"Dank, Ehre und Macht und Stärke unserem Gott in Ewigkeit" (Offb 7, 12) : Eine Betrachtung zum Fest Allerheiligen nach Kol 1,12-20

