
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 8

Artikel: Vom Sinn des benediktinischen Stundengebetes. II

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


228

ums ist, nicht einfach Erinnerung an etwas, das

vor fast 2000 Jahren geschehen ist und nicht das
Bewusstsein, dass es sich hier und heute an der
Gemeinde ereignet.
Christliches Gebet ist wesentlich biblisches
Gebet. Hermann Schmidt weist darauf hin: Es ist
notwendig, dass die Schrift übersetzt und
interpretiert wird, damit sie, wo Menschen zusammenkommen,

verstanden, genossen und eingewurzelt
wird. Wer dem Wort Gottes getreu ist, muss die
Schrift so verständlich machen, dass sie uns wirklich

das Wort Gottes vermittelt und uns jetzt sagt,
was Gott uns gegenüber heute aussprechen will.
Ganz besonders trifft das für das Psalmengebet
(Stundengebet) zu.
Viele Christen tun sich schwer mit der Institution.
Sie sehen nicht ein, dass die Kirche stets ihren
dogmatischen Schutzmantel über ihr spontan
gewachsenes und entstandenes Gebet breitet. Sie
können nicht begreifen, dass das Institutionelle
organisch Gewachsenem Halt und Bestand geben
kann, eine gewisse Sicherheit und Fortdauer
gewähren kann, Schutz und Hilfe für die betende
Gemeinschaft sein kann. Sie glauben, dass dem
Wehen des Geistes dadurch ein Riegel vorgeschoben

wird. Andere finden, die Gottesdienste seien,
obwohl oder weil das II. Vatikanum den Wortgottesdienst

wieder mehr betonte, nur reiner
Verbalismus. Liturgie sei eine Stunde auf Stühlen, die
einzige Aufgabe sei, zu warten, bis es fertig sei.
Wir sehen, wie vielschichtig und oft gegensätzlich
diese Probleme sind. Eine ausführliche Studie
würde Bände füllen. Fragen wir uns aber, wie viel
es nützt, nur zu theoretisieren. Wir können auch
den Kopf in den Sand stecken. Das Beste jedoch
wäre, sich ernsthaft und konkret an die Lösung
dieser Probleme zu wagen, denn wir sehen an den
bald unübersehbar werdenden Gebetsgruppen,
dass Leben pulsiert und der Geist weht.

Vom Sinn des
benediktinischen
Stundengebetes II
P. Anselm Bütler

3- Die zeichenhafte Bedeutung
Noch unter einem andern Gesichtspunkt hat das
monastische Stundengebet exemplarischen
Charakter: durch die Sonderstellung, die es im
Ablauf des monastischen Tages einnimmt.
Das monastische Stundengebet nimmt im Ablauf
des monastischen Tages eine Sonderstellung ein.
Der monastische Tag ist ausgefüllt durch Arbeit,
Lesung, Gottesdienst. Der hl. Benedikt gibt dem
Gottesdienst den eindeutigen Vorrang mit der
Mahnung in seiner Regel: «Dem Gottesdienst
darf nichts vorgezogen werden» (Kap. 43). Das
heisst praktisch: der Gottesdienst darf nicht
andern Aufgaben des Klosters untergeordnet
werden; ja noch mehr, der Gottesdienst mit seinen
verschiedenen Gebetszeiten und dem ihm eigenen

Rhythmus muss den Tagesablauf der klösterlichen

Gemeinschaft bestimmen, so dass im Verlauf

des Tages durch das Stundengebet jenen Zeiten

der Vorrang eingeräumt wird, in denen der
Mönch Gott begegnen kann. Gewiss sind auch
Arbeit und Lesung Gelegenheit zur Begegnung
mit Gott, stehen auch sie im Dienste des Zieles
eines jeden Mönchslebens, der Gottsuche. Aber
diese beiden Aufgaben des Mönches: Gottsuche
und Gottbegegnung, erreichen im Gottesdienst
eine besonders intensive und besonders ausge-



229

prägte Form. Die Gebetsstunden haben in dieser
Hinsicht die Aufgabe, die Sehnsucht nach Gott
zu wecken und lebendig zu halten. So kann
gesagt werden: das monastische Stundengebet ist
zugleich Quelle und Höhepunkt des monasti-
schen Tages.
Noch in anderer Hinsicht bekommt das gemeinsame

Gotteslob eine Sonderstellung. Es ist die
besonders kraftspendende Zeit für das Gebetsleben
des Mönches. Das Gotteslob schöpft nicht die
ganze Fülle des Betens aus. Zum Gebetsauftrag
jedes Christen und damit auch des Mönches
gehört auch das stille, private Gebet gemäss der
Mahnung Jesu: «Wenn du beten willst, dann geh
in deine Kammer, schliesse die Tür und bete zu
deinem Vater, der im Verborgenen ist» (Mt 6,6).
Und Benedikt mahnt den Mönch: «dem Gebet
häufig obliegen» (Kap. 4).
Trotzdem hat im Kloster das gemeinsame Gotteslob

den Vorrang, weil es die in der Gemeinschaft
erfahrene Feier des Geheimnisses Christi ist und
vor allem anderen den immer lebendigeren Kontakt

mit Gott bewirkt, der immer schon in der
Gemeinschaft anwesend ist, wie Benedikt in der
Regel schreibt: «Wir glauben, dass Gott überall
gegenwärtig ist. Das sollen wir noch mehr als
sonst glauben und für gewiss halten, wenn wir
am Gottesdienst teilnehmen» (Kap. 19). Ferner
bringt das gemeinsame Gebet in höchster Weise
die Gemeinschaft der Brüder zum Ausdruck,
indem es jene Übereinstimmung bewirkt, der eine
wohlwollende Antwort Gottes verheissen ist kraft
des betenden Christus, der in ihrer Mitte gegenwärtig

ist. So hat es Jesus verheissen: «Wenn zwei
von euch in irgendeinem Anliegen auf Erden
einträchtig zusammenstimmen und darum beten,
wird es ihnen zuteil werden von meinem Vater.
Denn wo zwei oder drei in meinem Namen
versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.»
Schliesslich bereitet das gemeinsame Gebet den
Mönch darauf vor, seinen Geist dem Antrieb der
göttlichen Gnade zu öffnen, so dass er «allein für
sich beten kann, leise, unter Tränen und mit der
Inbrunst des Herzens» (Regel Kap. 52; vgl. auch
Kap. 20).

All diese Aufgaben kann das gemeinsame Gotteslob

erfüllen, weil es durch verschiedene Gebetszeiten

über den ganzen Tag verteilt ist, durch die
sog. Gebetsstunden. Diese Gebetsstunden oder
Gebetszeiten sind nicht einfach «kosmische
Zeitpunkte» (mit der Uhr messbar), sondern es sind
Heilszeiten, die Gott uns zugesteht, um ihm
entgegenzueilen und er in uns seine Verheissung
erfüllt. Die einzelnen Gebetsstunden sind Heilsmomente

Christi, die uns bei jeder Feier in «jene
Stunde» führt, in welcher Christus den österlichen
Gang von der Welt zum Vater vollzog, durch den
er das versprochene Heil vollzog und immer wieder

vollzieht. Jede Gebetsstunde ist jene «Stunde
Christi», den die klösterliche Gemeinschaft mehrmals

am Tag zwischen den Ablauf der menschlichen

Zeit hineinfügt, um dem Vater die
Anbetung im Geist und in der Wahrheit
darzubringen.

Daraus wird klar, dass die Aufteilung des Gotteslobes

auf verschiedene Zeitpunkte nicht den
Zweck hat, den Tag in verschiedene Zeitspannen
einzuteilen, deren Summe jene Quantität
ausmacht, die der Mönch und die Gemeinschaft dem
Gebet widmen muss. Es geht vielmehr darum,
nach Möglichkeit der Mahnung Jesu nachzukommen,

«alle Zeit zu beten und im Gebet nicht
nachzulassen» (Lk 18,1). Weil es uns nicht gegeben

ist, jederzeit zu beten, müssen wir bestimmte
Gebetszeiten festlegen.
Um dieser Mahnung nachzukommen, hat der hl.
Benedikt den Gottesdienst aufgeteilt in acht
Gebetszeiten: die nächtliche Vigil und die sieben
Gebetsstunden am Tag. Dabei ging es Benedikt
aber nicht um eine Frage der Quantität, denn er
hat die überlieferte Quantität des täglichen
Mönchsgebetes drastisch reduziert. Hatten die
alten Mönche jeden Tag die 150 Psalmen gebetet,
so verteilt Benedikt dieses Quantum auf eine Woche,

weil die Mönche seiner Zeit nicht mehr fähig
waren, dieses Quantum sinnvoll zu erfüllen. Das
lag nicht am schlechten Willen, sondern an den
andern Umständen von Zeit und Lebensweise.
Wenn es um die Frage Quantität oder Qualität
geht, dann ist im Sinne Benedikts zugunsten der



230

Qualität zu entscheiden. Diese Qualität hängt
nicht ab von der Zahl der Psalmen und der Zahl
der Gebetszeiten, sondern von der inneren
Bereitschaft des Geistes und Herzens. Zu dieser
inneren Bereitschaft gehören: vom dringenden
Wunsch erfüllt sein, das Gebet mitten in das
klösterliche Alltagsleben einzubauen, weil dadurch
sichtbar wird, dass alle Arbeit und alle Geschäfte
zur Ehre Gottes geschehen ; mit gleichem Eifer
danach streben, dass das Gebet jenes Mittel wird,
wodurch die Gemeinschaft zu jener Einheit
zusammenwächst, wozu sie berufen ist.
Die Vorsorge für die Qualität des Chorgebetes
fordert, dass die gemeinsame Feier des
Gottesdienstes so angesetzt wird, dass alle daran teilnehmen

können. Das bedingt in bestimmten
Situationen eine Verminderung der Zahl der
Gottesdienstfeiern, weil die Notwendigkeit des Aposto-
lates oder Arbeit das verlangt. Dabei ist aber
folgendes zu beachten: die Verminderung der Zahl
der Gebetshoren schliesst nicht eine Verkürzung
der Zeit mit ein, die dem Gebet zu widmen ist.
Im Gegenteil ist besonders dafür zu sorgen, dass

jede Gebetsstunde auch in ihrer Gestaltung eine
besonders hervorragende Zeit des Gebetes
darstellt durch intensives Hören auf das Wort Gottes,
längeres stilles Gebet, vermehrte Arten des

Gesanges, verschiedene Formen der Feier. Wenn
wegen der kleineren Zahl von Gebetsstunden die
einzelne Gebetsstunde zeitlich länger dauert, so
ist das lobenswert. Das soll aber nicht dadurch
geschehen, dass Psalmen der wegfallenden
Gebetsstunden einer andern Gebetsstunde eingefügt
werden, um der Verpflichtung gerecht zu werden,
das ganze Officium zu beten. Das wäre ein rein
iuristisches Verständnis des Chorgebetes, als ob es

dämm ginge, eine vom Gesetz auferlegte
Verpflichtung zu erfüllen. Das wird dem eigentlichen
Zweck nicht gerecht, den das Chorgebet mit den
verschiedenen Gebetsstunden erreichen will: die
Heiligung des ganzen Tages und der menschlichen

Beschäftigung.
Ob aber die althergebrachte Zahl der Gebetszeiten

beibehalten wird oder nicht, immer ist darauf
zu achten, dass die Laudes als Morgengebet und

die Vesper als Abendgebet gleichsam die Pfeiler
des ganzen Chorgebetes sind und dementsprechend

feierlich zu gestalten sind. Die besondere
Bedeutung dieser beiden Gebetszeiten liegt darin,

dass sie Gedenkstunden der Heilstat sind: die
Laudes erinnern an die Auferweckung, die Vesper
an den Tod Jesu. Zusammen mit der Eucharistiefeier

bilden sie jene heilige Dreizahl des
Gottesdienstes, die in der geistlichen Gestaltung des

Mönchstages von grösster Bedeutung ist. Darum
muss darauf geachtet werden, dass vor allem in
diesen beiden Gebetsstunden, wie auch in der
Eucharistiefeier eine volle und aktive Teilnahme
der ganzen Gemeinschaft möglich ist. Ebenso ist
es der Bedeutung dieser Gebetsstunden ange-
passt, dass sie gesungen werden.
Die Sorge für die Qualität des Chorgebetes
verlangt schliesslich, alles daran zu setzen, dass es
nicht zu einem reinen inhaltslosen Ritualismus
wird und zu jener Vielrederei, die Jesus beim Gebet

verpönt hat. Der immer gleiche Rhythmus der
einzelnen Gebetsstunden, die unveränderlichen
Formeln, die wiederholt werden, können das

Chorgebet zur reinen Routine werden lassen,
wenn es nicht immer wieder von einem inneren
Antrieb her erneuert wird. Auch die Neigung,
ein Gesetz zu erfüllen und daher mehr auf die
Quantität als die Qualität des Gebets zu achten,
oder mehr die äussere Form zu schätzen als den
Inhalt, verführt leicht zu einem reinen
Ritualismus. Das beste Mittel dagegen ist das Bemühen,

das innere Zwiegespräch mit Christus zu
pflegen. Eine besondere Hilfe für dieses Zwiegespräch

und damit für den inneren Vollzug des

Chorgebetes ist die häufige geistliche Lesung, in
der das Wort Gottes überdacht, «wiedergekaut»
und so verkostet wird.
Was können alle Christen aus dieser Stellung des
Gottesdienstes im Tag des Mönches für sich
herauslesen? Besonders der Christ in der Welt
steht heute unter einem enormen Leistungsdruck,
unter einer oft übermenschlichen Anforderung
durch die Gesellschaft. Leistung, aber auch Wohlstand,

Ansehen usw. gelten heute als die wichtigsten

Werte. Indem das benediktinische Kloster





232

bewusst die Arbeit unterbricht, um sich zum
Gotteslob zu versammeln, macht es den Christen
bewusst, dass ihre erste und wichtigste Pflicht darin
besteht, das Reich Gottes zu suchen. Auch der
Christ in der Welt wird nicht darum herumkommen,

bestimmte Zeiten für Gott freizuhalten,
wenn er seinen Glauben ernst nehmen will. In
erster Linie heisst das sicher, sich Zeit freihalten für
die sonntägliche Eucharistiefeier. Aber auch sonst
wird der Christ sich einen Freiraum schaffen für
das Gespräch mit Gott. Er wird auf bestimmte
Vergnügen, Unterhaltung, Fernsehen usw.
verzichten, um von Zeit zu Zeit das Gebet zu pflegen.

Hier stellt sich allerdings dem Christen in der
Welt das Problem der modernen Lebensweise
noch viel stärker als dem Mönch. Die althergebrachten

Gebetszeiten untertags, Morgen- und
Abendgebet, Tischgebet, Englischer Gruss, können

heute kaum mehr sinnvoll eingehalten
werden. Um so dringender ist es, sich eine neue
Gebetszeit zu reservieren, die dem heutigen Lebensstil

angepasst ist. Jeder wird sich individuell täglich

oder wenigstens wöchentlich da und dort eine
freie Zone schaffen müssen, die Gott reserviert ist.
Aber auch die Gebetstexte bieten Schwierigkeiten.

Auch das Gebet des Christen in der Welt
steht immer in Gefahr, zum leeren Lippengebet
und zur Routine zu werden. Abhilfe kann hier
geschehen, indem wir die einzelnen Gebete von
Zeit zu Zeit auf ihren Inhalt hin überdenken,
aber auch indem wir immer wieder versuchen, mit
eigenen Worten zu Gott zu reden.
Diese Umstellung des Gebetsstiles auf die heutige
Zeit wird nicht sofort gelingen. Es wird manches
Experiment brauchen, manches Erproben, bis die
günstigste Zeit und die nützlichste Form gefunden

ist. Wichtig wird auch sein, dass Christen
gegenseitig ihre Erfahrungen austauschen, einander

helfen im Finden einer zeitgemässen Gebetsform.

Schliesslich noch ein Letztes : der heutige Mensch
mit dem modernen Lebensstress wird kaum mehr
fähig quantitativ gleich viel zu beten, wie er früher

gewohnt war. Oft klagen dann ernste Gläu¬

bige darüber, sie könnten nicht mehr beten wie
früher, sie seien beim Beten viel mehr zerstreut als
früher. Das wird alles stimmen. Aber das heisst
noch nicht, dass sie deswegen schlechtere Christen
geworden seien, sie sind andere Menschen geworden.

Dem gilt es nun auch die Gebetsweise
anzupassen. Das heisst: nicht weniger Zeit für das Gebet

reservieren, aber in der gleichen Zeit weniger,
aber dafür besinnlicher beten. Wir werden
Momente der Stille, des Schweigens zwischen
einzelne Gebete einbauen müssen, in denen wir
darüber nachdenken, was wir eigentlich im Gebet
sagen, aber noch mehr, horchen in unser Inneres
hinein, was «der Geist in uns betet» (Rom 8, 36f).
Menschen, die dieses Horchen auf den Geist in
ihnen pflegen, gestehen, dass sie oft ganz
überraschende Gebetsinhalte entdecken. So kann sich
ein Weg öffnen, der uns aus unserer Gebetsnot
befreit und uns zu einer neuen Gebetshaltung
und Gebetsform führt, die der früheren ebenbürtig

ist. Wir kommen so immer näher dem Wunsche

Jesu, dass «die wahren Anbeter Gott im Geist
und in der Wahrheit anbeten» (Jo 4,23).

4. Die glaubensvertiefende Bedeutung
Aus den Gründen, weswegen das monastische
Stundengebet im Tagesablauf des Mönchs eine
Sonderstellung einnimmt, wird ersichtlich, dass es

jedes andere Gebet überragt und sich von jeder
andern Gebetsform unterscheidet. Dies ist gegeben

durch die Tatsache, dass das Chorgebet eine
ganz besondere Gedächtnisfeier der Geheimnisse
Christi ist. Ähnlich wie die Eucharistie ist das

Stundengebet aber nicht nur reine Erinnerung an
Vergangenes, sondern es ist zugleich
Vergegenwärtigung der Heilsgeschichte. So wird die
Gottsuche, die Kern des Mönchslebens und des
Gebetes ist, im Chorgebet auf äusserst intensive
Weise verwirklicht.
Christi Gebet war und ist immer heilsbewirkendes
Ereignis. Im Chorgebet ist die Mönchsgemeinde
im Namen Jesu versammelt und weiss sich
aufgrund von Jesu Verheissung in ihrem Beten mit
dem Beten Jesu verbunden. So erhält ihr Beten
Anteil am heilswirksamen Beten Jesu, und der



233

einzelne wird in dieses Heilswirken einbezogen
durch seinen Glauben und die persönliche innere
Teilnahme am Chorgebet.
Als Feier des Heilswirkens Christi umfasst das

Stundengebet dieses Heilswirken in seiner ganzen
Fülle: von der Verheissung des Heils über dessen

Verwirklichung in Christus bis zur Vollendung
am Ende der Zeiten. Das kommt in einem
dreifachen zeitlichen Ablauf zum Ausdruck: im Tag,
in der Woche, im Jahr.
Im Verlauf des Tages stellt das Stundengebet das

Heilsereignis in Christus immer neu vor Augen.
Wenn auch an bestimmten Tagen ein besonderes
Heilsereignis gefeiert wird, z. B. die Taufe Jesu, so
ist dabei doch das Heilsereignis in Christus
gegenwärtig, weil jedes einzelne Heilsgeschehen im

österlichen Geheimnis verwurzelt ist. So lehrt
schon im 2. Jahrhundert Hippolyt, dass jede
Gebetsstunde ein Gedächtnis an all das ist, was Christus

getan hat.
Die liturgische Woche bringt das eine österliche
Geheimnis zum Ausdruck, wenn auch unter
verschiedenen Aspekten, z.B. unter dem Aspekt der
Ankunft Christi in den Wochen der Adventszeit.
Die ganze liturgische Woche gründet ja im Sonntag

und hat in ihm ihre Wurzel und ihren
Ursprung. Der Sonntag aber ist immer ein Ostern im
kleinen.
Das liturgische Jahr schliesslich ist nichts anderes
als die Zusammenfassung des «grossen Gnadenjahres»,

wie Lukas es in seinem Evangelium
verkündet : «Der Geist des Herrn ist über mir», ver-



234

kündete Jesus in der Synagoge zu Nazareth,
«denn er hat mich gesalbt und mich gesandt, den
Armen frohe Botschaft zu bringen, Befreiung zu
künden den Gefangenen, den Blinden neues
Augenlicht — Geknechtete in Freiheit zu setzen,
auszurufen das Gnadenjahr des Herrn» (4,18f).
Im Jahreszyklus, der sich anhand der Sonntage
entfaltet, werden die verschiedenen Aspekte des
Heilshandelns Gottes in Christus je gesondert
gefeiert und vergegenwärtigt: das österliche
Geheimnis und das Geheimnis der Geburt. Beide
sind umrahmt von Zeiten der Vorbereitung und
Zeiten der festlichen Nachfeier.
Diese zeitliche Abfolge der Feiern des Heilshandelns

Gottes in Christus dient dazu, den Glauben
des Beters und damit dessen Gemeinschaft mit
Gott zu vertiefen und zu verlebendigen.
Voraussetzung dafür ist allerdings, dass der Beter das

Stundengebet in der Haltung des betrachtenden
Lobes vollzieht. Darum werden die täglichen
Gebetszeiten am Morgen eröffnet mit der Bitte, Gott
möge die Lippen des Beters öffnen, damit er dessen

Lob den Tag hindurch immer wieder
verkünde. Gerade dieser Eröffnungsritus macht
immer wieder bewusst, dass das Stundengebet in
erster Linie Danksagung und Lob ist, die Gott
dargebracht werden für all das Wunderbare, das Gott
in seiner Güte an uns und allem wirkt. Dieses
dauernde Lob wird getragen vom staunenden
Bewundern und Betrachten der Geheimnisse Gottes.

So versucht der Mönch im Stundengebet jenes
Lob zu vollziehen, zu dem der Vater uns alle in
Christus berufen hat, wie Paulus schreibt: «In
Christus sind wir Erben, vorherbestimmt
damit wir von vornherein unsere Hoffnung auf Christus

gründen und so zum Lobpreis seiner
Herrlichkeit da sind» (Eph l,llf). Die Benediktus-
regel betont in ganz besonderer Weise diese
Aufgabe des Chorgebetes: «Zu den verschiedenen
Gebetsstunden des Tages wollen wir unserm
Schöpfer den Lobpreis darbringen» (Kap. 16).
Denselben Gedanken drückt Benedikt an anderer
Stelle der Regel so aus: bei unserm Chorgebet
sind die Engel gegenwärtig, welche die ersten
Sänger des göttlichen Lobes sind. Ihrem Lob sol¬

len die Mönche sich anschliessen und mit ihnen
die Stimmen des Gotteslobes erschallen lassen.
Aus all dem ergibt sich ein weiterer Aspekt des

Chorgebetes: es gibt dem Mönchsleben die ihm
eigene Spiritualität, die typische Form der
Glaubenshaltung. Diese besondere Form beinhaltet
ein Dreifaches. Sie ist zuerst einmal eine liturgisch
geprägte Glaubenshaltung. Die Berufung zum
Mönch ist in erster Linie eine Berufung zur
Umkehr. Diese sucht der Mönch zu verwirklichen,
indem er aus dem Glauben an Christus und seiner
heilswirkenden Gegenwart lebt. Diese Glaubenshaltung

lebt die Mönchsgemeinde und der
einzelne Mönch in der immer wiederkehrenden
Gedächtnisfeier der Gebetsstunden. So schreitet die
Mönchsgemeinde und der einzelne Mönch von
Tag zu Tag voran zur Fülle des Christusgeheimnisses

und gleicht sich durch die regelmässige
Feier der Heilsereignisse Christus an. — Zweitens
ist die monastische Glaubenshaltung geprägt
durch das Gespräch mit Gott und dessen Betrachtung.

Durch den Kontakt mit dem Wort Gottes,
der im Stundengebet seinen Anfang nimmt und
weitergeführt wird durch das persönliche stille
Gebet, gelangt der Mönch zu immer tieferer
Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes. — Drittens ist
die mönchische Glaubenshaltung eine
Gemeinschaftsbezogenheit. Die tägliche gemeinsame
Feier des Gotteslobes ist nur dann echt, wenn
diese Gemeinschaftstat sich ausdehnt auf die
andern Elemente des monastischen Tages und so
eine wirkliche Lebensgemeinschaft schafft. Je
mehr die Mönche in gegenseitiger Liebe verbunden

sind, desto mehr wird ihnen die Herrlichkeit
der Liebe Gottes offenbar.


	Vom Sinn des benediktinischen Stundengebetes. II

