
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 8

Artikel: Der theologische Sinn des gemeinsamen Gebetes

Autor: Russi, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


223

Der theologische Sinn
des gemeinsamen Gebetes

Fr. Armin Russi

1. Was tut die Kirche, wenn sie betet?
Das gemeinsame Gebet ist richtungsweisend für
die anderen Gebete und Gebetsformen der Christen.

Die privaten Gebete sind Echo oder Praelu-
dium der öffentlichen Gebete.
Indem die Kirche (Gemeinschaft als Teilkirche)
betet, bringt sie ihre Identität zum Ausdruck. Sie
manifestiert sich als Gemeinschaft von gleichge-
sinnten Suchenden. Sie ist Volk Gottes, indem sie
Gott dem Vater im Namen Christi, in Gemeinschaft

mit dem Heiligen Geist die Gebete
darbringt. Diese Versammlung hat aber weiteren
und grösseren Ausdruck, wenn sich auf der ganzen

Welt gleiche Gemeinschaften vielleicht sogar
zur gleichen Zeit zum Gebet versammeln. So findet

die Kirche, geeint im Lob und Preis des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes zu ihrer
tiefsten Identität. Indem die Kirche als ganze ihre
Identität findet, so findet sie auch jedes ihrer
Glieder, insofern es nicht nur äusserlich dabei ist.
In der Gemeinschaft der Brüder hat so jeder
einzelne teil an der göttlichen Natur.

Indem die Kirche betet, gehorcht sie dem Befehl
des Herrn. Sie versammelt sich zum Gebet, weil
sie dazu den Auftrag erhalten hat: «Tut dies zu
meinem Andenken»; «wenn ihr betet, sprecht

.»; «. betet ohne Unterlass!»
Jedes Gebet ist geschichtswirkende Kraft, es treibt
aufgrund der Erhörung durch Gott die
Heilsgeschichte voran.
Es gibt die Möglichkeit, positiv und treibend auf
die Geschichte einzuwirken, lässt sie reifer
werden. Erzbischof Anthony Bloom sagt das so: «Der
Akt des Betens ist ein Akt der Auflehnung gegen
die Sklaverei und dabei wesentlicher und wirksamer

als der bewaffnete Kampf!»
Die Kirche tritt als Betende im Namen der Welt
vor Gott. Da die Welt oft nicht oder noch nicht
zu beten vermag, übt die Kirche ihr «königliches
Priesteramt» aus. So kann die Welt unter dem
Schutz, den ihr Gott auf die Fürsprache der Kirche

gewährt, weiterbestehen.
Sie ist so Paulus vergleichbar, der auf dem Meer
das Brot brach und einzig durch seine Gegenwart
das Überleben aller Reisenden gewährleistet. Dieser

Berufung muss sich die betende Gemeinschaft
(Kirche) stets neu bewusst werden.

Was sagt die Kirche in ihren Gebeten?
Nach 1 Joh 5,14 muss ein Gebet nach dem Willen
Gottes oder im Namen Jesu Christi gesprochen
sein.
Gemeinschaftsgebet kann nicht darauf verzichten,

die liturgische Tradition der Kirche zu
berücksichtigen, d. h. nach einem grossen Muster zu
beten und zu gestalten. Im Gebet nach dem Willen

Gottes könnte man eigentlich drei Aufgaben
sehen :

1. Das Gebet lobt die Taten Gottes. Am schönsten

geschieht das im Benediktus der Laudes
(Lk 1,68 ff) und im Magnifikat der Vesper (Lk
1,46—55).
Weiter sind da die unzähligen Doxologien, die
sich in den Paulusbriefen, der Offenbarung
und anderen Texten finden. Der unerschütterliche

Grundakt aber ist die Überzeugung, dass
Gott in Jesus von Nazareth das Geschick der



224

ganzen Welt auf einen neuen Weg geführt hat,
denn er hat die Stolzen erniedrigt, die
Hungernden und Demütigen aber erhöht. Die Kirche

proklamiert so Gottes Erbarmen, seine
Geschichte und seinen Sieg.

2. Die Kirche drückt auch ihre Sehnsucht nach
dem Reich des ewigen Glückes und Friedens
aus. «Komm, Herr Jesus, Maranatha!», hierin
drückt sich diese eschatologische Hoffnung am
schönsten aus. So ist das Vater unser vor allem
das Gebet derjenigen, denen es darum geht,
öffentlich den Glauben zu bekennen, dass Jesu
Auferstehung die Erneuerung der gesamten
Schöpfung und den Genuss der eschatologi-
schen Güter mit sich bringt.

3. Die Kirche lässt, ungeachtet aller Einflüsse und
Hindernisse nicht ab, die Evangelisation in der
Welt zu bezeugen. Schon in den ntl. Texten
tritt folgender Gebetstyp immer wieder auf:
Das Evangelium möge Wurzel fassen, dort
erstarken, wo es eingepflanzt wurde, neue Orte
erreichen, wo es Aufnahme finde (Kol
1,3—14; Phil 1,3—11).
Schon in der apostolischen Zeit treten immer
wieder Bitten auf, für die offiziellen Vertreter
dieses Evangeliums zu beten, «damit das Wort
Gottes dahineile und verherrlicht werde
und damit wir der schlimmen, bösen Menschen
ledig werden; nicht alle sind empfänglich für
den Glauben!» (2 Thes 3,1 f)

Aus diesen drei grundlegenden Gebeten lassen
sich alle übrigen Gebete herleiten oder darauf
vorbereiten.

In welchem Sinn engagiert sich die Kirche durch
ihrgemeinsames an Gott gerichtetes Gebet?
Das Gebet verpflichtet die Kirche, selbst auch das

zu wollen, was sie erbittet. Angesichts des vielen,
das zu tun ist, darf die Kirche hier nicht kopflos,
hektisch ihren Missionierungsauftrag erfüllen.
Zeit zum Wachsen und Wachsenlassen ist
notwendig. Sie wird Mitarbeiterin Gottes bei der
Förderung und Erfüllung seines Heilsplanes, sie
vollzieht freiwilligen Dienst für das Heilswerk, das

Gott in der Welt fortführt. Sie muss das Wachs¬

tum des Evangeliums jeder anderen Wirksamkeit
vorziehen und das spezifisch Christliche verwirklichen.

Im Neuen Testament versammelt sich die
Gemeinde «an einem Ort» und verrichtet «einmütig»
das Gebet. So sollte die Versöhnung mit den
entzweiten Brüdern vorausgehen, ansonsten es ein
leeres und ärgerliches Geheuchel ist und bleibt.
Gilt das nicht auch mit unsern getrennten
Brüdern und Schwestern? Könnte eine Wiedervereinigung

der Christen nicht mit diesem einmütigen

«zu beten beginnen» anfangen?
Der 1. Johannesbrief bestätigt uns, dass Gott uns
erhören wird, wenn wir ihn nach seinem Willen
um etwas bitten (1 Joh 3,14—15). Christliches
Gebet ist eigentlich immer schon in Christus
erhörtes Gebet, das Gott bestätigen muss (Mk
11,24). Wir müssen Geduld haben bei der Erwartung

des Erhörtwerdens. Gemeinsames Gebet
muss getragen sein vom Glauben an die Kraft, die
Wirksamkeit und die Genügsamkeit der vorgängigen

Erhörungen, vom Glauben an den
fleischgewordenen, gekreuzigten und auferstandenen
und verherrlichten Christus.

Das gemeinsame Gebet istpersonales
undsoziales Geschehen
Der Betende wird, wenn er von sich aus nichts
dagegenstellt und -setzt, in der Gemeinschaft als
Person voll beansprucht. Denn das liturgische Gebet

spielt in Wechselchören, Teilchören, Schola,
Haupt, Gliedern, Kantoren. Es ist also wirklich
dialogales Geschehen. Dialogales Geschehen aber
kann sich nur ereignen zwischen Menschen, die
ganzheitlich und personal sich engagieren.
Niemals darf es die Form von Massenfrömmigkeit
annehmen, in der der einzelne auf sein personales
Sein verzichten muss. Diese Gefahr hat immer
bestanden, sie besteht auch heute und ist mit allen
Mitteln zu bekämpfen.
Das Wir der Gemeinschaft aber fordert von jedem
Teilnehmer trotzdem einen Akt williger Einfügung,

einen Akt des Gehorsams gegen Christus
und die Kirche. Wenn dieser Akt aus innerer Frei-



225



226

heit und in persönlicher Reife vollzogen wird,
steht er keineswegs im Gegensatz zur personalen
Komponente des Stundengebetes, im Gegenteil,
er führt ihn zur personalen Freiheit oder zum
freiheitlichen Personsein. Indem der einzelne seine
Aufgabe erfüllt, entfaltet sich das Grundgesetz
der Einfügung wie in einem harmonischen Spiel
vor dem Angesichte Gottes. Dieser Aufruf, dieser
Anspruch wird am schönsten ausgedrückt in der
Äusserung: «Der Herr sei mit Euch», worauf das
Volk (die Mitbrüder) den Wunsch erwidern. Der
Akt der Einfügung tritt bei jedem Psalm, jeder
Lesung, jedem Gebet auf.
Die Psalmen lassen einem volle Freiheit für die
Resonanz von persönlichsten Anliegen bis zu
den aktuellsten der Gesamtkirche. Sie bringen
Freude, Kummer, Hoffen, Fürchten, guten Willen

des einzelnen und auch der Gemeinschaft
zum Ausdruck.
In den Lesungen trägt einer für die anderen vor,
diese hören zu, bedenken und meditieren das
Gehörte. Das Wort Gottes lockt in ihnen die Antwort

hervor, die sich in einem Responsorium
äussert. In der Oration steht der Betende als
Mitglied, als Delegierter der Gemeinschaft mit Gott
auf Du und Du. So spricht die Kirche zu Gott
durch berufene, beauftragte Menschen, denn es

können ja nicht alle miteinander rufen und
schreien, wie bei einer Weihnachtsbescherung,
wo alle sich um den Schenkenden drängen und
ihm die Gaben entreissen. Der Beauftragte ist
und bleibt Mitglied der Gemeinschaft, seine Person

jedoch wird in den Dienst genommen, für alle
stellvertretend etwas zu sagen, um etwas zu
bitten, zu danken.
Gottesdienst ist gemeinschaftliches Geschehen.
Trotzdem hat er personalen Charakter, er gibt für
den Mitfeiernden die Möglichkeit zum Lernen
und Wachsen, zum Üben und Sichbemühen. Er
enthält alle Reichtümer persönlicher Möglichkeiten.

Allerdings verlangt er auch etwas, das nicht
immer leicht ist (besonders für Menschen, die
gerne spontan, schöpferisch, frei beten), nämlich
die Einfügung in die betende Kirche und die
Übernahme fester vorgeschriebener Texte.

Das gemeinsame Gebet im Gottesdienst befruchtet
das geistliche Leben des Beters, es wächst in

innerer Lebendigkeit aus sich selbst, die
Voraussetzung aber ist, dass es recht und überzeugend
verrichtet wird. Die Lesungen, Lieder, Texte müssen

verstanden werden, nur so können die Reichtümer

wirklich erfasst werden. Für Menschen, für
die die Welt der Psalmen und Hymnen nicht zum
Alltag gehört, selbst auch für solche, die sich täglich

damit auseinandersetzen, ist eine stets neue
Auseinandersetzung notwendig. Betende Vertiefung

und auch wissenschaftliche, theologische
Weiterbildung können sich gegenseitig stützen
und ergänzen. Eines der wichtigsten Momente
aber ist, dass man sich Zeit nimmt für das
Stundengebet, denn Hetze ist der Tod des Betens.
Das gemeinsame Gebet im Gottesdienst braucht
Menschen, die auch privat beten können, d.h. in
lebendiger Beziehung zu Gott stehen. Mitmachen
aus ästhetischen oder musikwissenschaftlichen
Gründen genügt bei weitem noch lange nicht.
Das Wichtigste ist und bleibt das betende
Verständnis, die Fähigkeit, betrachtende Vertiefung
zu üben, denn Stundengebet ist ein sich immer
von neuem stellender Aufruf, innerlich zu
werden, um nach aussen verschenken zu können. Die
subjektive Bereitschaft der Person ist dazu
allerdings die notwendigste Voraussetzung.

2. Schwierigkeiten des gemeinschaftlichen
Betens heute
Die riesige Menge von Literatur, die in unsern
Tagen zu diesem Thema erscheint, zeigt, dass es sich
hier um ein wirkliches Problem handelt.

Schwierigkeiten des Betens überhaupt
Der heutige Mensch befindet sich in einer schwierigen

psychologischen Situation. Er wird gehetzt
von der Hektik der Umwelt, die selbst vor den
Klöstern nicht Halt macht. Er wird überflutet von
Eindrücken, wird von Gefühlen hin und hergerissen.

Es ist ungeheuer schwer, innerlich zur
Ruhe zu kommen. Diese Unfähigkeit, zur Ruhe
zu kommen, macht auch das Beten schwierig, ja
oft fast unmöglich, denn die Sorgen und Nöte



227

verfolgen ihn bis in jene Augenblicke stillen
Alleinseins, ja sie sind gerade dann so hartnäckig
wie nie.
Auch viele andere Faktoren beeinflussen diese
Situation: die Unfähigkeit, Tiefe und Mitte zu
erfahren, Verlust von Selbstvertrauen und
Selbstsicherheit, Angst vor der Zukunft und der Gegenwart.

All das führt den modernen Menschen
immer mehr in die Isolation.
Wenn ihm schon die Begegnung mit der
sichtbaren Wirklichkeit, mit dem Menschen, so viel
Schwierigkeiten bereitet, wie viel grösser muss erst
die Schwierigkeit sein, mit dem transzendenten
Gott in Verbindung zu treten. Gott gegenüber
hat der Mensch vielfach ein Misstrauen, weil ihm
nur das vertrauenswürdig erscheint, was er
kontrollieren kann.
Ein zweiter Faktor ist die Entgöttlichung und Ent-
dämonisierung der Welt. Die modernen
Wissenschaften sind sachorientiert, die Kultur ist durch
und durch säkular. Der Mensch begegnet überall
Dingen, die er gemacht, er begegnet sich selber
und nicht Gott. Das alles erleichtert natürlich das
Verhältnis zu Gott keineswegs.
Dazu tritt als weiteres Problem die scheinbare
Abwesenheit und Unerfahrbarkeit Gottes. Die Welt
ist «gott-los» geworden. Die Schwierigkeit, Gott
als Person zu verstehn, vertieft diese Kluft noch
mehr.
Ein vierter Faktor ist eine total neue Gebetsauffas-
sung und eine neue Spiritualität. Der heutige
Mensch unterscheidet nicht zwischen sakraler und
profaner Welt. Er begegnet Gott im Mitmenschen.

Das ist sicher ein sehr hoffnungsvoller Zug.
Wird aber nicht allzu oft die Gottesliebe aufgelöst
in der reinen Menschenliebe? Oder besteht sich
religiös betätigen nur in sozialer und politischer
Aktivität? Genügt der Einsatz für eine Veränderung

und Umgestaltung der Welt, der Gesellschaft?

Diesem Problem diametral gegenüber
steht das traditionelle Gebetsverständnis und die
offizielle Gebetspraxis. Gott ist der ausserwelt-
liche Gott, die Trennung von Sakral- und Profanwelt

ist absolut. So steht der Mensch in einem
Dilemma: Er betet ein überliefertes Gebet an

einen fernen Gott. Theoretische Studien über das
Gebet lassen allzu oft den Sitz im Leben des
Menschen unberücksichtigt. So entsteht eine Isolation
des Gebetes vom konkreten Leben.

Schwierigkeiten des gemeinschaftlichen Betens

Hier ist zuerst die Spannung zwischen Person und
Gemeinschaft zu sehen, welche sicher nicht nur
eine positive sein kann. Es gibt viele Menschen,
die sich mit einer Gebetsgemeinschaft, mit Inhalt
und Ausdrucksform eines gemeinsamen Gebetstextes

nicht identifizieren können. Die abendländische

Frömmigkeit war denn auch geprägt vom
Individualismus. Die beginnende liturgische
Bewegung rief sowohl Widerstände von oben als
auch von unten hervor, weil sie als Angriff auf das

persönliche Gebet aufgefasst wurde. Das Konzil
hat hier mit «Gemeinschaft» ernst gemacht. Ob
sich der Gedanke in allen Schichten der Kirche
durchgesetzt hat, ist eine andere Frage. Droht uns
hier eine Gefahr des Kollektivismus? Stehen wir
in einer Manipulation und Vermassung? Sicher
ist, dass dem gemeinsamen Gebet von beiden Seiten

Gefahr droht, vom Individualismus und vom
Kollektivismus. Das mag wohl der Hauptgrund
sein, warum sich heute so viele Menschen zu kleinen

Gemeinschaften, zu Gebetsgruppen und
Liturgiefeiern im kleinen Kreis zusammenfinden.
Viele Menschen haben Schwierigkeiten gegenüber
Gebetstexten der üblichen Praxis. Sie können sich
nicht identifizieren mit den von allen vollzogenen
Texten. Liegt nicht auch ein Grund darin, dass

viele Texte isoliert sind von der Erfahrung und
vom Leben der heute betenden Menschen. Auch
die neueren Liturgiebücher knüpfen noch viel zu
sehr an die Erfahrungen früherer Generationen an
und nicht an das, was den heutigen Menschen
bewegt. Weitere Schwierigkeiten: Viele an und für
sich schöne Gebetsformen sind heute nichts mehr
anderes als Klischees. Dass es eine liturgische
Sprache geben muss, darüber gehen die
Meinungen sehr stark auseinander. Auf jeden Fall
ist die Sprache der Theologen nie die Sprache des
betenden Volkes. Fragen wir uns auch, inwieweit
Liturgie, die eigentlich Feier des Christusmysteri-



228

ums ist, nicht einfach Erinnerung an etwas, das

vor fast 2000 Jahren geschehen ist und nicht das
Bewusstsein, dass es sich hier und heute an der
Gemeinde ereignet.
Christliches Gebet ist wesentlich biblisches
Gebet. Hermann Schmidt weist darauf hin: Es ist
notwendig, dass die Schrift übersetzt und
interpretiert wird, damit sie, wo Menschen zusammenkommen,

verstanden, genossen und eingewurzelt
wird. Wer dem Wort Gottes getreu ist, muss die
Schrift so verständlich machen, dass sie uns wirklich

das Wort Gottes vermittelt und uns jetzt sagt,
was Gott uns gegenüber heute aussprechen will.
Ganz besonders trifft das für das Psalmengebet
(Stundengebet) zu.
Viele Christen tun sich schwer mit der Institution.
Sie sehen nicht ein, dass die Kirche stets ihren
dogmatischen Schutzmantel über ihr spontan
gewachsenes und entstandenes Gebet breitet. Sie
können nicht begreifen, dass das Institutionelle
organisch Gewachsenem Halt und Bestand geben
kann, eine gewisse Sicherheit und Fortdauer
gewähren kann, Schutz und Hilfe für die betende
Gemeinschaft sein kann. Sie glauben, dass dem
Wehen des Geistes dadurch ein Riegel vorgeschoben

wird. Andere finden, die Gottesdienste seien,
obwohl oder weil das II. Vatikanum den Wortgottesdienst

wieder mehr betonte, nur reiner
Verbalismus. Liturgie sei eine Stunde auf Stühlen, die
einzige Aufgabe sei, zu warten, bis es fertig sei.
Wir sehen, wie vielschichtig und oft gegensätzlich
diese Probleme sind. Eine ausführliche Studie
würde Bände füllen. Fragen wir uns aber, wie viel
es nützt, nur zu theoretisieren. Wir können auch
den Kopf in den Sand stecken. Das Beste jedoch
wäre, sich ernsthaft und konkret an die Lösung
dieser Probleme zu wagen, denn wir sehen an den
bald unübersehbar werdenden Gebetsgruppen,
dass Leben pulsiert und der Geist weht.

Vom Sinn des
benediktinischen
Stundengebetes II
P. Anselm Bütler

3- Die zeichenhafte Bedeutung
Noch unter einem andern Gesichtspunkt hat das
monastische Stundengebet exemplarischen
Charakter: durch die Sonderstellung, die es im
Ablauf des monastischen Tages einnimmt.
Das monastische Stundengebet nimmt im Ablauf
des monastischen Tages eine Sonderstellung ein.
Der monastische Tag ist ausgefüllt durch Arbeit,
Lesung, Gottesdienst. Der hl. Benedikt gibt dem
Gottesdienst den eindeutigen Vorrang mit der
Mahnung in seiner Regel: «Dem Gottesdienst
darf nichts vorgezogen werden» (Kap. 43). Das
heisst praktisch: der Gottesdienst darf nicht
andern Aufgaben des Klosters untergeordnet
werden; ja noch mehr, der Gottesdienst mit seinen
verschiedenen Gebetszeiten und dem ihm eigenen

Rhythmus muss den Tagesablauf der klösterlichen

Gemeinschaft bestimmen, so dass im Verlauf

des Tages durch das Stundengebet jenen Zeiten

der Vorrang eingeräumt wird, in denen der
Mönch Gott begegnen kann. Gewiss sind auch
Arbeit und Lesung Gelegenheit zur Begegnung
mit Gott, stehen auch sie im Dienste des Zieles
eines jeden Mönchslebens, der Gottsuche. Aber
diese beiden Aufgaben des Mönches: Gottsuche
und Gottbegegnung, erreichen im Gottesdienst
eine besonders intensive und besonders ausge-


	Der theologische Sinn des gemeinsamen Gebetes

