
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 7

Artikel: Ein neuer Blick in die Welt der Engel : zu den Engeldarstellungen der
Churer Kunstmalerin Ines Brunold

Autor: Altermatt, Alberich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


187

Ein neuer Blick
in die Welt der Engel
Zu den Engeldarstellungen
der Churer Kunstmalerin Ines Brunold

P. Alberich Altermatt O. Cist.

Alles Grosse wird im stillen. Zur rechten Zeit aber
tritt es ans Licht, denn: «Es ist doch nichts verborgen,

was nicht bestimmt wäre, bekannt zu
werden, und nichts geheim, was nicht bestimmt
wäre, ans Licht zu kommen» (Mk 4,22). Das ist
der Weg aller wahrer Künstler, jener also, die von
Gott eine der gewaltigsten Gaben erhalten haben
— zum Dienst am Ganzen. So entstand auch das
künstlerische Werk der Malerin Ines Brunold, mit
der wir im folgenden bekannt werden wollen.

Ausheben und Werk von Ines Brunold
Wir möchten einen kleinen Blick ins Leben und
Schaffen der Künstlerin tun. Sie liebt zwar den
alten Malerspruch: «Bilde, Künstler — rede nicht»
und möchte deshalb als Person lieber vor ihrem
Werk und ihrer Sendung zurücktreten.
Ines Brunold (geb. 1932) stammt von Churwal-
den (GR), wuchs aber in der Bischofsstadt Chur,
im Schatten der altehrwürdigen Kathedrale auf,
welche sie mit ihren Kunstschätzen immer schon
in den Bann zog. Sie besuchte die Hofschule in
Chur und anschliessend das Lehrerinnenseminar
in Ingenbohl. Nachdem sie das Lehrpatent erworben

hatte, ging sie an die Kunstgewerbeschule
nach Zürich.
Nach kurzer selbständiger Arbeit begab sie sich
nach Paris, um sich in den Ateliers der «Académie
Julien» weiterzubilden. In Salzburg nahm sie an
zwei Sommerkursen von O. Kokoschka, dem
weltbekannten Maler und Schriftsteller, teil. Die

Die Kunstmalerin Ines Brunold, die mit ihrer Kunst den
heutigen Menschen Verständnis und Zugang zur Welt der
Engel eröffnen will.



188

«Ich werde einen Engel schicken, der dir vorausgeht. Er soll
dich auf dem Weg schützen und dich an den Ort bringen, den
ich bestimmt habe. Achte auf ihn und hör auf seine Stimme!
Widersetze dich ihm nicht! Er würde es nicht ertragen, wenn
ihr euch auflehnt, denn in ihm ist mein Name gegenwärtig»
(Ex 23,20-21).
Das Bild zeigt Moses mit dem Engel, der ihn ins verheissene
Land führen soll. Im Nimbus des Engels: das Tetragramm des

Gottesnamens JAHWE (Ich bin der 'Ich-bin-da'), Zeichen
also, dass im Engel Gott selbst gegenwärtig ist. Im Hintergrund:

Symbole für das gelobte Land, in dem Milch und Honig

fliessen. Im Kreis sind die Früchte, welche die Kundschafter

zurückbrachten: Traube, Feigen, Granatäpfel (vgl. Num
13).

Freundschaft mit Frl. Dr. Georgette Boner in
Zürich, der bedeutenden Malerin und Regisseurin,
wirkte sehr anregend und fördernd auf ihr Schaffen.

Zu ihren ersten grossen Schöpfungen gehören :

Mosaikbilder: St. Katharina in Cazis und St.
Michael in Churwalden.
Kirchenfenster: Zuoz; im Bodmer, Chur und
Spital St. Sisto, Poschiavo.
Profanfenster: Zuoz und Oberrieden ZH.
Wandmalereien: Zuoz; St. Ursula, Brig (wurde
wegen Umbau abgebrochen); Velden am
Wörthersee, Kärnten.
In den Jahren 1966-1972 arbeitete sie am Engelzyklus

des Alten Testamentes (145 Bilder) und
seither malt sie die Engeldarstellungen des Neuen
Testamentes, begonnen mit jenen der Geheimen
Offenbarung (ca. 90 Bilder).

Die Entdeckung der Engel
Ines Brunold las und meditierte immer schon mit
Ergriffenheit die grossen Offenbarungen des
Alten Testamentes, welche sie nicht mehr los lies-
sen. Nach der Vertiefung in die Bibel war es für
sie wie eine Erleuchtung, festzustellen, dass die
meisten Engelstellen zu den Kernaussagen der
Heilsbotschaft gehören. So fasste sie den
Entschluss, allen diesen Kernstellen der Bibel und
den Beschreibungen der Heilsboten nachzugehen,

um dadurch zu einem grossen Bild der Engel
aus der Heiligen Schrift zu gelangen. Von der
bilderreichen Sprache der Psalmen und Propheten
fand sie leicht Zugang zur gewaltigen Schau der
Geheimen Offenbarung des Johannes und damit
zum Neuen Testament.
Die Darstellung der Engel nach dem Zeugnis der
Heiligen Schrift dürfte also das Eigentliche und
die Sendung des künstlerischen Schaffens von
Ines Brunold treffen. Übrigens trägt ja gerade die
bildende Kunst einen grossen Teil der Schuld,
dass es zur Ablehnung der Engel kam. Seit
Jahrhunderten hat sie die Engel verzeichnet, verniedlicht,

verkitscht und mystifiziert. Wie gewaltig, ja
erschreckend ist dagegen der Engel im Wort und
Bild der Bibel! Der neue und vermutlich einzig



189

mögliche Zugang zur Welt der Engel wird nur
von der Schrift her möglich. R. Guardini hat das
sehr nachdrücklich betont: «Wer sehen will, was
sie (Engel) eigentlich sind und wie sie im christlichen

Dasein stehn, muss das meiste vergessen,
was die Kunst der letzten fünf bis sechs Jahrhunderte

— von der Andachtsindustrie nicht zu sprechen

— hervorgebracht hat». Von daher kommt
dem Werk Ines Brunolds grosse Bedeutung zu.

Die Engelbilder von Ines Brunold
Hauptwerk der Künstlerin sind also die 145 Bilder
des alttestamentlichen Zyklus und der bereits
begonnene des Neuen Testamentes.
Am Ursprung des Bildes steht das Meditieren, das
innere Erleben und Schauen des Schrifttextes.
Ines Brunold liebt es, einzelne Bibelübersetzungen,

z.B. jene katholischer Herausgeber, aber
auch jene von Luther, Zwingli und M. Buber
miteinander zu vergleichen. Je nach Ubersetzung
packt und lenkt sie ein Wort, ein Bild. Bei
Varianten wählt sie die, welche dem bildhaften Denken

am nächsten liegt. Die Künstlerin ist
bestrebt, die Engel nur so und genauso darzustellen,
wie sie die betreffende Schriftperikope schildert,
hineingestellt also in ein Geschehen, in einen
(historischen) Kontext. Die Bildgrösse wird zumeist
von der Wichtigkeit des behandelten Themas
bestimmt.

Die Malerin verwendet eine dreifache Technik:
Federzeichnungen, Aquarelle und Acrylbilder
mit Gold erhöht. Jene Bibelstellen, welche die
Engel nur erwähnen oder sich weniger im Bild
gestalten lassen, sind in blossen Zeichnungen
festgehalten, mit dem entsprechenden Schriftzitat. In
16 Zeichnungen führt Ines Brunold z.B. auch die
wundersame Geschichte des Tobias, eine der
schönsten der Weltliteratur, vor. Die mächtigen
Visionen der Psalmen und Propheten eignen sich
natürlich für herrliche Aquarelle und Acrylbilder.

Die Künstlerin schreibt zu ihrem Schaffen :

«Ich versuche die künstlerischen Mittel
(Formen—Farben) so einzusetzen, dass sie meinem
Verständnis und der inneren Vorstellung des Bi-

«Ich sah eine Erscheinung Gottes. Ein Sturmwind kam von
Norden, eine grosse Wolke mit flackerndem Feuer, umgeben
von einem hellen Schein. Aus dem Feuer strahlte es wie
glänzendes Gold : Mitten darin erschien etwas wie vier Lebewesen.
Und das war ihre Gestalt: Sie sahen aus wie Menschen. Jedes
der Lebewesen hatte vier Gesichter und vier Flügel.. Und
ihre Gesichter sahen ungefähr so aus: Ein Menschengesicht
blickte bei allen vier nach vorn, ein Löwengesicht bei allen vier
nach rechts, ein Stiergesicht bei allen vier nach links und ein
Adlergesicht bei allen vier nach hinten. Ihre Flügel waren nach
oben ausgespannt. Mit zwei Flügeln berührten sie einander,
und mit zwei bedeckten sie ihren Körper. Zwischen den
Lebewesen war etwas zu sehen wie glühende Kohlen, etwas wie
Fackeln, die zwischen den Lebewesen hin- und herzuckten.
Das Feuer gab einen hellen Schein, und aus dem Feuer
zuckten Blitze... Ich schaute auf die Lebewesen : Neben
jedem der vier sah ich ein Rad auf dem Boden. Alle vier Räder
hatten die gleiche Gestalt. Sie waren so gemacht, dass es aussah,

als laufe ein Rad mitten im andern. .» (Ez 1).



190

Die Erde wird entleert und völlig ausgeplündert; denn so hat
Jahwe Wort gesprochen. Es trauert und verwelkt die Erde, es
verschmachtet und verwelkt der Erdkreis, es verschmachtet der
Himmel mit der Erde. Die Erde ist entweiht unter ihren
Bewohnern, denn sie haben das Gesetz übertreten, das Recht
verkehrt und den ewigen Bund gebrochen. Darum zehrt ein
Fluch an der Erde, und es müssen büssen, die auf ihr wohnen
(Jesaja 24,3-6).

behextes entsprechen. Die Bildkomposition ist
mir sehr wichtig. Ich sehe in ihr das Gerüst, die
primäre Verteilung der Ausdruckskomponenten.
Mit Linie und Barbe möchte ich den Ausdruck
steigern. Dabei freue ich mich besonders die
Barbe einzusetzen. Ich versuche, wie bei der
Komposition, oft die alten Symbolwerte, die leider
heute fast vergessen sind, einzubeziehen. Ich
meine damit die elementare Symbolik, wie die
Lage im Bildraum, die Grundformen (Kreis,
Dreieck, Rechteck usw.), die Bedeutung der Achsen,

Diagonalen usw., sowie die jedes Farbklanges.

Diesen Dingen bin ich in der Offenbarung
noch mehr nachgegangen, auch weil dort die
Farbsymbolik im Text oft genannt wird. Die
Wahl dieser Mittel führt dann ja auch zur persönlichen

Auswertung, zum Stil».

Wer die Bilder von Ines Brunold betrachtet, kann
sich von dieser Aussage selber überzeugen. Die
Flauptgestalten dominieren das Bild und die

ganze übrige «Szenerie» (z.B. Kosmos, Natur,
Menschen usw.) ist geschickt und wirkmächtig auf
den Bildraum verteilt. Manche Geschehnisse spielen

sich gleichzeitig auf verschiedenen Ebenen ab.
Die Farben (je nach Kontext), besonders rot,
gelb, blau und weiss sind sehr kräftig, hell und
kunstvoll ineinandergeschlungen und überlagert,
durch die Linienführung kontrastiert. Obschon
die 145 Engelszenen der Schrift viele Wiederholungen

ergeben, hat es die Künstlerin verstanden,
durch die Variation von Technik oder Komposition,

unvorstellbar viel Abwechslung, Leben und
Dynamik in den ganzen Bildzyklus zu bringen.
Der Kunstmalerin geht es nicht primär um die
Darstellung der Engel als solcher, losgelöst von
ihrer Funktion, sondern um die Botschaft und die
Aussagerichtung des jeweiligen biblischen Berichtes.

Symbole und stark betonte Gesten zeigen die
Sendung der Boten Gottes zu mahnen, raten,
helfen, trösten oder auch zu strafen. Auffallend an
den Bildern von Ines Brunold ist weiter die ganze
Symbolik, vor allem der altorientalischen
Umwelt. Diese Symboldarstellungen enthalten eine
ungeheure Aussagekraft, indem etwa das Schick-



191

sal eines Menschen oder eines Volkes angedeutet
wird. Besonders deutlich sind beispielsweise die
Bäume als Sinnbilder: sie sind stilisiert und von
einem geheimnisvollen «Etwas» umgeben (eine
Art Aureole), da dem orientalischen Menschen
der Baum eben mehr ist als ein Baum, nämlich
ein Symbol des Lebens (Lebensbaum, heiliger
Baum usw.). Gleiches Hesse sich von anderen
Symbolen sagen. Oder das in entscheidenden
Etappen der Heilsgeschichte wiederkehrende
Tetragramm in hebräischen Buchstaben, der Gottesname

«Jahwe» — vor allem bei Erscheinungen des

«Engels Jahwes» — deutet die Herrlichkeit
(kabod) und damit die Präsenz Gottes an.
Überhaupt verraten die Bilder von Ines Brunold grosse
Sachkenntnis (z.B. Exegese, Orientalistik usw.)
und Vertrautheit mit der Welt der Bibel. Das
trifft etwa auf die assyrische oder ägyptische
Ambiance einiger Darstellungen zu, oder auf Details
der Bundeslade, des jüdischen Tempels, der
Gewänder und Einrichtungen. Das Bemühen um die
Historizität der Bilder erhöht ihre Glaubwürdigkeit

und damit ihre Aussage. Einige Bilder erinnern

irgendwie an solche berühmter Maler, so die
Erscheinung der drei Männer in Mambre an die
wunderbare Ikone von A. Rubljew, andere sogar
an Miniaturen der bekannten Manesse-Hand-
schrif (z.B. David), wieder andere an den Stil
moderner Künstler grossen Namens. Die Engelbilder

von Ines Brunold machen auf den
Menschen von heute einen grossen Eindruck.

Eine grossartige Gesamtschau
Wie es zur Bibel Wortkonkordanzen gibt, so
könnte man das Werk der Churer Künstlerin als
eine Eildkonkordanz zum Stichwort «Engel»
betrachten. Auf gewissen Bildern hat sie mehrere
Schriftstellen harmonisiert (z.B. Psalmen). Indem
die Malerin vom ersten bis zum letzten Buch des
Alten (und Neuen) Testamentes allen Stellen
nachgeht, die von einem Engel, vom Engel Jahwes,

von einem Gottesboten reden und sie
bildnerisch darstellt, ergibt sich eine grossartige
Gesamtschau der Welt der Engel. Alle solche
Engelstellen der ganzen Bibel systematisch in Bilder zu

«Um diese Zeit unternahm Antiochus seinen zweiten Feldzug
gegen Ägypten. Da erschienen fast vierzig Tage lang über der

ganzen Stadt (Jerusalem) Reiter, die durch die Lüfte jagten, in
golddurchwirkten Gewändern; Lanzenträger rückten in
Abteilungen zum Kampf aus, Schwerter zuckten. Reiterscharen
ordneten sich zur Schlacht, Angriffe wurden gemacht, von
beiden Seiten rannte man gegeneinander an, Schilde bewegten

sich, Speere gab es in Menge, Wurfgeschosse flogen,
goldener Waffenschmuck blitzte auf, und man sah Rüstungen
aller Art» (2 Makk 5, 1-5).



192

übertragen, dürfte in der Geschichte der religiösen

Kunst selten sein. Hier liegt das Einmalige
von Ines Brunold.
Betrachtet man den eindrücklichen Bilderzyklus
— er ist auch in Dias zu sehen —, wird einem, sehr
bald bewusst, dass man sich von den Engeln ganz
falsche Vorstellungen macht. Sie sind etwas ganz
anderes, als wir meinen. Wir verstehen dann, dass
ein K. Rahner auch heute noch sagen kann, dass

Engel irgendwie «unabdingbar zum Inhalt der
christlichen Botschaft gehören» oder L. Boros:
«Dennoch gehören sie wesenhaft in die Sphäre
christlichen Glaubens Dennoch darf der Theologe

über die Engel nicht schweigen». Gerade das
Alte Testament zeigt die Engel als furchtbare,
gewaltige Wesen, die nichts mit den lieblichen Putten

der Barockzeit zu tun haben. Auch'R.M. Rilke
schreibt: «Jeder Engel ist schrecklich».
Die Engeldarstellungen von Ines Brunold sind
eine wirkliche Hilfe zu einem neuen Verständnis
der Engel, ein neuer Zugang in ihre Welt. Das ist
schliesslich auch das Anliegen der Künstlerin:
vom Verständnis des biblischen Zeugnisses zum
Bild und vom Schauen des Bildes zurück zum
Verständnis des Schrifttextes und seiner Aussage,
in diesem Fall also über die Engel.
Das Bild hat gegenüber dem Wort ungeahnte
Vorteile: was ein Wort nicht ausdrücken kann,
das kann oft besser ein Bild tun. Paradoxerweise
gilt das gerade vom Bereich des Geistigen, des
Unsichtbaren. Die letzten Geheimnisse unseres
Glaubens werden wir nicht so sehr verstehen, als
vielmehr schauen. Vielleicht ist es leichter und
besser über die Engel in Bildern zu «reden», als in
theologischen Traktaten über sie zu spekulieren,
denn sie gehören in die Welt des christlichen
Mysteriums.

Der grosse Vorteil dieser Gesamtschau, die Ines
Brunold uns vermittelt, ist der: die Engel sind
immer in einen grossen Zusammenhang gestellt,
gleichsam eingespannt in einen raum-zeitlichen
Rahmen. Damit vermeidet die Künstlerin die
grosse Gefahr, die Engel zu verselbständigen, zu
verabsolutieren, zu mystifizieren — was oft die
grosse «Sünde» der bisherigen bildenden Kunst

war (auch die schemenhafte Vorliebe für nur
einzelne biblische Szenen). Sie zeigt die Engel nicht
vordergründig in ihrem Sein, sondern in ihrer
Funktion als Gesandte Gottes. Die grosse Schau

von Genesis bis zu Maleachi (und Geheimer
Offenbarung) bietet auch eine Übersicht über die
fortschreitende Entwicklung der Engelvorstellungen

: vom einzelnen Engel («Engel Jahwes») der
älteren Bücher, über den zunehmenden Hofstaat
Gottes (Cherubim, Seraphim usw.) bei den
Propheten, den besonderen Engel für die Völker und
einzelnen Engeln (wie Gabriel, Michael, Raphael)
bei Daniel und Tobias, zu den «Geistern» des

Spätjudentums und schliesslich zu Jesus Christus,
denn «alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen»

(vgl. Kol 1.14-17). Die Engel treten in der
Gesamtschau in vielfältigen Erscheinungsarten
auf (also nicht nur als Flügelwesen) : als Männer,
Jünglinge, Reiter, Soldaten, Zwischenwesen
(Vision des Ezechiel), Räder, Naturelemente
(Wind, Blitz, Donner etc.) und in ebenso vielfältigen

Funktionen als Retter, Beschützer,
Strafende, Fürbitter, Lobende usw. Dieser weite
Blick, diese Zusammenschau eröffnet tatsächlich
ganz neue Perspektiven in die Welt der Engel.

Uns zum Dienste gesandt
Beim Betrachten der Engelbilder von Ines Brunold

wird man ergreifend inne, dass ja die Engel
letztlich eine Aussage sind über Gott und die
Menschen. Über Gott, dass er alles nur aus Liebe
und zum Heil des Menschen tut (vgl. 1 Joh
4,10.19) — über den Menschen, dass er in einer
persönlichen und gemeinschaftlichen Heilsgeschichte

steht, berufen zur Seligkeit der Engel, in
der sie leben, von der sie kommen (vgl. die schönen

Zeugnisse der Liturgie). Sowohl das
hebräische (mal'ak) wie das griechische (angelos)
Wort für Engel bezeichnet seine Aufgabe, Bote
und Gesandter Gottes zu sein. Die Engel kommen

von Gott her, in seinem Auftrag zu, für und
mit den Menschen: «Sind sie nicht alle nur
dienende Geister, zur Hilfe ausgesandt für die Erben
des Heils?» (Hebr 1,14). Eigentlich verblasst der
Engel vor seiner Funktion: Gott wird transparent.



193

Das fällt einem auf den Bildern auf: Gott ist in
ihnen da, wirkt und spricht durch sie (angedeutet
durch das Licht Herrlichkeit Gottes, durch den
Gottesnamen «Jahwe», die Symbole usw.). Die
Engel erscheinen in entscheidenden Situationen
im Leben des einzelnen oder eines Volkes, aber in
ihnen und durch sie greift Gott ein, ist er
gegenwärtig. Nach K. Delahaye meint der Titel Engel:
«Der von Gott mit Auftrag und Vollmacht
ausgestattete Botschafter, dessen ganzes Wirken sich in
der Durchführung dieses Auftrages erschöpft. In
jedem Fall wird der Bundesgott als der eigentlich
Handelnde erfahren. Er ist es, der das heilbringende

Wort an den Menschen erlässt».
L. Boros formuliert es noch schärfer: «Die Engel
sind Boten in dem ungeheuren Sinne, dass sie den
Sendenden, also Gott selbst, bringen». Sie sind
«Gehilfen der Weltgeschichte» (L. Boros) oder
sagen wir besser der Heilsgeschichte. Die Welt der
Engel ist sozusagen die «heilsgeschichtliche Mit-
und Umwelt des Menschen» (M. Seemann). Die
Neubesinnung auf das eigentliche biblische Zeugnis

führt dann notwendigerweise zur heilsge-
schichtlichen Dimension der Angelologie (Lehre
von den Engeln). Die Engel sind der einen
übernatürlichen Heilsgeschichte zugeordnet, die
von Christus ausgeht und zu Christus hinführt :

«Exemplarisch weisen die Engel im Alten Bund
vorlaufend darauf hin, dass Gott selbst kommen
wird, sein Volk zu erlösen; erklärend und erhellend

bestätigen sie im Neuen Bund, dass das
Kommen Gottes in Jesus Christus letzte Wirklichkeit

geworden ist. So sind die Engel in ihrer ganzen

Beiläufigkeit doch nicht zu übersehende
Elemente des von der Schrift bezeugten Christusgeschehens»

(M. Seemann).
Möchte die Hinfuhrung zum künstlerischen
Schaffen und zur Sendung von Ines Brunold
gezeigt haben, wie wegweisend und relevant die
Botschaft eines Künstlers sein kann. Nach einem
schönen Wort von W. Nigg ist ja auch der
Künstler selber wie ein Engel, wie ein Bote Gottes:

«Der Künstler ist ein Bote der oberen Welt,
er steht in einem höheren Dienst und empfängt
die Wahrheit vom ewigen Licht».

Leben in Freude
P. Bruno Scherer und P. Daniel Meier (Musik)

Wir bringen hier den 1. Teil eines dreiteiligen Oratoriums, das

verfasst und komponiert (P. Daniel Meier) wurde zum Anlass
der 1200-Jahr-Feier der Solothurner Dörfer Schönenwerd und
Gretzenbach.

ERZÄHLER

Zu San Damiano lag er
erschöpft und krank:
II poverello — Bruder Franz.
Er hatte die Armut gelebt
in Demut und innerer Freude,
als Freund undjünger
unseres HERRN und Meisters.


	Ein neuer Blick in die Welt der Engel : zu den Engeldarstellungen der Churer Kunstmalerin Ines Brunold

