
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 6

Artikel: Der Geist erneuert die Kirche von der Basis her : Über die
charismatische Bewegung in der katholischen Kirche

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


165

Schaft, in der Nachbarschaft, da ist verzeihende
Kirche Wirklichkeit geworden.
Wie die monastische Liturgie, so ist jede Liturgie

im tiefsten und letzten ein Zwiegespräch des
einzelnen Glaubenden mit Gott. Auf dieses
persönliche Zwiegespräch muss jede liturgische
Feier ausgerichtet sein. Dazu müssen auch jene
Elemente zum Einsatz kommen, die oben für die
klösterliche Gebetsliturgie erwähnt wurden: Hören

des Wortes Gottes, Antworten auf das

Wort Gottes, Stille, Musik, Gesang. Wenn die
liturgische Erneuerung bis jetzt nicht jene
Früchte zeitigte, die erwartet wurden, müssen
sich alle, die sich für die Liturgiegestaltung
einsetzen, fragen, ob sie diese Elemente
tatsächlich in ihre Liturgiefeiern eingebaut haben.
Es wird heute oft geklagt, die erneuerte Liturgie
sei kalt und gemütsarm geworden, sei zu einer
Dauersprecherei verfälscht worden, bei der der
Glaubende kaum mehr einen persönlichen
Gedanken fassen oder ein Gebet sprechen könne.
In der Tat leidet unsere erneuerte Liturgie unter
einem übermässigen Wortschwall. Hier muss
immer wieder gefragt werden: sind die Worte
und Texte und Gebete, die gemäss den Riten
vollzogen werden, Hilfen für den einzelnen
Glaubenden zum persönlichen Gebet, oder wird
durch die vielen offiziellen Gebete das persönliche

Gebet erschlagen? Wer die für die Liturgie
nötigen Elemente im richtigen Mass einsetzt,
wird bald erleben, dass erneuerte Liturgie nicht
gemütsarm, nicht ein Wortschwall ist, sondern
zu einem wirklichen Erlebnis werden kann, in
dem die Glaubenden in persönlichem Gebet zu
echter Begegnung mit Gott kommen, echtes
Zwiegespräch mit Gott erleben dürfen.

Schluss folgt

Der Geist
erneuert die Kirche
von der Basis her
Über die charismatische Bewegung
in der katholischen Kirche

P. Anselm Bütler

Mit der Ankündigung des Konzils durch Johannes

XXIII. und dessen Durchführung ist in der
Kirche eine gewaltige Erneuerungsbewegung
aufgebrochen. Nun hat man den Eindruck, dass
diese Erneuerung zum Stillstand gekommen sei.
Man glaubt nicht mehr an die Wahrheit der
Prophezeiung des Papstes, dass Gott der Kirche ein
neues Pfingsten schenke. War wirklich alles nur
Täuschung? Hat man die Ideale und Ziele beim
Konzil zu hoch gesteckt und zu wenig mit der
Sündhaftigkeit der Kirche gerechnet? Wer nur
das «Normale» in der Kirche beachtet, das,
was bis jetzt als wichtig galt, der kann zu
diesem Urteil kommen. Aber wieder einmal
bewahrheitet sich, was Jesus vom Geist gesagt
hat: «Der Wind weht, wo er will» (Joh 3,8).
Während alles wie gebannt nach Rom blickt,
die Bischöfe beobachtet, von den Priestern
etwas Neues erwartet, hat der Geist einen ganz
andern Ansatzpunkt gewählt für die Erneuerung

der Kirche, die Basis, die Laien. Von hier
aus hat sich jene Erneuerung über die ganze Kirche

hin zu verbreiten begonnen, die nach und
nach bekannt wird unter dem Namen «Charis-



166

matische Bewegung». Diese Bewegung ist die
staunenerregende Verwirklichung dessen, was
das Konzil in der Kirchenkonstitution über die
Laien gesagt hat: «Die Laien sind Christus
überantwortet und mit dem Heiligen Geist gesalbt.
Dadurch sind sie berufen und ausgerüstet, dass
in ihnen immer reichere Früchte des Geistes
hervorgebracht werden» (Lumen gentium 34).
Diese charismatische Bewegung ist ein Ereignis,

an dem deutlich wird, dass Gott auch heute
noch und heute erst recht kraftvoll in die
Geschichte der Kirche eingreift. Damit kommt von
neuem ein Grundsatz göttlichen Handelns zum
Zug, der sich in der ganzen Heiligen Schrift
immer wieder zeigt: Gott führt seine Pläne oft
durch Menschen aus, denen wir nichts Grosses

anvertraut hätten ; er wählt überraschende
Wege, um zum Ziel zu gelangen.

Anfänge der katholischen
charismatischen Bewegung
Die charismatische Bewegung nahm ihren
Anfang in Amerika, im Jahre 1967, bei einem Kreis
von Studenten der Universität Duquesne in
Pittsburgh. Auf dem Höhepunkt der sozialen
und religiösen Krise, die ihr Land und die Welt
heimsuchte, und in der Erkenntnis der
Ohnmacht der Menschen, aus eigener Kraft
grundsätzliche Abhilfe zu schaffen, schlössen sich
einige junge Leute freiwillig zusammen, um zu
beten, zu fasten und während eines Wochenendes

in Zurückgezogenheit den Hl. Geist
anzuflehen. Ausgegangen war die Idee von zwei
Laien, die sich mit liturgischen, spirituellen und
apostolischen Aufgaben befassten. Sie waren
jedoch vom Ergebnis ihrer Bemühungen
enttäuscht. Nach ihrem eigenen Urteil hatten sie

nicht die Fähigkeit, das Evangelium mit jener
Macht zu verkünden, wie es die ersten Christen
getan hatten. So beschlossen sie, täglich füreinander

den Hymnus der Pfingstmesse zu beten,
um die Gaben des Hl. Geistes zu empfangen.
Das taten sie ein Jahr lang und führten dann mit
andern das oben erwähnte Wochenende durch.
Bei diesem Wochenende erfuhren etwa 20

Menschen — Professoren und Studenten der
Universität — eine tiefgreifende religiöse
Umwandlung ihres Lebens. Sie gelangten vor allem
zu einer wirklichen, persönlichen Beziehung
zum lebendigen Christus. Dieses Ereignis war
zugleich gekennzeichnet durch eine charismatische

Aktivität, die jener der frühen Kirche ähnlich

war: verschiedene von ihnen empfingen
charismatische Gaben wie Prophetenrede,
Unterscheidung der Geister usw.
Innerhalb eines Monats griff das, was in
Duquesne begonnen hatte, auf die Universität von
Notre Dame (Indiana) und die katholische
Studentengemeinde der Michigan-State-Universität

über. Das «Pfingstereignis in Notre Dame»

trug sich folgendermassen zu :

Am Samstagabend des 4. März 1967 kamen
ungefähr 20 Menschen zu einer Gebetsversammlung

zusammen, darunter auch ein Bekannter
aus der Gruppe von Pittsburgh. Im Verlauf des
Abends berichtete dieser vom Erlebnis, das er
mit seiner Gruppe in Pittsburgh hatte. Die
Schlichtheit und Unmittelbarkeit sowie der
Glaube, mit denen er von der Herrschaft Gottes
sprach, waren verblüffend. Er selbst war das
stärkste Zeugnis für die Wahrheit dessen, was
er sagte. Jenen, die ihn schon lange kannten,
war offensichtlich, dass er sich verändert hatte.
Irgend etwas musste mit ihm geschehen sein.
Und dennoch waren diese Dinge schwer
verständlich

Unter den Zuhörern war ein Student, der sich in
einer Depression befand, die ihn an den Rand
der Verzweiflung gebracht hatte und ihn den
andern gegenüber hart und zynisch werden
liess. Er hatte nicht an der Unterhaltung
teilgenommen. Aber er war beeindruckt von dem,
was er gehört hatte. Am Ende der Zusammenkunft,

als der Gast aus Pittsburgh in einem Gebet

den Hl. Geist über alle herabflehte, zwang
sich dieser Student, das Gebet innerlich
mitzusprechen. — Am nächsten Morgen
erwachte er zu seinem Erstaunen mit einem leichten

Herzen voller Freude. Zum ersten Mal seit
zwei Monaten war er mit sich selbst in Frieden



167

und freundlich gegenüber andern. Ein anderer
Student im Schlafraum, der sich schon vor ihm
gefürchtet hafte, bemerkte die Verwandlung.
Der «verwandelte» Student stellte fest, dass die
aufheiternde neue' Freiheit, die er jetzt erfuhr,"
etwas war, das er als Geschenk empfangen
hatte.
An diesem Abend fand eine weitere
Gebetszusammenkunft statt. Am Schluss baten zwei
Teilnehmer den Gakt, mit ihnen um den Hl.
Geist zu beten. Dieser betete ein oder zwei
Minuten laut, mit einer Kühnheit, die wiederum
stark beeindruckte, und flehte zu Gott, er möge
seine Verheissungen erfüllen und seinen Geist
mit Macht senden. Dann betete er einzeln über
jedem, der es wünschte, und legte ihnen dabei
die Hände auf. Schliesslich hatte er über allen
gebetet.
Nichts liess darauf schliessen, dass sich aus
diesem Gebet irgend etwas Ausserordentliches
ergeben hätte. Jeder verharrte, nachdem über ihn
gebetet worden war, nur in stillem Gebet. Kurze
Zeit später begann der Student, von dem oben
die Rede war, zu sprechen. Als er betete, war
ihm plötzlich der Text eingefallen: «Ihr sollt
meine Zeugen sein bis an die Grenzen der
Erde» (Apg 1,8). Dieser Text hatte etwas
Forderndes an sich, das ihm zu sagen schien, er
solle den andern sein Erlebnis des vergangenen
Abends mitteilen. Das tat er nun mit bewegender

Offenheit und erzählte alles, was in ihm
vorgegangen war.
Kurze Zeit später kam ihm ein anderer Text mit
gleicher Dringlichkeit in den Sinn: «Wenn du
deine Gabe zum Altar bringst und dich
erinnerst, dass dein Bruder etwas gegen dich hat,
so lass deine Gabe dort vor dem Altar, geh
zuvor hin und versöhne dich mit deinem Bruder»
(Mt 5,24). Der Student wusste, dass er in den
letzten zwei Monaten mit seinem Zimmergenossen

kalt und unfreundlich gewesen war. Er
schauderte vor dem Gedanken zurück, um
Verzeihung bitten zu sollen. Trotzdem entschloss
er sich, es nach der Versammlung zu tun. Aber
etwas in ihm schien zu sagen «Nein, jetzt, vor all

diesen Leuten». Er war entsetzt, sich vor allen
lächerlich zu machen, als ihm ein weiterer Text
in den Sinn kam: «Wir sind Toren um Christi
willen» (1 Kor 4,10). In diesem Augenblick
wurde ihm bewusst, dass er völlig frei war, zu
sprechen oder auch nicht. So redete er und
erklärte, dass er einen der Anwesenden um
Verzeihung zu bitten habe. Noch ehe er mehr
sagen konnte, hatte sein Zimmergenosse verstanden,

was er meinte und umarmte ihn in einer
Geste der Verzeihung und Zuneigung.
Andere Teilnehmer der Zusammenkunft erfuhren

die Macht des Geistes weniger dramatisch,
aber doch nicht weniger wirklich. Eine Frau, die
ihr ganzes Leben lang unter Ängsten und Nöten
gelitten hatte, war von dieser Zeit an fähig, ganz
und mit grosser Ruhe auf Gott zu vertrauen. Ein
Student, der durch Jahre hindurch erfolglos mit
einem schwierigen moralischen Problem
gekämpft hatte, konnte es nun plötzlich lösen. Für
den Rest des Abends war die ganze Gruppe mit
grosser Freude erfüllt, und fast jeder erfuhr im
Anschluss daran eine wesentliche Vertiefung
seines Gebetslebens.

Weitere Ausbreitung der charismatischen
Bewegung
Von den drei genannten Zentren, Duquesne,
Notre Dame (Iniana) und der Michigan-State-
Universität breitete sich die Bewegung weiter
aus nach Cleveland, an die Universität von
Iowa, die Universität von Portland (Oregon) und
an andere Orte. Auch in andern Teilen Amerikas
kam es zu ähnlichen Entwicklungen. An der
Ostküste, in Boston und Orlando (Florida), an
der Westküste, in Seattle, Portland und Los
Angeles sowie in St. Louis und im Gebiet von New
York entstanden, ganz unabhängig von den
schon erwähnten Gruppen, charismatische
Gebetsgruppen. Und es gab diese «Gebetsgruppen»

nicht nur an den Universitäten, sondern
auch in den Gemeinden, Klöstern und Konventen.

Die Mehrzahl scheint sich etwa um dieselbe
Zeit wie die Grüppe von Duquesne entwickelt
zu haben.



168

Die Ausbreitung dieser Bewegung war
bemerkenswert. Der erste Nationalkongress der
charismatischen Gruppen Amerikas 1967 versammelte

etwa hundert Menschen. Am 1. Januar
1973 hatten die vom Kommunikationszentrum
von Notre Dame erfassten katholischen
charismatischen Gebetsgruppen die Zahl 1000 bereits
überschritten. Der erste internationale Kongress
im Jahre 1974 zählte ungefähr 30 000 Teilnehmer.

Schon 1973 wurde die Zahl der von der
charismatischen Bewegung erfassten Katholiken

in den USA und Kanada auf ca. 50 000
geschätzt.

Etwas Staunenswertes ist die Ausbreitung dieser

charismatischen Bewegung über alle
Erdteile. Ohne dass irgendwelche gegenseitige
Verbindungen bestanden haben, scheint der Hl.
Geist an verschiedenen Orten der Welt ähnliche
Erfahrungen bewirkt zu haben. Am erwähnten
internationalen Kongress 1974 stammten die
Teilnehmer aus 35 Ländern, die sich faktisch auf
alle Erdteile erstreckten. Unter ihnen befanden
sich etwa 700 Priester und gegen 15 Bischöfe.
Interessant ist, wie sich die Bewegung in Europa

ausbreitete. 1971 entstand in Rom unter
englischsprechenden Ordensleuten, die dort
studierten, eine charismatische Gebetsgruppe. Aus
ihr entwickelten sich französisch-, deutsch- und
italienischsprachige Gruppen.
Die Mehrzahl der Gebetsgruppen besteht
hauptsächlich aus Laien: Arbeitern, Strafentlassenen,

Universitätsprofessoren, kontemplativen
und aktiven Mönchen. Mancherorts sind die
Gruppen ohne jegliche Unterstützung durch
den Klerus. Im ganzen gibt es jedoch in der
Bewegung eine beträchtliche Anzahl von
Priestern, Ordensschwestern und -brüdern.
Oft schliessen sich kleine Gruppen, die das

spontane Gebet pflegen, zu grösseren
Gebetsvereinigungen zusammen, welche jeweils aus
mehreren hundert Mitgliedern bestehen, die
auch manchmal zu einer eucharistischen Feier
zusammenkommen. Festere und stärker
verbundene Gemeinschaften entstehen, die als
häusliche Zentren für Gebetsgruppen dienen,

insbesondere für solche, die sich in der Sozialarbeit

engagieren. «Gebetshäuser» spielen in
einer gewissen Weise die Rolle von geistlichen
Seminaren und sind jedermann zugänglich. Sie
versuchen, eine grössere Anzahl von Menschen
mit dem christlichen Leben vertraut zu machen,
das sie unter einem neuen Licht entdeckt
haben.

Der Höhepunkt der ganzen Bewegung war
wohl der internationale Kongress in Rom über
die Pfingsttage 1975. Papst Paul hat bei diesem
Anlass die kirchliche Bedeutung dieser
charismatischen Bewegung hervorgehoben: «Die Kirche

und die Welt sind mehr denn je darauf
angewiesen, dass das Pfingstwunder in der
Geschichte andauert. Die Welt braucht das

Zeugnis dieser geistlichen Erneuerung. Diese
ist zutiefst begründet in einer persönlichen
Uberzeugung, die ihren Ursprung nicht nur im
Glaubensunterricht hat, sondern auch in einer
mit Gewissheit verbundenen Erfahrung.»

Hauptelemente der charismatischen
Erneuerung

Gebetszusammenkünfte
Das wichtigste Element der charismatischen
Bewegung sind die Gebetszusammenkünfte.
Wöchentlich treffen sich die Mitglieder in kleinen

Gruppen zu gemeinsamem, spontanem
Gebet. Damit erneuern sie eine Gebetsweise, die
seit Jahrhunderten in unserer Kirche kaum
mehr geübt wurde. Wir kennen faktisch nur das

offizielle gemeinsame liturgische Gebet mit
festen Gebetsformeln und das stille private Beten.
Bei diesen Gebetszusammenkünften der
charismatischen Erneuerung wird von einzelnen frei
formuliert laut gebetet oder auch still für sich.
Jeder trägt so mit seiner Gebetsweise bei zum
gemeinschaftlichen Gebet. Dabei geht es nicht
einfach um Willkür oder Beliebigkeit, sondern
jeder hört und achtet auf die Führung des Geistes.

Dabei ist für den Verlauf keine starre Formel

vorgesehen, sondern ein freies Schema.



169

Einer liest z.B. einen Schrifttext, zu dem ihn der
Geist angeleitet hat. Ein anderer legt Zeugnis ab

von segensreichen Taten Gottes in seinem
Leben. Dazwischen werden Kirchenlieder, vor
allem moderne, gesungen. Das Ganze ist
getragen von einem Glaubensernst, der aber nicht
feierliche oder düstere Atmosphäre schafft, es

herrscht vielmehr eine frohe Stimmung, bei der
auch wohlwollendes Lachen Platz findet, neben
Momenten schweigender Meditation. Es werden

gemeinsam auch liturgische Gebete
gesprochen. Zu jeder Zusammenkunft gehört
auch die Phase der Gebetsworte: dies ist eine
kurze Zeitspanne, in der alle zusammen beten,
und zwar ein jeder so, wie er will: die einen
beten laut in freien Formulierungen, andere still.
Für Aussenstehende scheint diese Weise des
Betens verwirrend zu sein; wer mitmacht, erlebt
diese Zeitspanne als eine schöne Lobeshymne
auf den Schöpfer. Dies wird besonders
offenkundig, wenn der Geist selber das Gebet zu segnen

und in eine einzige grosse Symphonie zu
verwandeln scheint. Ein Teil der Versammlungen

ist Gebeten für verschiedene Anliegen
gewidmet. Jeder, der es wünscht, bringt ein
Gebetsanliegen vor: Heilung eines Kranken, Erlangung

des Segens Gottes für ein apostolisches
Unternehmen usw. — Eine andere typische
Form des Gebetes ist die Handauflegung,
verbunden mit Fürbitten. Wer in einem bestimmten

Anliegen vereint mit den andern beten
möchte, kniet z. B. in die Mitte des Raumes, die
andern bilden einen Kreis um die Person und
legen die Hände auf Kopf oder Schulter, um so
Gottes Segen zu erflehen. Die Geste symbolisiert

die Tatsache, dass Gott seine Gnade einem
Menschen oft durch andere Menschen, vor
allem durch die Gemeinde vermittelt. Gott
scheint den Glauben, von dem diese andachtsvolle

Geste ausgeht, zu segnen. Immer wieder
erfahren Menschen, dass ihnen dadurch in
machtvoller und offensichtlicher Weise geholfen

wurde.
Die Dauer solcher Zusammenkünfte erstreckt
sich bis zu drei und mehr Stunden, wovon ca.

die halbe Zeit dem eigentlichen Gebet gewidmet

ist. Was die Leute zu solchen Gebetszu-
sammenkünften zieht, ist ein Gespür für die
Gegenwart Gottes in der zum Gebet versammelten
Gemeinde. Die Teilnehmer glauben fest an Christi

Verheissung: «Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
ihnen.» Es gibt kein feststellbares Zeichen für
diese Gegenwart, aber ein lebendiges Wissen
darum. Die Gegenwart Gottes wird erfahren
z.B. im Geist der Güte, der Freude, des
Friedens, der die Menschen erfüllt. Die Atmosphäre
der Gebetszusammenkünfte wurde einmal als
«Meer strömender Liebe» beschrieben, in dem
die geistigen Mauern zwischen den Menschen
abbröckeln. Gerade hier scheint die Bedeutung
dieser charismatischen Zusammenkünfte zu
sein. Hier wird besonders zeichenhaft offenbar,
was das Geheimnis der kirchlichen Gemeinde in
seiner konkreten Verwirklichung letztlich ist: die
besondere Gegenwart Gottes unter jenen, die
sich im Glauben an ihn versammeln. Gott
scheint in unserer Zeit willens zu sein, dieses
Geheimnis der christlichen Gemeinde wie nie
zuvor zu offenbaren.

Die besonderen Geistesgaben
Ein anderes Element der charismatischen Bewegung

ist das Aufleben jener Geistesgaben, die in
der Urkirche ganz normal waren. So schildert
Paulus einen Gottesdienst in der Gemeinde zu
Korinth und spricht von verschiedenen
Zuteilungen von Geisteswirkungen, die alle derselbe
Gott wirkt und dem Wohl aller dient: Weisheitsrede,

Erkenntnisrede, Glaubenskraft, Heilungsgaben,

wunderbare Machterweise, Rede aus
Erleuchtung, Unterscheidung der Geister,
Sprachengabe, Deutung dieser Sprachen (vgl. 1 Kor
12,6—12). Bei der Zusammenkunft der
charismatischen Gebetsgruppen werden solche
besondere Gnadengaben, Charismen, geschenkt,
wobei besonders die Sprachengabe, das Reden
in fremden Sprachen, off geschenkt wird.
Wenn im «Gebetswort» gemeinsam gebetet
wird, singen jene, die es können, oft in fremder



170

Sprache, ein jeder leise für sich. Es gibt aber
auch Augenblicke, in denen der Heilige Geist
die ganze Gruppe in geheimnisvoller Weise zu
einem gemeinsamen Gesang zu inspirieren
scheint. Hierbei bedient sich jeder seiner eigenen

Gabe, seiner eigenen Melodie und
Tonhöhe, seines eigenen Tempos. Dennoch verbinden

sich alle in einer Harmonie von ausserirdi-
scher Schönheit. Ein Musikprofessor erklärte:
«Nach allen Gesetzen der Musik, die ich gelernt
habe, ist so etwas natürlicherweise unmöglich.»

Die sogenannte Geisttaufe
Der entscheidende Faktor der charismatischen
Erneuerung ist nicht die besondere Geistesgabe,

sondern die geistliche Erfahrung oder
Gnade, die mit einem etwas missverständlichen
Ausdruck «Geisttaufe» genannt wird. Es geht
dabei nicht um eine sakramentale Taufe,
sondern um ein neues Kommen des Geistes, der
schon im Glaubenden ist. Das Gemeinte
entspricht ungefähr der Verheissung Jesu bei
Johannes: «Wer an mich glaubt, aus dessen Innerem

werden Ströme lebendigen Wassers flies-
sen» (Joh 7,38). Es geht um ein Aufblühen des

Geistes, das innere, verborgene Kräfte zum Wirken

bringt. Es findet eine Erneuerung des
Lebens statt, begleitet von Friede und Freude,
durch stärkeren Glauben, lebendigere
Hoffnung, herzlichere Liebe, alles Weckungen des

Geistes. Solches Aufblühen des Geistes
geschieht gewöhnlich durch das glaubensvolle
Beten anderer über einen, der das Gebet um die
«Geisttaufe» erbeten hat. Dabei kann sich eine
offenkundige Wirkung einstellen: im Moment
des Gebetes wird der Betreffende von einem
überwältigenden Gefühl der Gegenwart, Macht
und Liebe Gottes erfüllt. Er verspürt eine grosse
Freude und einen tiefen Frieden. Diese Erfahrung

scheint nichts anderes zu sein als die
Erkenntnis, dass man mit etwas erfüllt wurde, das

man Friede, Freude, Liebe nennen kann. Es

kann sich auch eine verborgene Wirkung
einstellen: Im Augenblick des Empfangs der

sogenannten Geisttaufe stellt sich keine be-

wusste Erfahrung ein. Nach einigen Tagen
erkennt der Betreffende jedoch, dass mit ihm
etwas geschehen ist: ein neues Licht ist in seiner
Seele aufgestiegen; es erfüllt ihn eine bis jetzt
nicht gekannte Kühnheit und Stärke; eine
Versuchung hört auf, eine Angst schwindet.

Wirkungen der charismatischen Erneuerung
Die charismatische Erneuerung wird letztlich
nach ihren Wirkungen beurteilt werden müssen.

Die Frage, ob der Heilige Geist hier wirklich
eingegriffen habe, kann nur von den Wirkungen
her beantwortet werden.
Eine erste, wohl die wichtigste Wirkung ist ein
lebendiges Bewusstsein von Gottes Gegenwart.
Für jene, die in der Pfingsterfahrung vom
Heiligen Geist berührt worden sind, ist Gott eine
Wirklichkeit, der sie begegnet sind. Daher ist
Gott für ihr Leben und Denken zum Mittelpunkt
geworden. Haben sie eine Entscheidung zu treffen,

so fragen sie: «Was erwartet Gott in diesem
Fall von mir?» Stösst ihnen irgend etwas zu, so

überlegen sie: «Was will mir Gott damit sagen?»
Das hat nichts mit Aberglauben zu tun. Im
Bewusstsein, dass Gott allgegenwärtig ist, jedes
Geschehen durch seine Vorsehung leitet, bleiben

sie nicht bei dem rein äusseren Ereignis
stehen, sondern versuchen immer, in den Ereignissen

den Herrn der Geschichte zu erkennen. —
Vor allem wissen sie um die Liebe Gottes. Sie
wissen, dass sie geliebt sind, haben wirklich
erfahren, dass Gott sie liebt und können ihm nun
auch in wahrer Liebe antworten. — Solche
Erfahrung befähigt viele, nun auch die Mitmenschen

als wirkliche Brüder und Schwestern zu
betrachten und ihnen wahre Liebe zu schenken.
— Menschen, die Pfingsterfahrung gemacht
haben, sind gern bereit, über Gott zu reden. Dabei

spürt man, dass Gott für sie «realste
Wirklichkeit» ist. Ihr Reden von Gott ist aber ganz
natürlich, ohne jeden falschen Druck und ohne
Fanatismus. So führen sie viele Menschen zu
Gott, zu Christus, zur Kirche zurück.
Aus dem Bewusstsein der Gegenwart Gottes
ergibt sich eine zweite Wirkung: ein intensives



«Maria machte sich
auf den Weg...»
Meditation zum Fest

Maria Heimsuchung :

2. Juli

Gebetsleben. Viele gehen fast täglich zur Messe
und Kommunion, halten eine Betrachtung von
einer halben Stunde oder mehr. Entscheidend
ist aber nicht die Häufigkeit, sondern die
Glaubensüberzeugung. Sie nehmen die Verheissung
Jesu ernst: «Alles, um was ihr meinen Vater bitten

werdet voller Vertrauen, wird er euch
geben» (Mt 21,22). Auch die Liebe zur Hl. Schrift
ist eine auffallende Wirkung. In vielen
Gebetsgemeinden tragen fast alle Mitglieder kleine
Taschenbuchausgaben der Hl. Schrift mit sich, in
denen sie im Laufe des Tages oft lesen, um so

Licht, Kraft, Ermutigung zu erhalten.
Viele erfahren eine Vertiefung ihres Lebens,
nicht nur im Bereich des Religiösen und
Apostolischen: ihr ganzes Leben wurde vertieft.
Ehepaare bezeugen, dass ihre Liebe füreinander
gewachsen und in einer neuen Wärme tiefer
geworden sei. Die natürliche Fröhlichkeit einiger
Mitglieder wurde durch eine übernatürliche
Freude wunderbar gesteigert.
Bei all dem betonen aber die Mitglieder, dass es
sich nicht um eine Heiligkeit im Schnellverfahren

handle. Die erfahrenen Gnaden sind zwar
machtvolle Hilfen, aber der Empfänger muss
noch viele Schritte tun, bei denen er allen
Gesetzen, Gefahren und Forderungen des geistlichen

Kampfes unterliegt. Hier zeigt sich erst die
entscheidende Wirkung: die Treue zur empfangenen

Gnade, Treue zum neuen Leben einer
innigen Verbindung mit Gott und einer Liebe zu
den Menschen. Die erste Begeisterung wächst
zur Tiefe, Stärke und Beharrlichkeit. Zwar rechnen

die Angehörigen der charismatischen
Erneuerung mit der Möglichkeit, dass solche, die
sich eine Zeitlang gut entwickelt haben, sich
wieder abwenden. Für das Durchhalten
betrachten sie vor allem die Gemeinschaft, die den
einzelnen trägt, für wichtig. Im ganzen darf man
doch sagen, dass die Früchte der Pfingstbewe-
gung tief, fest und stark sind und die Erwartung
und Zuversicht rechtfertigen, dass sie fortdauern,

sich weiter entwickeln und so zu einer
Erneuerung der ganzen Kirche beitragen.

Meditation
«Wie soll das geschehen?» hat Maria gefragt.
«Siehe, Elisabet, deine Verwandte, auch sie hat
einen Sohn empfangen in ihrem Alter; und dies
ist der sechste Monat für sie, die doch als
unfruchtbar gilt; denn bei Gott ist kein Ding
unmöglich.» «Maria machte sich auf den Weg und
eilte .» Sie hat es eilig zu schauen, dass bei
Gott nichts unmöglich ist. Ob sie es sonst nicht
glauben könnte?


	Der Geist erneuert die Kirche von der Basis her : Über die charismatische Bewegung in der katholischen Kirche

