Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 6

Artikel: Der Geist erneuert die Kirche von der Basis her : Uber die
charismatische Bewegung in der katholischen Kirche

Autor: Btler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schaft, in der Nachbarschaft, da ist verzeihende
Kirche Wirklichkeit geworden.
Wie die monastische Liturgie, so ist jede Litur-
gie im tiefsten und letzten ein Zwiegesprich des
cinzelnen Glaubenden mit Gott. Auf dieses per-
sonliche Zwiegesprich muss jede liturgische
Feier ausgerichtet sein. Dazu miissen auch jene
Elemente zum Einsatz kommen, die oben fiir die
klssterliche Gebetsliturgie erwihnt wurden: Ho-
ren des Wortes Gottes, Antworten auf das
Wort Gottes, Stille, Musik, Gesang. Wenn die
liturgische Erneuerung bis jetzt nicht jene
Friichte zeitigte, die erwartet wurden, miissen
sich alle, die sich fiir die Liturgiegestaltung
einsetzen, fragen, ob sie diese Elemente tat-
sichlich in ihre Liturgiefeiern eingebaut haben.
Es wird heute oft geklagt, die erneuerte Liturgie
sei kalt und gemiitsarm geworden, sei zu einer
Dauersprecherei verfilscht worden, bei der der
Glaubende kaum mehr einen persénlichen Ge-
danken fassen oder ein Gebet sprechen konne.
In der Tat leidet unsere erneuerte Liturgie unter
einem iibermissigen Wortschwall. Hier muss
immer wieder gefragt werden: sind die Worte
und Texte und Gebete, die gemiss den Riten
vollzogen werden, Hilfen fiir den einzelnen
Glaubenden zum persénlichen Gebet, oder wird
durch die vielen offiziellen Gebete das person-
liche Gebet erschlagen? Wer die fiir die Liturgie
notigen Elemente im richtigen Mass einsetzt,
wird bald erleben, dass erneuerte Liturgie nicht
gemiitsarm, nicht ein Wortschwall ist, sondern
zu einem wirklichen Erlebnis werden kann, in
dem die Glaubenden in persénlichem Gebet zu
echter Begegnung mit Gott kommen, echtes
Zwiegesprich mit Gott erleben diirfen.

Schluss folgt

165

Der Gelist
erneuert die Kirche
von der Basis her

Uber die charismatische Bewegung
in der katholischen Kirche

P. Anselm Biitler

Mit der Ankiindigung des Konzils durch Johan-
nes XXIII. und dessen Durchfithrung ist in der
Kirche eine gewaltige Erneuerungsbewegung
aufgebrochen. Nun hat man den Eindruck, dass
diese Erneuerung zum Stillstand gekommen sei.
Man glaubt nicht mehr an die Wahrheit der Pro-
phezeiung des Papstes, dass Gott der Kirche ein
neues Pfingsten schenke. War wirklich alles nur
Tduschung? Hat man die Ideale und Ziele beim
Konzil zu hoch gesteckt und zu wenig mit der
Siindhaftigkeit der Kirche gerechnet? Wer nur
das «Normales in der Kirche beachtet, das,
was bis jetzt als wichtig galt, der kann zu die-
sem Urteil kommen. Aber wieder einmal be-
wahrheitet sich, was Jesus vom Geist gesagt
hat: «Der Wind weht, wo er will» (Joh 3,8).
Wihrend alles wie gebannt nach Rom blickt,
die Bischéfe beobachtet, von den Priestern et-
was Neues erwartet, hat der Geist einen ganz
andern Ansatzpunkt gewihlt fiir die Erneue-
rung der Kirche, die Basis, die Laien. Von hier
aus hat sich jene Erneuerung iiber die ganze Kir-
che hin zu verbreiten begonnen, die nach und
nach bekannt wird unter dem Namen «Charis-



166

matische Bewegung». Diese Bewegung ist die
staunenerregende Verwirklichung dessen, was
das Konzil in der Kirchenkonstitution {iber die
Laien gesagt hat: «Die Laien sind Christus tiber-
antwortet und mit dem Heiligen Geist gesalbt.
Dadurch sind sie berufen und ausgeriistet, dass
in thnen immer reichere Friichte des Geistes
hervorgebracht werden» (Lumen gentium 34).
Diese charismatische Bewegung ist ein Ereig-
nis, an dem deutlich wird, dass Gott auch heute
noch und heute erst recht kraftvoll in die Ge-
schichte der Kirche eingreift. Damit kommt von
neuem ein Grundsatz gottlichen Handelns zum
Zug, der sich in der ganzen Heiligen Schrift im-
mer wieder zeigt: Gott fithrt seine Pline oft
durch Menschen aus, denen wir nichts Grosses
anvertraut hitten; er wihlt {iberraschende
Wege, um zum Ziel zu gelangen.

Anfinge der katholischen

charismatischen Bewegung

Die charismatische Bewegung nahm ihren An-
fang in Amerika, im Jahre 1967, bei einem Kreis
von Studenten der Universitit Duquesne in
Pittsburgh. Auf dem Héhepunkt der sozialen
und religiosen Krise, die ihr Land und die Welt
heimsuchte, und in der Erkenntnis der Ohn-
macht der Menschen, aus eigener Kraft grund-
sitzliche Abhilfe zu schaffen, schlossen sich
einige junge Leute freiwillig zusammen, um zu
beten, zu fasten und wihrend eines Wochen-
endes in Zuriickgezogenheit den HI. Geist anzu-
flehen. Ausgegangen war die Idee von zwei
Laien, die sich mit liturgischen, spirituellen und
apostolischen Aufgaben befassten. Sie waren
jedoch vom Ergebnis ihrer Bemiihungen ent-
tiuscht. Nach ihrem eigenen Urteil hatten sie
nicht die Fihigkeit, das Evangelium mit jener
Macht zu verkiinden, wie es die ersten Christen
getan hatten. So beschlossen sie, tiglich fiirein-
ander den Hymnus der Pfingstmesse zu beten,
um die Gaben des HIl. Geistes zu empfangen.
Das taten sie ein Jahr lang und fithrten dann mit
andern das oben erwihnte Wochenende durch.
Ber diesem Wochenende erfuhren etwa 20

Menschen — Professoren und Studenten der
Universitit — eine tiefgreifende religidse Um-
wandlung ihres Lebens. Sie gelangten vor allem
zu einer wirklichen, personlichen Beziehung
zum lebendigen Christus. Dieses Ereignis war
zugleich gekennzeichnet durch eine charismati-
sche Aktivitit, die jener der frithen Kirche dhn-
lich war: verschiedene von ihnen empfingen
charismatische Gaben wie Prophetenrede, Un-
terscheidung der Geister usw.

Innerhalb eines Monats griff das, was in Du-
quesne begonnen hatte, auf die Universitit von
Notre Dame (Indiana) und die katholische Stu-
dentengemeinde der Michigan-State-Univer-
sitit tiber. Das «Pfingstereignis in Notre Dame»
trug sich folgendermassen zu:

Am Samstagabend des 4. Mirz 1967 kamen un-
gefihr 20 Menschen zu einer Gebetsversamm-
lung zusammen, darunter auch ein Bekannter
aus der Gruppe von Pittsburgh. Im Verlauf des
Abends berichtete dieser vom Erlebnis, das er
mit seinet Gruppe in Pittsburgh hatte. Die
Schlichtheit und Unmittelbarkeit sowie der
Glaube, mit denen er von der Herrschaft Gottes
sprach, waren verbliiffend. Er selbst war das
stirkste Zeugnis fiir die Wahrheit dessen, was
er sagte. Jenen, die ihn schon lange kannten,
war offensichtlich, dass er sich verindert hatte.
Irgend etwas musste mit thm geschehen sein.
Und dennoch waren diese Dinge schwer ver-
stindlich . . .

Unter den Zuhérern war ein Student, der sich in
einer Depression befand, die ithn an den Rand
der Verzweiflung gebracht hatte und ihn den
andern gegeniiber hart und zynisch werden
liess. Er hatte nicht an der Unterhaltung teilge-
nommen. Aber er war beeindruckt von dem,
was er gehort hatte. Am Ende der Zusammen-
kunft, als der Gast aus Pittsburgh in einem Ge-
bet den HI. Geist tiber alle herabflehte, zwang
sich  dieser Student, das Gebet innerlich
mitzusprechen. — Am nichsten Morgen er-
wachte er zu seinem Erstaunen mit einem leich-
ten Herzen voller Freude. Zum ersten Mal seit
zwel Monaten war er mit sich selbst in Frieden



und freundlich gegeniiber andern. Ein anderer
Student im Schlafraum, der sich schon vor ihm
gefiirchtet hatte, bemerkte die Verwandlung.
Der «verwandelte» Student stellte fest, dass die

aufheiternde neue Freiheit, die er jetzt erfuhr,

etwas war, das er als Geschenk empfangen
hatte.

An diesem Abend fand eine weitere Gebetszu-
sammenkunft statt. Am Schluss baten zwei
Teilnehmer den Gast, mit ithnen um den HI.
Geist zu beten. Dieser betete ein oder zwei Mi-
nuten laut, mit einer Kiihnheit, die wiederum
stark beeindruckte, und flehte zu Gott, er moge
seine Verheissungen erfiillen und seinen Geist
mit Macht senden. Dann betete er einzeln iiber
jedem, der es wiinschte, und legte ihnen dabei
die Hinde auf. Schliesslich hatte er iiber allen
gebetet.

Nichts liess darauf schliessen, dass sich aus die-
sem Gebet irgend etwas Ausserordentliches er-
geben hitte. Jeder verharrte, nachdem iiber ihn
gebetet worden war, nur in stillem Gebet. Kurze
Zeit spiter begann der Student, von dem oben
die Rede war, zu sprechen. Als er betete, war
thm plétzlich der Text eingefallen: «Ihr sollt
meine Zeugen sein ... bis an die Grenzen der
Erde» (Apg 1,8). Dieser Text hatte etwas For-
derndes an sich, das ihm zu sagen schien, er
solle den andern sein Erlebnis des vergangenen
Abends mitteilen. Das tat er nun mit bewegen-
der Offenheit und erzihlte alles, was in ihm vor-
gegangen war.

Kurze Zeit spiter kam ihm ein anderer Text mit
gleicher Dringlichkeit in den Sinn: «Wenn du
deine Gabe zum Altar bringst und dich erin-
nerst, dass dein Bruder etwas gegen dich hat,
so lass deine Gabe dort vor dem Altar, geh zu-
vor hin und verséhne dich mit deinem Bruder»
(Mt 5,24). Der Student wusste, dass er in den
letzten zwei Monaten mit seinem Zimmergenos-
sen kalt und unfreundlich gewesen war. Er
schauderte vor dem Gedanken zuriick, um Ver-
zethung bitten zu sollen. Trotzdem entschloss
er sich, es nach der Versammlung zu tun. Aber
etwas 1n thm schien zu sagen «Nein, jetzt, vor all

167

diesen Leuten». Er war entsetzt, sich vor allen
licherlich zu machen, als ihm ein weiterer Text
in den Sinn kam: «Wir sind Toren um Christi
willen» (1 Kor 4,10). In diesem Augenblick
wurde thm bewusst, dass er vollig frei war, zu
sprechen oder auch nicht. So redete er und er-
klirte, dass er einen der Anwesenden um Ver-
zethung zu bitten habe. Noch ehe er mehr sa-
gen konnte, hatte sein Zimmergenosse verstan-
den, was er meinte und umarmte ihn in einer
Geste der Verzeihung und Zuneigung.

Andere Teilnehmer der Zusammenkunft erfuh-
ren die Macht des Geistes weniger dramatisch,
aber doch nicht weniger wirklich. Eine Frau, die
ihr ganzes Leben lang unter Angsten und Noéten
gelitten hatte, war von dieser Zeit an fihig, ganz
und mit grosser Ruhe auf Gott zu vertrauen. Ein
Student, der durch Jahre hindurch erfolglos mit
einem schwierigen moralischen Problem ge-
kimpft hatte, konnte es nun plotzlich 16sen. Fiir
den Rest des Abends war die ganze Gruppe mit
grosser Freude erfiillt, und fast jeder erfuhr im
Anschluss daran eine wesentliche Vertiefung
seines Gebetslebens.

Weitere Ausbreitung der charismatischen
Bewegung

Von den drei genannten Zentren, Duquesne,
Notre Dame (Iniana) und der Michigan-State-
Universitit breitete sich die Bewegung weiter
aus nach Cleveland, an die Universitit von
lowa, die Universitit von Portland (Oregon) und
an andere Orte. Auch in andern Teilen Amerikas
kam es zu ihnlichen Entwicklungen. An der
Ostkiiste, in Boston und Orlando (Florida), an
der Westkiiste, in Seattle, Portland und Los An-
geles sowie in St. Louis und im Gebiet von New
York entstanden, ganz unabhingig von den
schon erwihnten Gruppen, charismatische Ge-
betsgruppen. Und es gab diese «Gebetsgrup-
pen» nicht nur an den Universititen, sondern
auch in den Gemeinden, Kléstern und Konven-
ten. Die Mehrzahl scheint sich etwa um dieselbe
Zeit wie die Gruppe von Duquesne entwickelt
zu haben.



168

Die Ausbreitung dieser Bewegung war bemer-
kenswert. Der erste Nationalkongress der cha-
rismatischen Gruppen Amerikas 1967 versam-
melte etwa hundert Menschen. Am 1. Januar
1973 hatten die vom Kommunikationszentrum
von Notre Dame erfassten katholischen charis-
matischen Gebetsgruppen die Zahl 1000 bereits
iiberschritten. Der erste internationale Kongress
im Jahre 1974 zihlte ungefihr 30000 Teilneh-
mer. Schon 1973 wurde die Zahl der von der
charismatischen Bewegung erfassten Katholi-
ken in den USA und Kanada auf ca. 50000 ge-
schitzt.

FEtwas Staunenswertes ist die Ausbreitung die-
ser charismatischen Bewegung tiber alle Erd-
teile. Ohne dass irgendwelche gegenseitige Ver-
bindungen bestanden haben, scheint der HI.
Geist an verschiedenen Orten der Welt dhnliche
Erfahrungen bewirkt zu haben. Am erwihnten
internationalen Kongress 1974 stammten die
Teilnehmer aus 35 Lindern, die sich faktisch auf
alle Erdteile erstreckten. Unter ihnen befanden
sich etwa 700 Priester und gegen 15 Bischéfe.
Interessant ist, wie sich die Bewegung in Euro-
pa ausbreitete. 1971 entstand in Rom unter eng-
lischsprechenden Ordensleuten, die dort stu-
dierten, eine charismatische Gebetsgruppe. Aus
ihr entwickelten sich franzésisch-, deutsch- und
italienischsprachige Gruppen.

Die Mehrzahl der Gebetsgruppen besteht
hauptsichlich aus Laien: Arbeitern, Strafentlas-
senen, Universititsprofessoren, kontemplativen
und aktiven Monchen. Mancherorts sind die
Gruppen ohne jegliche Unterstiitzung durch
den Klerus. Im ganzen gibt es jedoch in der Be-
wegung eine betrichtliche Anzahl von Prie-
stern, Ordensschwestern und -briidern.

Oft schliessen sich kleine Gruppen, die das
spontane Gebet pflegen, zu grosseren Gebets-
vereinigungen zusammen, welche jeweils aus
mehreren hundert Mitgliedern bestehen, die
auch manchmal zu einer eucharistischen Feier
zusammenkommen. Festere und stirker ver-
bundene Gemeinschaften entstehen, die als
hiusliche Zentren fiir Gebetsgruppen dienen,

insbesondere fiir solche, die sich in der Sozialar-
beit engagieren. «Gebetshiuser» spielen in
einer gewissen Weise die Rolle von geistlichen
Seminaren und sind jedermann zuginglich. Sie
versuchen, eine grossere Anzahl von Menschen
mit dem christlichen Leben vertraut zu machen,
das sie unter einem necuen Licht entdeckt ha-
ben.

Der Hohepunkt der ganzen Bewegung war
wohl der internationale Kongress in Rom iiber
die Pfingsttage 1975. Papst Paul hat bei diesem
Anlass die kirchliche Bedeutung dieser charis-
matischen Bewegung hervorgehoben: «Die Kir-
che und die Welt sind mehr denn je darauf an-
gewiesen, dass das Pfingstwunder in der Ge-
schichte andauert... Die Welt braucht das
Zeugnis dieser geistlichen Erneuerung ... Diese
ist zutiefst begriindet in einer personlichen
Uberzeugung, die ithren Ursprung nicht nur im
Glaubensunterricht hat, sondern auch in einer
mit Gewissheit verbundenen Erfahrung.»

Hauptelemente der charismatischen
Erneuerung

Gebetszusammenkiinfte

Das wichtigste Element der charismatischen
Bewegung sind die Gebetszusammenkiinfte.
Wochentlich treffen sich die Mitglieder in klei-
nen Gruppen zu gemeinsamem, spontanem Ge-
bet. Damit erneuern sie eine Gebetsweise, die
seit Jahrhunderten in wunserer Kirche kaum
mehr geiibt wurde. Wir kennen faktisch nur das
offizielle gemeinsame liturgische Gebet mit fe-
sten Gebetsformeln und das stille private Beten.
Ber diesen Gebetszusammenkiinften der charis-
matischen Erneuerung wird von einzelnen frei
tormuliert laut gebetet oder auch still fiir sich.
Jeder trigt so mit seiner Gebetsweise bei zum
gemeinschaftlichen Gebet. Dabei geht es nicht
einfach um Willkiir oder Beliebigkeit, sondern
jeder hért und achtet auf die Fithrung des Gei-
stes. Dabei ist fiir den Verlauf keine starre For-
mel vorgesehen, sondern ein freies Schema.



Einer liest z. B. einen Schrifttext, zu dem ihn der
Geist angeleitet hat. Ein anderer legt Zeugnis ab
von segensreichen Taten Gottes in seinem Le-
ben. Dazwischen werden Kirchenlieder, vor
allem moderne, gesungen. Das Ganze st ge-
tragen von einem Glaubensernst, der aber nicht
feierliche oder diistere Atmosphire schafft, es
herrscht vielmehr eine frohe Stimmung, bei der
auch wohlwollendes Lachen Platz findet, neben
Momenten schweigender Meditation. Es wer-
den gemeinsam auch liturgische Gebete ge-
sprochen. Zu jeder Zusammenkunft gehort
auch die Phase der Gebetsworte: dies ist eine
kurze Zeitspanne, in der alle zusammen beten,
und zwar ein jeder so, wie er will: die einen be-
ten laut in freien Formulierungen, andere still.
Fur Aussenstehende scheint diese Weise des
Betens verwirrend zu sein; wer mitmacht, erlebt
diese Zeitspanne als eine schéne Lobeshymne
auf den Schopfer. Dies wird besonders offen-
kundig, wenn der Geist selber das Gebet zu seg-
nen und in eine einzige grosse Symphonie zu
verwandeln scheint. Ein Teil der Versammlun-
gen ist Gebeten fiir verschiedene Anliegen ge-
widmet. Jeder, der es wiinscht, bringt ein Ge-
betsanliegen vor: Heilung eines Kranken, Erlan-
gung des Segens Gottes fiir ein apostolisches
Unternehmen usw. — Eine andere typische
Form des Gebetes ist die Handauflegung, ver-
bunden mit Fiirbitten. Wer in einem bestimm-
ten Anliegen vereint mit den andern beten
mochte, kniet z. B. in die Mitte des Raumes, die
andern bilden einen Kreis um die Person und le-
gen die Hinde auf Kopf oder Schulter, um so
Gottes Segen zu erflehen. Die Geste symboli-
siert die Tatsache, dass Gott seine Gnade einem
Menschen oft durch andere Menschen, vor
allem durch die Gemeinde vermittelt. Gott
scheint den Glauben, von dem diese andachts-
volle Geste ausgeht, zu segnen. Immer wieder
erfahren Menschen, dass ihnen dadurch in
machtvoller und offensichtlicher Weise gehol-
fen wurde.

Die Dauer solcher Zusammenkiinfte erstreckt
sich bis zu drei und mehr Stunden, wovon ca.

169

die halbe Zeit dem eigentlichen Gebet gewid-
met ist. Was die Leute zu solchen Gebetszu-
sammenkiinften zieht, ist ein Gespiir fiir die Ge-
genwart Gottes in der zum Gebet versammelten
Gemeinde. Die Teilnehmer glauben fest an Chri-
sti Verheissung: «Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
thnen.» Es gibt kein feststellbares Zeichen fiir
diese Gegenwart, aber ein lebendiges Wissen
darum. Die Gegenwart Gottes wird erfahren
z.B. im Geist der Giite, der Freude, des Frie-
dens, der die Menschen erfiillt. Die Atmesphiire
der Gebetszusammenkiinfte wurde einmal als
«Meer stromender Liebe» beschrieben, in dem
die geistigen Mauern zwischen den Menschen
abbrockeln. Gerade hier scheint die Bedeutung
dieser charismatischen Zusammenkiinfte zu
sein. Hier wird besonders zeichenhaft offenbar,
was das Geheimnis der kirchlichen Gemeinde in
seiner konkreten Verwirklichung letztlich ist: die
besondere Gegenwart Gottes unter jenen, die
sich im Glauben an i1hn versammeln. Gott
scheint in unserer Zeit willens zu sein, dieses
Geheimnis der christlichen Gemeinde wie nie
zuvor zu offenbaren.

Die besonderen Geistesgaben

Ein anderes Element der charismatischen Bewe-
gung ist das Aufleben jener Geistesgaben, die in
der Urkirche ganz normal waren. So schildert
Paulus einen Gottesdienst in der Gemeinde zu
Korinth und spricht von verschiedenen Zutei-
lungen von Geisteswirkungen, die alle derselbe
Gott wirkt und dem Wohl aller dient: Weisheits-
rede, Erkenntnisrede, Glaubenskraft, Heilungs-
gaben, wunderbare Machterweise, Rede aus Er-
leuchtung, Unterscheidung der Geister, Spra-
chengabe, Deutung dieser Sprachen (vgl. 1 Kor
12,6—12). Bei der Zusammenkunft der charis-
matischen Gebetsgruppen werden solche be-
sondere Gnadengaben, Charismen, geschenkt,
wobei besonders die Sprachengabe, das Reden
in fremden Sprachen, oft geschenkt wird.
Wenn im «Gebetswort» gemeinsam gebetet
wird, singen jene, die es kénnen, oft in fremder



170

Sprache, ein jeder leise fiir sich. Es gibt aber
auch Augenblicke, in denen der Heilige Geist
die ganze Gruppe in geheimnisvoller Weise zu
einem gemeinsamen Gesang zu inspirieren
scheint. Hierbei bedient sich jeder seiner eige-
nen Gabe, seiner eigenen Melodie und Ton-
hohe, seines eigenen Tempos. Dennoch verbin-
den sich alle in einer Harmonie von ausserirdi-
scher Schonheit. Ein Musikprofessor erklirte:
«Nach allen Gesetzen der Musik, die ich gelernt
habe, ist so etwas natiirlicherweise unmaéglich.»

Die sogenannte Geisttaufe

Der entscheidende Faktor der charismatischen
Erneuerung ist nicht die besondere Geistes-
gabe, sondern die geistliche Erfahrung oder
Gnade, die mit einem etwas missverstindlichen
Ausdruck «Geisttaufe» genannt wird. Es geht
dabei nicht um eine sakramentale Taufe, son-
dern um ein neues Kommen des Geistes, der
schon im Glaubenden ist. Das Gemeinte ent-
spricht ungefihr der Verheissung Jesu bei Jo-
hannes: «Wer an mich glaubt, aus dessen Inne-
rem werden Strome lebendigen Wassers flies-
sen» (Joh 7,38). Es geht um ein Aufblithen des
Geistes, das innere, verborgene Krifte zum Wit-
ken bringt. Es findet eine Erneuerung des Le-
bens statt, begleitet von Friede und Freude,
durch stirkeren Glauben, Ilebendigere Hoft-
nung, herzlichere Liebe, alles Weckungen des
Geistes. Solches Aufblithen des Geistes ge-
schieht gewohnlich durch das glaubensvolle
Beten anderer liber einen, der das Gebet um die
«Geisttaufe» erbeten hat. .Dabei kann sich eine
offenkundige Wirkung einstellen: im Moment
des Gebetes wird der Betreffende von einem
tiberwiltigenden Gefithl der Gegenwart, Macht
und Liebe Gottes erfiillt. Er verspiirt eine grosse
Freude und einen tiefen Frieden. Diese Erfah-
rung scheint nichts anderes zu sein als die Er-
kenntnis, dass man mit etwas erfiillt wurde, das
man Friede, Freude, Liebe nennen kann. Es
kann sich auch eine verborgene Wirkung ein-
stellen: Im Augenblick des Empfangs der
sogenannten Geisttaufe stellt sich keine be-

wusste Erfahrung ein. Nach einigen Tagen er-
kennt der Betreffende jedoch, dass mit ihm et-
was geschehen ist: ein neues Licht ist in seiner
Seele aufgestiegen; es erfiillt ihn eine bis jetzt
nicht gekannte Kithnheit und Stirke; eine Ver-
suchung hort auf, eine Angst schwindet.

Wirkungen der charismatischen Erneuerung

Die charismatische Erneuerung wird letztlich
nach ihren Wirkungen beurteilt werden miis-
sen. Die Frage, ob der Heilige Geist hier wirklich
eingegriffen habe, kann nur von den Wirkungen
her beantwortet werden.

Eine erste, wohl die wichtigste Wirkung ist ein
lebendiges Bewusstsein von Gottes Gegenwart.
Fiir jene, die in der Pfingsterfahrung vom Hei-
ligen Geist beriithrt worden sind, ist Gott eine
Wirklichkert, der sie begegnet sind. Daher ist
Gott fiir ihr Leben und Denken zum Mittelpunkt
geworden. Haben sie eine Entscheidung zu tref-
fen, so fragen sie: «Was erwartet Gott in diesem
Fall von mir?» Stésst ihnen irgend etwas zu, so
tberlegen sie: «Was will mir Gott damit sagen?»
Das hat nichts mit Aberglauben zu tun. Im Be-
wusstsein, dass Gott allgegenwirtig ist, jedes
Geschehen durch seine Vorsehung leitet, blei-
ben sie nicht bei dem rein dusseren Ereignis ste-
hen, sondern versuchen immer, in den Ereignis-
sen den Herrn der Geschichte zu erkennen. —
Vor allem wissen sie um die Liebe Gottes. Sie
wissen, dass sie geliebt sind, haben wirklich er-
fahren, dass Gott sie liebt und kénnen ihm nun
auch in wahrer Liebe antworten. — Solche Er-
fahrung befihigt viele, nun auch die Mitmen-
schen als wirkliche Briider und Schwestern zu
betrachten und ihnen wahre Liebe zu schenken.
— Menschen, die Pfingsterfahrung gemacht
haben, sind gern bereit, tiber Gott zu reden. Da-
ber spiirt man, dass Gott fiir sie «realste Wirk-
lichkeit» ist. Thr Reden von Gott ist aber ganz
natlirlich, ohne jeden falschen Druck und ohne
Fanatismus. So fiihren sie viele Menschen zu
Gott, zu Christus, zur Kirche zurtick.

Aus dem Bewusstsein der Gegenwart Gottes
ergibt sich eine zweite Wirkung: ein intensives



Gebetsleben. Viele gehen fast tiglich zur Messe
und Kommunion, halten eine Betrachtung von
einer halben Stunde oder mehr. Entscheidend
ist aber nicht die Hiufigkeit, sondern die Glau-
benstiberzeugung. Sie nehmen die Verheissung
Jesu ernst: «Alles, um was ihr meinen Vater bit-
ten werdet voller Vertrauen, wird er euch ge-
ben» (Mt 21,22). Auch die Liebe zur Hl. Schrift
ist eine auffallende Wirkung. In vielen Gebets-
gemeinden tragen fast alle Mitglieder kleine Ta-
schenbuchausgaben der HI. Schrift mit sich, in
denen sie im Laufe des Tages oft lesen, um so
Licht, Kraft, Ermutigung zu erhalten.

Viele erfahren eine Vertiefung ihres Lebens,
nicht nur im Bereich des Religiésen und Apo-
stolischen: ihr ganzes Leben wurde vertieft.
Ehepaare bezeugen, dass ihre Liebe fiireinander
gewachsen und in einer neuen Wirme tiefer ge-
worden sei. Die natiirliche Frohlichkeit einiger
Mitglieder wurde durch eine ubernatirliche
Freude wunderbar gesteigert.

Bei all dem betonen aber die Mitglieder, dass es
sich nicht um eine Heiligkeit im Schnellverfah-
ren handle. Die erfahrenen Gnaden sind zwar
machtvolle Hilfen, aber der Empfinger muss
noch viele Schritte tun, bei denen er allen Ge-
setzen, Gefahren und Forderungen des geistli-
chen Kampfes unterliegt. Hier zeigt sich erst die
entscheidende Wirkung: die Treue zur empfan-
genen Gnade, Treue zum neuen Leben einer
innigen Verbindung mit Gott und einer Liebe zu
den Menschen. Die erste Begeisterung wiichst
zur Tiefe, Stirke und Beharrlichkeit. Zwar rech-
nen die Angehorigen der charismatischen Er-
neuerung mit der Moglichkeit, dass solche, die
sich eine Zeitlang gut entwickelt haben, sich
wieder abwenden. Fiir das Durchhalten be-
trachten sie vor allem die Gemeinschaft, die den
einzelnen trigt, fir wichtig. Im ganzen darf man
doch sagen, dass die Friichte der Pfingstbewe-
gung tief, fest und stark sind und die Erwartung
und Zuversicht rechtfertigen, dass sie fortdau-
ern, sich weiter entwickeln und so zu einer Er-
neuerung der ganzen Kirche beitragen.

171

«Maria machte sich
auf den Weg . . .»

Meditation zum Fest
Marid Heimsuchung:
2. Juli

Medlitation

«Wie soll das geschehen?» hat Maria gefragt.
«Siehe, Elisabet, deine Verwandte, auch sie hat
einen Sohn empfangen in ihrem Alter; und dies
ist der sechste Monat fiir sie, die doch als un-
fruchtbar gilt; denn bei Gott ist kein Ding un-
moglich.» «Maria machte sich auf den Weg und
eilte .. .» Sie hat es eilig zu schauen, dass bei
Gott nichts unméglich ist. Ob sie es sonst nicht
glauben kénnte?



	Der Geist erneuert die Kirche von der Basis her : Über die charismatische Bewegung in der katholischen Kirche

