
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 6

Artikel: Vom Sinn des benediktinischen Stundegebetes

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159

Vom Sinn des
benediktinischen
Stundengebetes
P. Anselm Bütler

Wer sich regelmässig in die Klosterkirche Mariastein

begibt, stellt fest, dass in dieser Kirche viel
gebetet wird. Im Verlauf eines Tages versammeln

sich die Mönche mehrmals zum gemeinsamen

Chorgebet. Dies gibt vielen Glaubenden
Mut und Kraft. Sie wissen, dass es auch heute
noch Stätten gibt, an denen das Gebet ernst

genommen wird und den ersten Platz einnimmt,
Mittelpunkt des Lebens bildet. Demgemäss hört
man immer wieder Äusserungen wie: «Ich bin
froh, dass hier so viel gebetet wird. Wir in der
Welt draussen haben kaum mehr Zeit dazu.»
Allerdings hört man auch andere Stimmen :

«Wäre es nicht besser, beim heutigen Priestermangel,

wenn die Priester der Klöster sich mehr
für die Pfarreiseelsorge frei stellen würden»? —
Solche gegensätzliche Äusserungen sind immer
wieder ein Anlass, sich Rechenschaft zu geben
über Sinn, Bedeutung, Berechtigung des

monastischen Stundengebetes.
Vorausnehmend kann ein zweifacher Sinn des

Chorgebetes angeführt werden: es ist tatsächlich

eine Art stellvertretendes Gebet in einem
Sinn allerdings, der richtig verstanden werden

muss; es ist zugleich ein Vorbild, wie jedes
kirchliche, liturgische Gebet, besonders die
Eucharistiefeier in den Pfarreien, gestaltet
werden soll, damit es sachgerecht verrichtet
werden kann. Dies soll im folgenden gezeigt
werden anhand einer theologischen Einführung
in den Sinn des monastischen Stundengebetes.
Diese theologische Einführung ist erschienen
als eine Art Einführung zum offiziellen Leitfaden
für die Neugestaltung des monastischen
Stundengebetes, dem sogenannten «Thesaurus».
Diese theologische Einführung stützt sich
neben der Regel unseres hl. Vaters Benedikt
ausführlich auf die «Allgemeine Anordnung des

liturgischen Stundengebetes» zuhanden der
Weltpriester.

1. Die kirchlich-gemeinschaftliche Bedeutung
Die Theologie der letzten Jahre hat die Bedeutung

der «Ortskirche» wieder neu entdeckt und
das Konzil hat diese neue Erkenntnis zu einer



160

Zentralaussage der Lehre von der Kirche
gemacht. Unter Ortskirche ist in erster Linie die
einzelne Diözese zu verstehen, in der Priester
und Laien, um den Bischof geeint, Kirche im
Vollsinn des Wortes vergegenwärtigen. Im
weiteren Sinn bildet aber jede Pfarrei, wenn sie

sich zu einem kirchlichen Tun versammelt,
Ortskirche. Dasselbe gilt nun auch von der klösterlichen

Gemeinschaft, wenn sie sich zum
kirchlichen Tun versammelt. In spezieller Weise
verwirklicht die klösterliche Gemeinschaft Kirche
im liturgischen Stundengebet. Dabei verwirklicht

sie einen ganz besonderen Aspekt der
Kirche: die betende Kirche, die ohne Unterbruch

Gott lobt. Hier wird der Aspekt der betenden

Kirche in intensiverer Form verwirklicht.
Das ist nicht so zu verstehen, dass andere
Formen der Kirchenverwirklichung geringer zu
schätzen wären. Hier kommt vielmehr die
Verschiedenheit der Gnadengaben zur Auswirkung.

«Kirche» hat verschiedene Formen der
Verwirklichung: als Verkündigung, als Liebesdienst

usw. Das alles sind verschiedene
Gnadengaben, die einzelnen Gläubigen oder
einzelnen Glaubensgemeinschaften vom Geist
verliehen werden. Die benediktinische klösterliche
Glaubensgemeinschaft hat aufgrund ihrer
besonderen Berufung von Gott auch dieses
besondere Charisma, diese Gnadengabe erhalten,
die zugleich Auftrag und Verpflichtung ist:
durch das Stundengebet die betende Kirche zu
verwirklichen.
Dies ist nun im richtigen Sinn zu verstehen. Es

handelt sich hier nicht um eine gleichsam rechtliche

«Delegation» von Seiten der kirchlichen
Autorität, wodurch das Benediktinerkloster
beauftragt wäre, im «Namen der Kirche» das
Gotteslob zu vollziehen. So hat man früher oft das
monastische Stundengebet verstanden und
dabei vor allem den Aspekt der «Verpflichtung
zum Vollzug» betont. Gerade die Wiederentdeckung

der Bedeutung und der Wirklichkeit
der Ortskirche als reale Verwirklichung von
Kirche hat aber den eigentlichen Aspekt des

Stundengebetes wieder zum Leuchten ge¬

bracht. Wenn die Mönchsgemeinde sich zum
Gotteslob versammelt, dann steht sie nicht da
als «delegierte» Gemeinschaft, die mit dem
Vollzug einer kirchlichen Aufgabe betraut wäre,
sondern sie ist selber aktuelle betende Kirche.
Das gemeinsame Chorgebet ist daher nicht
einfach die «Summe» der Gebete der einzelnen
Mönche, welche «ihre» Gebete in feierlicher
Weise verrichten. Vielmehr bilden die zum
Chorgebet versammelten Mönche die wirkliche
betende Kirche. In der Feier des Stundengebetes

verwirklichen daher die Mönche im Vollsinn

des Wortes «Gemeinschaftsgebet», nicht
weil sie gemeinsam beten, sondern weil sie
durch dieses gemeinsame Tun seinsmässig
betende Gemeinschaft, betende Kirche verwirklichen.

Als Verwirklichung von Kirche durch das

Stundengebet steht die Mönchsgemeinde zugleich
auch in Verbindung mit der Gesamtkirche.
Diese Verbindung gründet nicht so sehr auf der
Tatsache, dass die Gesamtkirche der einzelnen
Mönchskirche liturgische Regeln, Rubriken,
gibt für den Vollzug des Stundengebetes.
Vielmehr empfängt die einzelne Mönchsgemeinde
von der Gesamtkirche den Inhalt des Betens.
Dieser Inhalt des Betens gründet auf dem
Glauben, gemäss dem Grundsatz: die
Glaubensregel bildet auch die Regel für das Gebet.
Damit aber verwirklicht die Mönchsgemeinde in
einem noch tieferen Sinn «Kirche». Sie bringt in
ihrem Beten den Glauben der Kirche zum
Ausdruck, vollzieht den Glauben der Kirche und
verwirklicht so den innersten Kern der Kirche:
die glaubende Kirche.
Hier wird nun sichtbar, in welchem Sinn das
Gotteslob «Stellvertretung» sein kann. Sicher
nicht in dem Sinn, dass die Mönche in ihrem
Stundengebet Gott loben anstelle der andern
Glaubenden, die dann von ihrer Pflicht zum
Gotteslob entbunden sind. Als Stellvertretung
kann das monastische Stundengebet nur in
dem Sinn verstanden werden, dass hier die
«betende Kirche» in Intensivform das tut, was die
andern Glaubenden im Rahmen ihrer Stellung





162

und Aufgabe in der Kirche auch tun. Das richtige

Verständnis der Stellvertretung geht uns
auf, wenn wir den Auftrag der Mönchsgemeinde

zum Gotteslob verstehen als besondere
Gnadengabe, durch die der Heilige Geist der
klösterlichen Gemeinschaft einen besonderen
Dienst auferlegt, den «Dienst des Gebetes zum
Aufbau des Leibes Christi». Eusebius von
Caesarea schreibt in diesem Sinn: «Die Mönche
vollziehen, indem sie sich dem göttlichen Kult
widmen, eine priesterliche Aufgabe sowohl zu
ihrem Nutzen wie zum Nutzen der andern».
Und im Dekret über die Missionstätigkeit der
Kirche schreibt das Konzil: «Durch ihr Gebet,
wie durch ihr Leben, das vom Gebet geformt
ist, erfüllen sie jene Teilaufgaben, welche sie

beitragen können zum Heil der Menschheit».
Durch die betende Mönchsgemeinde vollzieht
die Kirche ihre Aufgabe, die Menschen zu Christus

zu führen.
Indem die Mönchsfamilie durch den Vollzug des

Stundengebetes die betende Kirche verwirklicht,

verwirklicht sie zugleich auch Gemeinschaft

der betenden Mönche untereinander.
Gewiss ist das Gemeinschaftsgebet als Glau-
bensvollzug zuerst und vor allem Verwirklichung

der Gemeinschaft zwischen dem einzelnen

Beter und Gott. Aber diese Gemeinschaft
mit Gott kann im gemeinschaftlichen Gebet nur
verwirklicht werden, wenn dieses
Gemeinschaftsgebet getragen ist von der mitbrüderlichen

Gemeinschaft, von der zwischenmenschlichen

Verbindung zwischen den betenden
Brüdern. Nur wenn das Stundengebet wirkliches

Zeichen der Gemeinschaft der Mönche ist,
kann es wahre und echte Gemeinschaft mit
Gott verwirklichen.
Der hl. Benedikt legt in seiner Regel grosses
Gewicht auf diesen Aspekt des Chorgebetes. Wer
zu spät zum Chorgebet erscheint, darf nicht den
ihm zustehenden Platz einnehmen, noch darf er
sich ohne weiteres der Gemeinschaft der Betenden

anschliessen. Es wird vielmehr über ihn eine
Art «monastische Exkommunikation» verhängt.
Der Grund für diese harte Strafe dürfte in fol¬

gendem liegen: zur Feier des Gotteslobes wird
die Gegenwart aller Glieder der Mönchsfamilie
gefordert, weil das gemeinsame liturgische Tun
eine wirkliche lebendige Gemeinschaft aller in
Christus verwirklicht und darstellt. Wer daher
schuldhaft zu spät zum Gotteslob erscheint
(oder diesem gar schuldhaft fernbleibt) verletzt
eine wichtige Verpflichtung: das Gotteslob ist
Auftrag des ganzen Leibes der Kirche, damit
auch Auftrag der ganzen Mönchsgemeinschaft
und jedes einzelnen. Und nur wenn alle diesen
Auftrag ganz und gemeinsam erfüllen, erreicht
das Gotteslob die volle Verwirklichung: es stellt
die ganze Einheit der Kirche dar und verwirklicht

auch diese Einheit.

2. Die exemplarische Bedeutung
Der wesentliche Kern des monastischen
Stundengebetes ist das Gespräch mit Gott. Weil die
Mönche, weil alle Getauften Brüder Christi sind,
dürfen sie Gott als Vater anrufen. Daher
bezeichnet ein alter monastischer Ausdruck das

Chorgebet als «Zwiegespräch zwischen Sohn
und Vater». Damit das Stundengebet diesen
tiefsten Wert verwirklichen kann, muss jeder
einzelne sich immer von neuem anstrengen,
dass dieses Gebet ein Zwiegespräch mit dem
Vater werde, muss sich anstrengen, dass er
immer tiefer in dieses innerste Geheimnis des
Gebetes eindringe, bis er zu einer wirklichen
Erfahrung dieses Gebetsgeheimnisses vorstösst.
Um dieses Ziel zu erreichen, stehen dem betenden

Mönch gerade durch die Gestaltung des
Stundengebetes verschiedene Hilfsmittel zur
Verfügung: er kann auf das Wort hören, das

vorgetragen wird; er kann auf dieses Wort
antworten im Psalmengesang, im Gebet, im
gemeinsamen Schweigen, der Stille. Gerade die
Stille ist ein entscheidender Faktor, dass der
rein mechanische Vollzug des Gotteslobes
vermieden wird. Im Verlauf des Stundengebetes
werden Zeiten der Stille eingeschaltet, um die
Stimme des Hl. Geistes zu vernehmen, der in
unsern Herzen spricht, auch um im persönli-





164

chen Gebet sich inniger mit dem Wort Gottes
und der «öffentlichen Stimme der Kirche» zu
vereinigen. In diesen Zeiten der Stille «fleht der
Hl. Geist in uns mit unaussprechlichen
Seufzern» und weckt in uns das Flehen zu Gott.
Eine weitere Hilfe, damit das Stundengebet zu
einem wirklichen Sprechen mit Gott wird, ist
der Gesang. Die monastische Uberlieferung hat
bei der Pflege des Zwiegespräches zwischen
Gott und Mensch der Musik und dem Gesang
immer einen vorzüglichen Platz eingeräumt.
Musik und Gesang sind Ausdruck einer höheren
Feierlichkeit, wie sie der Würde des
Zwiegespräches mit Gott zusteht; sie sind Ausdruck
einer tieferen Verbundenheit der Betenden im
Vollzug des Gotteslobes; durch Gesang kann
der Sinn des Wortes Gottes besser hervorgehoben

werden; die gesungene Antwort auf das

Wort Gottes strömt tiefer und reichlicher aus
dem Herzen des Betenden.
All das, was bis jetzt über das klösterliche
Stundengebet gesagt wurde, gilt nicht nur für die
Liturgie der Mönche, sondern bildet den Gehalt
jeder liturgischen Feier der Kirche, wie sie vor
allem in den Pfarreigottesdiensten, und hier in
vorzüglicher Weise in der sonntäglichen
Eucharistiefeier, vollzogen wird.
Jede Liturgiefeier hat kirchlichen Charakter.
Wenn die Pfarrgemeinde sich zusammenfindet
zur Feier der sonntäglichen Eucharistie, aber
auch zu einer Tauffeier oder sakramentalen
Bussfeier, dann verwirklicht sie «Kirche an
ihrem Ort». Sie ist dann wirklich betende
Kirche, die zusammen mit all den unzähligen
andern Ortskirchen, die auch an ihrem jeweiligen

Ort in der Eucharistiefeier die betende Kirche

verwirklichen, die weltweite Kirche
darstellt, indem sie Gott das grosse Lob- und Dankopfer

darbringt. Von daher bekommt die
Sonntagsmesse einen neuen Aspekt. Die Teilnahme an
der sonntäglichen Eucharistiefeier ist dann nicht
mehr nur oder vor allem die Erfüllung eines

Gesetzes, einer rechtlichen Vorschrift und
Verpflichtung, sondern Hochform des Vollzugs
unseres Christseins. — Was hier in der sonntägli¬

chen Eucharistie verwirklicht wird, die «Kirche
Christi» an diesem Ort, das gilt auch für alle
anderen kirchlichen Vollzüge. Wenn eine Gemeinde

sich einsetzt für die Verkündigung des Wortes

Gottes, für die Werke der Nächstenliebe,
dann verwirklicht diese Glaubensgemeinde
immer die Kirche unter den verschiedenen
Inhalten: als «verkündende Kirche», als «helfende
und liebende Kirche». Solche gemeinsame Vollzüge

christlichen Lebens sind nicht nur Summe
der einzelnen Glieder, sondern bilden eine kirchliche

Wirklichkjeit. Je mehr dieses Bewusstsein,
dass die Ortsgemeinde in ihrem Glaubenstun
wahre Kirche verwirklicht, lebendig wird, desto
mehr lebt hier der Glaube und vollzieht sich das

Erlösungsgeheimnis.
Jede Liturgiefeier ist auch Gemeinschaftsfeier.
Hier versammeln sich Menschen, die getragen
sind von der gleichen Glaubensüberzeugung,
von der gleichen Hoffnung, vom gleichen Willen,

Gottes Reich auf Erden zu verwirklichen. Es

realisiert sich hier wirkliche und echte Gemeinschaft.

— Allerdings darf diese Gemeinschaft
des Glaubens und des Kultes nicht in der Luft
hängen. Sie muss sich auswirken, aber auch
getragen werden durch den Vollzug des alltäglichen

Christseins. Auch hier im Alltag kann sich
Kirche verwirklichen unter den verschiedensten
Aspekten. Wenn die Familie gemeinsam ihren
Glauben vollzieht im Familiengebet, in der
gemeinsamen Anstrengung, christliche Liebe zu
leben, dann verwirklicht diese Familie im kleinsten

Kreis Kirche. Und wenn diese Familie ihren
gemeinsamen Glaubensvollzug ausstrahlen
lässt in die Nachbarschaft durch ihre Hilfsbereitschaft,

Zuvorkommenheit usw., dann verwirklicht

diese Familie «verkündende und liebende
Kirche». Noch ein wichtiger Aspekt gehört zum
Vollzug der Kirche im Alltag. Kirche ist wesentlich

auch vergebende und verzeihende Kirche.
Das wird sich auch im Alltag auswirken müssen.

Wo in den Familien einander verziehen
wird im Namen Christi, da lebt diese Familie die
verzeihende Kirche. Wo eine Familie Verzeihung

und Vergebung ausübt in der Verwandt-



165

Schaft, in der Nachbarschaft, da ist verzeihende
Kirche Wirklichkeit geworden.
Wie die monastische Liturgie, so ist jede Liturgie

im tiefsten und letzten ein Zwiegespräch des
einzelnen Glaubenden mit Gott. Auf dieses
persönliche Zwiegespräch muss jede liturgische
Feier ausgerichtet sein. Dazu müssen auch jene
Elemente zum Einsatz kommen, die oben für die
klösterliche Gebetsliturgie erwähnt wurden: Hören

des Wortes Gottes, Antworten auf das

Wort Gottes, Stille, Musik, Gesang. Wenn die
liturgische Erneuerung bis jetzt nicht jene
Früchte zeitigte, die erwartet wurden, müssen
sich alle, die sich für die Liturgiegestaltung
einsetzen, fragen, ob sie diese Elemente
tatsächlich in ihre Liturgiefeiern eingebaut haben.
Es wird heute oft geklagt, die erneuerte Liturgie
sei kalt und gemütsarm geworden, sei zu einer
Dauersprecherei verfälscht worden, bei der der
Glaubende kaum mehr einen persönlichen
Gedanken fassen oder ein Gebet sprechen könne.
In der Tat leidet unsere erneuerte Liturgie unter
einem übermässigen Wortschwall. Hier muss
immer wieder gefragt werden: sind die Worte
und Texte und Gebete, die gemäss den Riten
vollzogen werden, Hilfen für den einzelnen
Glaubenden zum persönlichen Gebet, oder wird
durch die vielen offiziellen Gebete das persönliche

Gebet erschlagen? Wer die für die Liturgie
nötigen Elemente im richtigen Mass einsetzt,
wird bald erleben, dass erneuerte Liturgie nicht
gemütsarm, nicht ein Wortschwall ist, sondern
zu einem wirklichen Erlebnis werden kann, in
dem die Glaubenden in persönlichem Gebet zu
echter Begegnung mit Gott kommen, echtes
Zwiegespräch mit Gott erleben dürfen.

Schluss folgt

Der Geist
erneuert die Kirche
von der Basis her
Über die charismatische Bewegung
in der katholischen Kirche

P. Anselm Bütler

Mit der Ankündigung des Konzils durch Johannes

XXIII. und dessen Durchführung ist in der
Kirche eine gewaltige Erneuerungsbewegung
aufgebrochen. Nun hat man den Eindruck, dass
diese Erneuerung zum Stillstand gekommen sei.
Man glaubt nicht mehr an die Wahrheit der
Prophezeiung des Papstes, dass Gott der Kirche ein
neues Pfingsten schenke. War wirklich alles nur
Täuschung? Hat man die Ideale und Ziele beim
Konzil zu hoch gesteckt und zu wenig mit der
Sündhaftigkeit der Kirche gerechnet? Wer nur
das «Normale» in der Kirche beachtet, das,
was bis jetzt als wichtig galt, der kann zu
diesem Urteil kommen. Aber wieder einmal
bewahrheitet sich, was Jesus vom Geist gesagt
hat: «Der Wind weht, wo er will» (Joh 3,8).
Während alles wie gebannt nach Rom blickt,
die Bischöfe beobachtet, von den Priestern
etwas Neues erwartet, hat der Geist einen ganz
andern Ansatzpunkt gewählt für die Erneuerung

der Kirche, die Basis, die Laien. Von hier
aus hat sich jene Erneuerung über die ganze Kirche

hin zu verbreiten begonnen, die nach und
nach bekannt wird unter dem Namen «Charis-


	Vom Sinn des benediktinischen Stundegebetes

