
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 5

Artikel: "Auf dem Fundament der Apostel und Propheten" (Eph 2, 20) :
Pfingstliche Gedanken über die Kirche

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


131

«Auf dem Fundament
der Apostel
und Propheten» (Eph2,2o)
Pfingstliche Gedanken über die Kirche

P. Anselm Bütler

Wenn man spontan Gläubige fragt, was sie von
der Kirche wissen, lautet die Antwort fast immer
gleich: sie ist von Christus gegründet. Und dann
wird der berühmte Text von Matthäus 16, 18f.
angeführt: «Du bist Petrus, der Fels, und auf
diesem Felsen will ich meine Kirche bauen, und
die Pforten der Hölle werden sie nicht
überwältigen. Dir will ich die Schlüssel des Himmelreiches

geben.» Vielleicht wird noch die Stelle
angeführt, die den Aposteln die gleiche
Vollmacht gibt, wie sie Petrus hat: «Was ihr auf Erden
bindet, wird auch im Himmel gebunden sein ...»
(Mt 18,18). Die Kirche wird so verstanden als

Gemeinschaft, die von Christus gestiftet worden
auf dem Fundament von Petrus und den andern
Aposteln, als hierarchisch geordnete und geleitete
Gemeinschaft. Nun findet sich aber in der Heiligen

Schrift noch ein anderer Text, der die
angeführten ergänzt und präzisiert. Im Epheserbrief
lesen wir: «Ihr seid nicht mehr Fremde. son¬

dern Vollbürger mit den Heiligen und seid
Hausgenossen Gottes, aufgebaut auf dem Fundament
der Apostel und Propheten aus dem Antrieb des
Geistes. Der Hauptstein aber ist Christus, denn in
ihm fügt sich jeglicher Aufbau zum Ganzen ein
und wächst im Herrn empor und wird ein heiliger
Tempel Gottes» (Eph 2,19—22). In diesem Text
werden zwei wichtige Ergänzungen angefügt:
nicht nur Christus ist es, der die Kirche gründet,
sondern der Hl. Geist ist dabei entscheidend
aktiv; das Fundament sind nicht nur die Apostel,
sondern auch die Propheten. Beide Ergänzungen
weisen auf ein wichtiges Element hin, das zur
Kirche notwendig gehört: das charismatische
Element. Die Kirche enthält zwei entscheidende
Wirklichkeiten: das Hierarchische und das
Charismatische. Dieses Charismatische ist bis
heute noch wenig zum Selbstverständnis geworden.

So heisst es noch im neuen römischen Messbuch

in der Apostelpräfation II: «Durch Jesus
Christus hast du die Kirche auf das Fundament
der Apostel gegründet.» So ist es sicher nicht
überflüssig, zum Pfingstfest etwas über das
Charismatische der Kirche nachzudenken und
besonders die Bedeutung der Propheten ins Licht
zu rücken.

1. Prophet als zentrale Gabe des Geistes
an die Kirche
Was ist mit «Propheten» gemeint, die Paulus
zusammen mit den Aposteln als Fundament der
Kirche nennt? Für gewöhnlich verstehen die
Menschen unter Prophet einen, der die Zukunft
voraussagen kann. Das ist aber ein einseitiges
Verständnis. Gewiss kann diese «Weissagung» bei
gewissen Gelegenheiten zum Prophetenauftrag
gehören. Aber im Kern geht es beim Propheten
um etwas viel Zentraleres im Dienst der
Glaubensgemeinde. Prophet ist, nach den Aussagen
des Alten Testamentes, einer, der in besonderer
Weise von Jahwe, Gott, berufen wird, im Unterschied

zu Priestern und Leviten, die ihr Amt in
der jüdischen Glaubensgemeinde durch Vererbung

erhalten. Aufgabe des Propheten war vor
allem, für echten Gottesglauben und echte Fröm-



132

migkeit zu kämpfen. Darum treten die Propheten
oft auf als Ankläger, wenn das Volk den Bund mit
Jahwe, Gott, gebrochen hatte. Wir alle kennen
die Anklage des Propheten Natan an David, weil
er durch Ehebruch und Mord den Bund Gottes
dem Gespött ausgesetzt hatte. Vor allem aber
traten die Propheten auf, als im ganzen Volk
Israel der Jahweglaube ausgehöhlt und zersetzt
war, als die Mehrheit des Volkes zum Götzendienst

abfiel, als die Religion reiner Ritualismus
wurde, zu dem das soziale Verhalten in krassem
Widerspruch stand. So üben die Propheten eine
Funktion aus, die unerlässlich ist: Kritik und
Zurechtweisung im Dienste eines echten Glaubens

und Lebens aus dem Glauben.
Damit verbunden haben nun die Propheten auch
eine zukunftsweisende Funktion. Nicht so sehr in
dem Sinn, dass sie die Zukunft voraussagen,
sondern dass sie den Glauben und das Leben zu
grösserer Reife führen wollen. Sie lassen keinen
Stillstand zu. Angetrieben von der verheissenen
Zukunft, der grossen Friedensvision, aber auch
von der persönlichen Gottes- und Glaubenserfahrung,

reissen sie immer neue Horizonte auf, wollen

das Volk und dessen Führer dazu bringen,
dass sie auf den AnrufJahwes, Gottes, hören und
sich auf den Weg zu dem verheissenen Ziel hin
aufmachen. Das alles künden die Propheten nicht
aus eigener Kraft, sondern immer unter dem
Antrieb Gottes.
Auch im Neuen Testament und in der Kirche lebt
dieses Prophetentum weiter. Nur mit zwei
Unterschieden. Aufgrund der Geisterfahrung am ersten
Pfingstfest wird die Prophetengabe als Gabe des
Geistes verstanden; diese Gabe erhält eine
Ausweitung, weil sie nun grundsätzlich allen
Glaubenden zukommt. So verkündet es Petrus in
seiner Pfingstansprache : «Ich will meinen Geist
ausgiessen über alle Menschen. Aus Eingebung
des Geistes werden reden eure Söhne und Töchter,

Gesichte sehen eure jungen Männer,
Traumgesichte eure Greise ; ja über meine Knechte und
Mägde werde ich meinen Geist ausgiessen in
jenen Tagen, dass sie von ihm ergriffen reden»
(Apg 2,17f.). Wie sich diese Gabe der Prophétie

an alle zum Nutzen der Kirche auswirkt, zeigt die
Bestimmung des hl. Paulus zum Missionar. In
Antiochien wirkten mehrere Propheten. Die
Apostelgeschichte berichtet: «Während diese
dem hl. Dienst oblagen und fasteten, sprach der
Heilige Geist (wohl durch einen Geistträger,
Propheten): .Sondert mir Barnabas und Saulus
aus für das Werk, zu dem ich sie berufen habe.'
Da fasteten und beteten sie, legten den beiden
die Hände auf und entliessen sie» (13, 2 f.). So

begann durch die Aussage eines Propheten das

gewaltige Missionswerk des Paulus, in dessen
Gefolge der Durchbruch des Christentums von
einer jüdischen Religion zur Weltkirche sich vollzog.

Nun kennt schon die Urkirche noch andere
Gnadengaben, Charismen, neben der Prophetengabe.

Gerade Paulus verkündet die ganze Weite
der Gaben des Geistes. «In der Urberufung des
Glaubens wird dem Christen alles, was ihm
zustösst, und erst recht das, was ihm als .natür¬
liche' Gabe und Anlage geschenkt wird oder was
er sich aufgrund vernünftiger und sachlicher
Überlegung wählt, also Schicksal, Beruf,
Familienstand und gesellschaftliche Stellung jeglicher

mitmenschliche Dienst — pflegende Liebe,
helfender Zuspruch, Gabe des Schenkens, der
Barmherzigkeit, der Friedfertigkeit, das Teilen
mit den Hungernden, gegenseitige Achtung,
mitmenschliche Solidarität. und vor allem die
höchste aller Geistesgaben, die hingebende,
langmütige, freundliche Liebe zur christlichen
Berufung und darum selbst zum Charisma» (F.
Klostermann). Dazu kommen die speziellen
Charismen für besondere Dienste in der
Glaubensgemeinde, Vorsteher, Verwalter, Hirten und
Lehrer, die späteren Episkopen, Presbyter, Dia-
kone. Wenn wir diese Aufzählung genauer
ansehen, fällt sofort auf, dass da auch die
sogenannten institutionellen Amter, die hierarchischen

Ämter als Charismen verstanden werden.
Das, was wir heute als «Weihe» der Priester,
Bischöfe verstehen, war damals «nur noch die
feierliche kirchliche Bestätigung, die öffentliche
Anerkennung und Indienstnahme einer person-





134

lichen Gabe» (F. Klostermann). Innerhalb dieser
gesamten charismatischen Struktur der Kirche,
die der institutionellen vorausging, nimmt das

Prophetenamt insofern nur eine «Polstellung» ein
in bezug auf die «Apostel», dass diese Propheten

die Träger der Institution immer wieder
schockieren und aufrütteln, nicht der Gefahr der
bürokratischen Verhärtung zu erliegen.
Allerdings, wenn Paulus von Aposteln und Propheten
als Fundament der Kirche spricht, dürfen wir
beide Ausdrücke nicht nur im strengen Sinn der
Bedeutung fassen. Sicher meint Paulus zuerst
Apostel und Propheten im eigentlichen Sinn,
zugleich aber versteht er sie als Stellvertreter für
alle andern Träger, sowohl des hierarchischen wie
des charismatischen Auftrages in der Kirche.

2. Bleibende Aktualität
des Prophetischen in der Kirche
Im Verlauf der Jahrhunderte sind diese klaren
Aussagen über das Prophetische, dass das
Charismatische die Grundstruktur der Kirche ist, dass
alle Getauften Geistträger sind, dass dies zum
Bleibenden in der Kirche gehört, verdunkelt worden.

Mehr und mehr trat das Hierarchische in den
Vordergrund, man verstand nur mehr die
Amtsinhaber als Träger besonderen Beistands des Geistes

in der Meinung, dass nur zu Beginn der
Kirche der Geist allen Glaubenden charismatisch
geschenkt worden sei, weil damals dies für die
Ausbreitung des Christentums nötig war. Eine
Rückkehr zum biblischen Verständnis ist offiziell
eingeleitet worden durch Pius XII. mit seiner
Enzyklika über den Mystischen Leib Christi. Der
Papst stellt fest : weder die hierarchische Struktur
allein, noch die charismatische Struktur allein
machen die Struktur der Kirche aus. Die
Neubesinnung auf das Biblische hat dann vor allem
Hans Küng vorangetrieben mit seinen beiden
Werken: Strukturen der Kirche, und : die Kirche.
Das Konzil hat dann die Lehre der Schrift wieder
zur Geltung gebracht. Es lehrt, dass es eine wahre
Gleichheit aller Glieder der Kirche gibt. Diese
besteht «in der allen Gläubigen gemeinsamen

Würde und Tätigkeit zum Aufbau des Leibes
Christi» (Kirchenkonstitution Nr. 32).
Mit dieser Lehre hat das Konzil eine lange
dauernde einseitige Entwicklung rückgängig
gemacht. Wie gross diese Kehrtwendung ist, wird
uns bewusst aus Sätzen, die uns vom
Religionsunterricht und von der früheren Verkündigung
her noch sehr bekannt und geläufig sind, z.B. «Es

gibt zwei Arten von Menschen, Kleriker und
Laien. Die Kleriker überragen die Laien nicht
weniger als das Gold das Blei überragt.» Das
Konzil hat auch die Meinung, die einige Bischöfe
vertraten, verworfen, dass es Charismen nur in der
jungen Kirche gegeben habe, heute seien sie im
Amt aufgehoben.
Es bleibt gewiss bestehen, dass in aller Gleichheit

der Glaubenden vom Geist auch die
Verschiedenheit bewirkt wird. Der Geist weist
einzelnen Gliedern der Kirche besondere Dienste
und Aufgaben zu zum Aufbau der Kirche, und er
gibt ihnen die entsprechenden Charismen,
Geistesgaben. Die wichtigste Verschiedenheit
besteht wohl zwischen dem Amtscharisma einerseits

und den «freien» Charismen, vor allem der
Prophetengabe anderseits.

3. Amtscharisma undProphetengabe
in ihrer konkreten Aufgabe
Zwischen beiden Geistesgaben besteht immer
eine gewisse Spannung, zu deren Lösung beide
beitragen müssen, indem sie füreinander offen
sind. Der Protest des Propheten kann ebenso
falsch eingesetzt werden wie die Macht des
Amtes. Beide brauchen Toleranz, Achtung und
Verständnis: die einen gegenüber neuen Ideen,
Taten, Kritiken, die andern gegenüber
Traditionen, die nicht sofort geändert werden können.
Im besonderen ist es Aufgabe der Amtsträger, die
Charismen, die der Geist verleiht, zu suchen, zu
wecken und zu pflegen. Es können zu verschiedenen

Zeiten je verschiedene Gnadengaben des
Geistes bedeutsam sein. «Es gibt Zeiten, die etwa
in besonderer Weise kritischer Propheten bedürfen,

die eine nicht geringe Gewissensbildung,
sachbezogenes Denken, reifen Gehorsam brau-



135

chen, nicht einen Gehorsam, der nur blind auf
den Befehlenden starrt oder blind gegenüber
Sachbezügen bleibt» (F. Klostermann).
Ausser dieser Weckungs- und Bildungsaufgabe
obliegt es dem Amtsträger, die Geistesgaben zum
Wohl der Kirche einzusetzen. So mahnt das Konzil

die Priester, sie sollen «den Laien vertrauensvoll
Ämter zum Dienste der Kirche anvertrauen,
ihnen Freiheit und Raum zum Handeln lassen, ja
sie sogar in kluger Weise dazu ermuntern, auch
von sich aus Aufgaben in Angriff zu nehmen»
(Priesterdekret 9).
Dem Amtsträger steht es auch zu, die Charismen
zu prüfen und ihre Auswirkungen zu bedenken,
«nicht um den Geist auszulöophen, sondern um
alles zu prüfen und, was gut ist, zu behalten»
(Konzil, Dekret über das Laienapostolat, Nr. 3).
Es steht nicht im Belieben des Amtsträgers, sie
anzuerkennen oder verkümmern zu lassen.
«Wenn er letzteres tut, versündigt er sich gegen
den Geist und missbraucht sein Amt» (F. Klostermann).

Der Träger des Prophetencharismas hat eine
kritische Funktion gegenüber der Kirche und ihrer
Sendung. Die Kirche ist in die Welt, zu den
Menschen gesandt, um ihnen Heil, Bekehrung,
Befreiung zu ermöglichen. In der Kirche können
Propheten von Gott geweckt werden, die sich

speziell an die Welt wenden mit ihrem kritischen
Wort, die Unmenschlichkeiten in Wirtschaft und
Politik anklagen, nicht als Verurteilung, sondern
als Hilfe für jene Menschen, die sich ihr Recht
nicht selber erwirken können. Ein solcher Prophet
war zur Zeit der Entdeckung und Eroberung
Amerikas durch die Spanier der Dominikaner de
las Casas. Schonungslos hat er die Unmenschlichkeit

der Spanier angeklagt : «Spanien hat am
blutigen, geraubten und ungerecht besessenen Reichtum

Anteil gehabt. und bis heute nicht
gemerkt, dass ein solches Ärgernis, eine solche
Schande Sünde und grösste Ungerechtigkeit
gewesen ist.» Mit seinem Eintreten für die Rechte
der Völker Amerikas hat er eine entscheidende
gewissens- und bewusstseinsbildende Rolle
gespielt.

Auch in bezug auf die Kirche gibt es das prophetische

Charisma in der Kirche. Nennen wir nur
einen Namen, der weltweit bekannt ist: Don
Helder Camara. Dann sind aber vor allem
«Aufbrüche von unten» zu beachten: neben den
charismatischen Bewegungen vor allem die
Basisgemeinschaften, die eine tiefe Erneuerung des
christlichen Alltagslebens in Gang bringen.
Wenn wir all das überblicken, stellen wir fest:
Die Kirche gründet tatsächlich auf dem Fundament

der Apostel und Propheten. Sie kann ihre
Sendung nur erfüllen, wenn sie beide
Kraftquellen in Fülle sprudeln lässt ; wenn sie sorgt für
eine vorbildliche Wirksamkeit der Hierarchie und
für das freie Entfalten der Propheten. Dass dies
gelingt, ist nicht eigene Leistung der Kirche,
sondern es ist die Gabe des Geistes, die das wirkt.
Dass wir in einer Zeit leben dürfen, in welcher der
Geist diese Gaben in Fülle schenkt, erfüllt uns
mit Freude und Dankbarkeit. Dies treibt uns an,
noch inständiger um den Geist und seine Gaben
für Kirche und Welt zu bitten, damit die Kirche
ihre Sendung an der Welt noch besser erfüllen
kann: Zeichen und Sakrament des Heiles für die
Menschen.


	"Auf dem Fundament der Apostel und Propheten" (Eph 2, 20) : Pfingstliche Gedanken über die Kirche

