
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 4

Artikel: Ich glaube an Gott : Gedanken zur Erneuerung der Taufgelübde in der
Osternacht

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


108

Ich glaube an Gott
Gedanken zur Erneuerung
der Taufgelübde in der Osternacht

P. Anselm Bütler

Unterschied zu heute, da jederzeit die Taufe
gespendet wird, wurde damals die Taufe nur in
der Osternacht gespendet, und es waren in der
Regel Erwachsene, welche die Taufe empfingen.
Für diese Taufbewerber bedeutete die Taufe
einen bewusst vollzogenen Lebensentscheid,
durch den sie sich zum Gott Jesu Christi bekannten

in der Hoffnung, dass er auch sie zur ewigen
Gemeinschaft mit ihm und damit zum ewigen
Glück erwecken werde, wie er Jesus aus dem Tode
zu sich erhöht hat. Für die Taufbewerber von
damals war die Taufe auch ein bewusstes Ja zur
Gemeinschaft jener, die an Christus glaubten,
und die sich verpflichtet hatten, das Werk Jesu
unter den Menschen weiterzuführen, mitzuarbeiten

am Reich Gottes in der Gemeinschaft der
Kirche, die vom Geist Christi angetrieben und
mit der Kraft von oben erfüllt war.
Der Ritus der Taufgelübdeerneuerung in der
Osternacht will allen Getauften bewusst machen,
was das «Getauftsein» für sie bedeutet, er will sie
anleiten und aufrufen, der Taufentscheidung und
der Sendung, die damit verbunden ist, bewusst
zu werden und sie neu zu bejahen, ihr Leben
bewusst aus der Taufwirklichkeit heraus zu gestalten.

Wohl eine der auffallendsten Neuerungen in der
Liturgie der hl. Osternacht ist der Ritus der
Erneuerung der Taufgelübde. Mit diesem Ritus
wird ein bewusster Rückgriff vollzogen auf die
Osternachtfeier der ersten christlichen Jahrhunderte.

Damals war die Osternacht zusammen mit
der Gedächtnisfeier an die Auferweckung Jesu
vom Tode die grosse jährliche Tauffeier. Im

Heutige besondere Notwendigkeit der bewussten
TaufentScheidung
Für den Christen von heute besteht eine
dringende Notwendigkeit, sich seiner Taufentscheidung

und seines Taufauftrages bewusst zu
werden. Da ist einmal die gesellschaftlich-weltanschauliche

Situation, in der heute die meisten
Christen leben müssen. Diese Situation hat sich
gegenüber früheren Zeiten entscheidend verändert.

Früher war die Gesellschaft christlich
geprägt, der einzelne Christ lebte mit Mitmenschen

zusammen, die sich alle zum Christentum
bekannten und durch ihre kirchliche Praxis dieses
Christentum auch erfahren und erleben Hessen.
Der einzelne Christ wurde gleichsam umfangen
von einer christlichen Atmosphäre, und in dieser
Atmosphäre konnte sein Glaube heranwachsen
und reifen, konnte der persönliche Entscheid, das



109

Ja der Taufe verhältnismässig leicht vollzogen
werden. Heute ist die Situation grundsätzlich
anders. Die Christen leben meistens in einer
Gesellschaft und Weltanschauung, in denen
Christentum, Glaube, Kirche kaum erfahrbar
vorkommt. Er lebt meistens in einer glaubens-,
kirchen-, religionsfreien Atmosphäre. Dadurch ist
das Bewusstwerden, dass er Christ ist, sehr
erschwert. Der einzelne Getaufte muss sich viel
mehr bemühen, die Taufe, die er als Kind
empfangen hat, bewusst zu bejahen und sich in
seiner Lebensgestaltung von diesem Taufentscheid

führen und leiten zu lassen. Hier will der
Ritus der Erneuerung des Taufversprechens Hilfe
und Anstoss bieten. Durch diesen Ritus, vollzogen

in und mit der Gemeinschaft der Getauften,
soll der einzelne erfahren, dass er mit seinem
christlichen Glauben nicht allein ist, sollen die
einzelnen Getauften, gegenseitig angeregt und
ermuntert, mutig und zuversichtlich ihr Ja zur
Taufe erneuern und so bewusst als Getaufte ihr
Leben gestalten. Aber noch aus einem zweiten
Grund ist das bewusste Ja zur Taufe heute
dringend nötig. Noch selten stand die Christenheit
vor einer so entscheidenden geschichtlichen
Situation, in der sich für die ganze Menschheit eine
Entscheidung anbahnt, die für Jahrhunderte von
unermesslicher Auswirkung sein wird. In seinem
Werk «Christus und die Christen» schreibt der
berühmte Theologe Edward Schillebeeckx:
«Europa und die Welt stehen vor einer der
folgenschwersten Entscheidungen für die ganze Zukunft
der Menschheit. Alles hängt davon ab, welches in
den nächsten dreissig Jahren der entscheidendste,
kräftigste weltgeschichtliche Impuls sein wird. Ist
es das christliche Evangelium? Ist es der Marxismus?

Oder ist es der Individualismus, der sich von
rein ökonomischen Interessen leiten lässt?»
In dieser historischen Entscheidungssituation können

wir Christen es uns nicht mehr leisten, uns
mit religiösen Fragen zweiter und dritter
Ordnung auseinanderzusetzen, mit liturgischen,
moralischen Detailfragen usw. Wir müssen heute
wieder vorstossen zur Grundentscheidung des
Christseins. Diese Grundentscheidung fällt der

Christ normalerweise in der Taufe oder in der
Erneuerung des Taufwillens. Jede österliche Busszeit,

die sogenannte Fastenzeit, will uns auf diesen

Grundentscheid vorbereiten, den wir in der
liturgischen Feier der Osternacht mit der Erneuerung

der Taufgelübde vertiefen.

Taufe als menschlicher Grundsatzentscheid
Um was es im Grundentscheid der Taufe geht,
zeigen uns die drei «Absagen» und die drei «Zusagen».

Diese sind aber zu verstehen im Rahmen
des gesamten Taufvorganges.
Taufe ist ein Zusammentreffen von zwei
personalen Handlungen: Gott bietet dem
Menschen die Gemeinschaft mit ihm an, die
Lebensgemeinschaft im Heiligen Geiste, wie es Paulus
verkündet: «Wisst ihr nicht, dass ihr der Tempel
Gottes seid und dass der Geist Gottes in euch
wohnt?» (1 Kor 3,16). Der Empfänger der Taufe
bejaht dieses Angebot durch seinJa des Glaubens.
Dieses Glaubensja ist der eigentliche Lebensentscheid,

ein Grundsatzentscheid, der das ganze
Leben prägt. Das ganze Leben nach der Taufe ist
nichts anderes als die Entfaltung dieses Entscheides.

Die Christen der ersten Jahrhunderte waren sich
voll bewusst, welch schwerwiegenden Entscheid
es bedeutete, sich taufen zu lassen. Sie brachten
dies auch zum Ausdruck in einem eindrücklichen
Ritus. Zuerst wandte sich der Taufbewerber gegen
Westen, Sonnenuntergang, das Symbol für
Nacht, Finsternis und damit für das Todbringende,

die Götzen. Sie warfen alle Amulette,
Anhänger, Schmuckgegenstände, wodurch sie sich
bis jetzt als Anhänger eines Götzen bekannt hatten,

von sich und sprachen die dreimalige
«Absage». Dann wandte er sich gegen Osten, Symbol
des Lebens, Christi, hob die leeren Hände gen
Himmel und sprach das dreimalige «Ich glaube».
Damit brachte er zum Ausdruck: Heil, Leben,
Rettung kann ich nicht selber schaffen, leisten,
produzieren. Heil kann ich mir nur von Gott
schenken lassen.
Von diesem ganzen aussagekräftigen Ritus ist
heute nur noch die dreimalige Absage und das



t&&ÊË



Ill

dreimalige «Ich glaube» übrig geblieben. Aber
auch dieser «Rest» kann uns noch helfen, den
Grundentscheid der Taufe in seiner dreifachen
Beschaffenheit zu erfassen: Entscheid für den
Vorrang Gottes in meinem Leben; Entscheid für
den Einsatz Christi und sein Werk, den Aufbau
des Reiches Gottes; Entscheid für die Offenheit
gegenüber dem Heiligen Geist, der uns in der
Glaubensgemeinschaft der Kirche anruft; diesen
Entscheid fällen wir im Vertrauen auf Gott, der
uns trotz unserer Treulosigkeit zur ewigen
Lebensgemeinschaft mit ihm erwecken wird.
Das ganze Taufversprechen richtet sich an den
dreifaltigen Gott, den Vater unseres Herrn Jesus
Christus, der uns im Geiste als seine Söhne und
Töchter eingesetzt hat. Zugleich ist dieses Ja zum
dreifaltigen Gott umfasst und umschlossen vom
Ja zum einen Gott. Gemäss dem Glaubensbekenntnis

steht am Anfang unser Ja zum einen
Gott: Ich glaube an den einen Gott. Dann folgen
die Versprechen an die einzelnen Personen in
Gott: das Ja zum Vater als dem Schöpfer; das Ja
zum Sohn als dem Erlöser; das Ja zum Heiligen
Geist als dem Heiligmacher. Im folgenden soll
der Inhalt des Versprechens an den Vater als den
Schöpfer etwas ausführlicher dargestellt werden.

Ich glaube an den Vater, den Schöpfer
Um den tieferen Gehalt des Glaubens an den
Schöpfer zu erfassen, müssen wir die Schöpfungstheologie

sehen auf dem Hintergrund anderer
Einstellungen zu Gott.
Als das Judentum den Glauben an Gott als

Schöpfer entfaltete, und als die Christen diesen
Schöpfungsglauben im Lichte der Gotteserfahrung

Jesu an die Spitze ihres Glaubensbekenntnisses

stellten, war das eine bewusste Opposition
gegenüber andern Religionen, die damals im
Erfahrungsumkreis des Judentums und später des
Christentums praktiziert wurden. Diese nichtjüdischen

und nichtchristlichen Religionen bejahten

auch Gott als den Spender des Lebens, und sie
wollten durch ihr religiöses Tun von Gott die
Gabe immer neuen und immer reicheren Lebens
erhalten. Aber — und hier liegt der tiefste Unter¬

schied zur jüdisch/christlichen Gottesauffassung:
in diesen Religionen versuchten die Menschen,
durch den Kult über die Götter Gewalt zu
bekommen, so dass die Menschen die Götter
zwingen könnten, ihnen Anteil zu geben am
Leben ihres Gottes. In diesen Religionen glaubte
man, der Himmelsgott sei auf die Erde angewiesen

und umgekehrt. Es bestehe ein gegenseitiges
Abhängigkeitsverhältnis. Deshalb könne der Gott
durch Riten, Zeremonien wie Tanz, Lärm, Blut
usw. gezwungen werden, seine Lebenskraft dem
Menschen mitzuteilen. Eine solche Einstellung
Gott gegenüber widerspricht dem Bekenntnis,
dass Gott unser Schöpfer ist. Mit dem Bekenntnis
zu Gott als unserm Schöpfer anerkennen wir, dass

nicht wir es sind, die uns gemacht haben, dass

nicht wir es sind, die Gutes leisten. Es ist das

mutige Ja, das bekennt, dass wir über Gott keine
Verfügungsmacht haben, dass wir auf Gedeih
und Verderb angewiesen sind auf das Wohlwollen,

die Freigebigkeit, Güte, Treue, Zuverlässigkeit

Gottes. Zugleich bekennt der Mensch damit,
dass Gott tatsächlich der Treue, Zuverlässige,
Freigebige ist. Mit einem solchen Bekenntnis zu
Gott als dem Schöpfer ist das vollzogen, was wir
«Glauben» nennen. «Glauben» besagt zuerst und
fundamental, sich restlos auf Gott verlassen, Gott
sein ganzes Vertrauen schenken, bekennen, dass

Gott nichts anderes will als unser Glück, so dass

wir uns getrost und unbesorgt unter seine Macht
und seinen Schutz stellen dürfen. Wir bekennen
damit, dass für den Menschen Heil, Glück und
Vollendung möglich ist, allerdings nicht durch
eigene Kraft, aber durch Gott, der uns all das in
freier Liebe schenkt.
In dieser Sicht erhält der Schöpfungsglaube eine
heute höchst aktuelle Bedeutung, er stösst vor
mitten in eine hochaktuelle Problematik, die
Problematik von Sinn und Sinnlosigkeit des Lebens,
die Problematik, ob und wie Heil für den
Menschen geschehen kann. Alle Gruppierungen,
Richtungen, Weltanschauungen streben nach
Heilmachung von Mensch und Gesellschaft. Die
Frage nach dem Heil ist zur grossen Triebfeder
alles politischen, wirtschaftlichen, wissenschaftli-



112

chen, gesellschaftlichen und persönlichen Tuns
geworden. Der Glaube an Gott den Schöpfer
bekennt in dieser Problematik: Gott ist Quelle
und Inspirator alles Guten und damit auch
Ursprung des Widerstandes gegen das Böse. Wo
zum Nutzen des Menschen Gutes geschieht, sieht
der Gläubige Gott den Schöpfer am Werk, der
das Heil des Menschen durch den Menschen
wirkt.
Im tiefsten und letzten besagt dann unser
glaubendes Ja zu Gott als unserm Schöpfer: ich
bejahe die fundamentale Güte der Absichten
Gottes mit mir, mit jedem Menschen, mit der

ganzen Menschheit und Geschichte, mit der ganzen

Welt.

Gefährdung des Schöpfungsglaubens
Wer einmal versucht, solchen Schöpfungsglauben
restlos und konsequent durchzuleben, wird
verspürt haben, wie sich in ihm plötzlich etwas
wehrt, wie plötzlich ein eigenartiges Angstgefühl
auftaucht und das Verlangen auftaucht, irgendwo
sich eine Sicherung zu schaffen. Auch in den
Religionen mit dem Schöpfungsglauben ist immer
die Versuchung vorhanden, Gott in irgendeiner
Weise zwingen zu wollen, dass er sein Leben, seine
Gnade, den Himmel, die Seligkeit uns schenken
müsse. Wir neigen immer dazu, irgendwelche
Sicherungen oder Garantien zu erwerben,
wodurch Gott gar nicht anders könne, als uns das

ewige Heil zu geben. Solche religiöse Haltungen
der Versicherung können sein: geheimes magisches

Verständnis der Sakramente und religiösen
Zeremonien: es müssten nur die Zeremonie und
das Gebet richtig vollzogen werden, dann treffe
die Gnade unfehlbar ein. Eine solche Haltung
trifft man nicht selten an bei Beichten: man
bekennt mehr oder weniger genau die Sünden oder
sagt den Beichtspiegel auf, wie man ihn als Kind
gelernt hat ; wenn dann der Priester die Los-
sprechungsformel gesprochen habe, dann seien
die Sünden automatisch weg. Dass zur Beichte
auch noch echte Reue und Wille zur Umkehr
nötig sind, scheint oft aus dem Bewusstsein mancher

Beichtenden verschwunden zu sein. — Eine

ähnliche Haltung liegt vor, wenn der
Sonntagsgottesdienst nur besucht wird, damit eine Pflicht
erfüllt sei, und wenn man sich über das Wie des
Besuches keine Gedanken macht. Eine solche
Sicherungssucht steckt auch hinter manchen
religiösen Übungen: wenn man jeden Tag das
und das bete, habe man garantiert eine gute
Sterbestunde; wenn man die und die Werke
verrichte, dann müsse Gott uns retten.
Gegen eine solche Verfälschung der Religion und
des Schöpfungsglaubens hat Jesus klar Front bezogen:

«Wenn ihr alles getan habt, was euch
aufgetragen wurde, so sagt: ,wir sind armselige
Knechte, wir haben nur getan, was wir schuldig
waren'» (Lk 17,10).
Hinter solchen Absicherungsversuchen steht letztlich

ein Misstrauen gegen Gott, dass er als Schöpfer

doch nicht ganz zuverlässig sei, dass es schief
gehen könnte und wir daher in irgendeiner Weise
Gott beeinflussen oder manipulieren müssten,
damit alles gut ende.
Es kann auch ein anderes Fehlverhalten hinter
solchen Versuchen stehen: der Stolz. Man ist zu
stolz, sich beschenken zu lassen, weil das in
Abhängigkeit führt, weil es menschenunwürdig
sei, sich sein Glück schenken zu lassen. Die
sogenannte Sündenfallgeschichte am Anfang der
Bibel bringt diesen Stolz klar zum Ausdruck. Die
Warnung, vom Baum des Lebens zu essen, bringt
das genau zum Ausdruck: wer versucht, sich das

unvergängliche Leben, das ewige Glück aus eigener

Kraft zu schaffen, dem misslingt dies, weil er
eben Geschöpf ist. Die Versuchung, trotzdem die
Frucht dieses Baumes zu essen, ist genau die
Versuchung, gegen die Situation als Geschöpf zu
rebellieren, nicht Geschöpf sein zu wollen,
sondern sein eigener Schöpfer zu sein. — Bis
heute ist diese Rebellion gegen die Geschöpflich-
keit aktuell. Wenn der Philosoph Jean-Paul Sartre
Gott ablehnt, so gerade deswegen, weil er meint,
der Mensch sei nicht mehr frei,, wenn er von
Gottes Gnaden lebt.
Zu solcher Haltung des Stolzes werden wir heute
verleitet durch unser Gesellschaftssystem. Dieses
basiert auf Gewinn, Leistung, Konkurrenz. Da-





114

hinter stecken Habgier, individueller und
Gruppenegoismus, alles Haltungen, die den
Menschen verleiten, sich sein Heil selber schaffen
zu wollen, das Paradies auf Erden, das persönliche
und gesellschaftliche Glück aus eigener Kraft
herstellen zu können. Es funktioniert ja alles so gut
auch ohne Gott, und was nicht oder noch nicht
funktioniert, seien nur Kinderkrankheiten unserer

Kultur, die mit dem Fortschritt der Wissenschaft

und Technik von selber verschwinden.
Wenn wir in der Osternacht oder bei anderer
Gelegenheit, vielleicht einmal bei einer ganz
persönlichen neuen Lebensorientierung, unser Ja
zum Schöpfer-Gott sprechen, dann lehnen wir
bewusst all diese Fehlhaltungen ab und übergeben

unser ganzes Glück, aber auch das Glück aller
Menschen Gott. Wir gehen das «Risiko» ein, die
Erfüllung unseres tiefsten Sehnens und Höffens
aus unsern Händen wegzugeben und in die
Hände Gottes zu legen. Wir liefern uns Gott dem
Schöpfer aus auf «Gedeih und Verderb». Gott
kann mit uns machen, was er will, er, der
allmächtige Schöpfer, wir, das ohnmächtige
Geschöpf. Das könnte uns Angst und Furcht
einjagen. Wenn wir dieses «Risiko» trotzdem eingehen,

und das Ja zum Schöpfergott vorbehaltlos zu
sprechen versuchen, so vollziehen wir dieses Ja
bewusst und verantwortungsvoll. Denn Gott will
nichts anderes als unser Glück. Der ganze
Schöpfungsplan Gottes ist ausgerichtet auf das Glück
des Menschen. Gott will nicht das Leiden, nicht
Tod und Untergang des Menschen. Gott ist Ursache

des Glücks und Bekämpfer des Leidens. Ja, er
ist nicht nur nicht Urheber des Leidens, er lässt
das Leiden auch nicht einfach zu. Er ist der grösste
Feind des Leidens. Ueberall, wo Leiden und Not
auftritt, da ist auch Gott zur Stelle, um das
Leiden und das Übel zu bekämpfen und zu
vernichten. Das wird am herrlichsten offenbar bei
Jesus. Dort wo Jesus ins grösste Leid gerät, in den
schmachvollen Kreuzestod, gerade dort ist Gott
als Schöpfer zugegen und vernichtet dieses Leid,
indem er Jesus aus den Schlingen des Todes
befreit und ihn Anteil nehmen lässt am
ewigunzerstörbaren Leben und Glück seiner selbst.

Der neuen Orgel entgegen

P. Markus Bär

Über die Orgeln in Mariastein wäre eine eigene
Geschichte zu schreiben. Wir wissen von mindestens

zwei Orgeln in der Gnadenkapelle (1645
und 1824) und von vier Chororgeln (1696 bereits
bestehend, 1787, 1865 und 1970). Auch der
neuen, grossen Orgel sind bereits drei Instrumente

vorausgegangen, die nun etwas genauer
vorgestellt werden sollen. Zur Ergänzung sei auf


	Ich glaube an Gott : Gedanken zur Erneuerung der Taufgelübde in der Osternacht

