Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 4

Artikel: Ich glaube an Gott : Gedanken zur Erneuerung der Taufgeliibde in der
Osternacht

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

108

Ich glaube an Gott

Gedanken zur Erneuerung
der Taufgeliibde in der Osternacht

P. Anselm Biitler

Wohl eine der auffallendsten Neuerungen in der
Liturgie der hl. Osternacht ist der Ritus der
Erneuerung der Taufgeliibde. Mit diesem Ritus
wird ein bewusster Riickgriff vollzogen auf die
Osternachtfeier der ersten christlichen Jahrhun-
derte. Damals war die Osternacht zusammen mit
der Gedichtnisfeier an die Auferweckung Jesu
vom Tode die grosse jihrliche Tauffeier. Im

Unterschied zu heute, da jederzeit die Taufe
gespendet wird, wurde damals die Taufe nur in
der Osternacht gespendet, und es waren in der
Regel Erwachsene, welche die Taufe empfingen.
Fiir diese Taufbewerber bedeutete die Taufe
einen bewusst vollzogenen Lebensentscheid,
durch den sie sich zum Gott Jesu Christi bekann-
ten in der Hoffnung, dass er auch sie zur ewigen
Gemeinschaft mit ihm und damit zum ewigen
Gliick erwecken werde, wie er Jesus aus dem Tode
zu sich erhéht hat. Fiir die Taufbewerber von
damals war die Taufe auch ein bewusstes Ja zur
Gemeinschaft jener, die an Christus glaubten,
und die sich verpflichtet hatten, das Werk Jesu
unter den Menschen weiterzufiihren, mitzuar-
beiten am Reich Gottes in der Gemeinschaft der
Kirche, die vom Geist Christi angetriecben und
mit der Kraft von oben erfiillt war.

Der Ritus der Taufgeliibdeerneuerung in der
Osternacht will allen Getauften bewusst machen,
was das «Getauftsein» fiir sie bedeutet, er will sie
anleiten und aufrufen, der Taufentscheidung und
der Sendung, die damit verbunden ist, bewusst
zu werden und sie neu zu bejahen, ithr Leben
bewusst aus der Taufwirklichkeit heraus zu gestal-
ten.

Heutige besondere Notwendigkeit der bewussten
Taufentscheidung

Fiir den Christen von heute besteht eine drin-
gende Notwendigkeit, sich seiner Taufentschei-
dung und seines Taufauftrages bewusst zu wer-
den. Da ist einmal die gesellschaftlich-weltan-
schauliche Situation, in der heute die meisten
Christen leben miissen. Diese Situation hat sich
gegeniiber fritheren Zeiten entscheidend verin-
dert. Frither war die Gesellschaft christlich
geprigt, der einzelne Christ lebte mit Mitmen-
schen zusammen, die sich alle zum Christentum
bekannten und durch ihre kirchliche Praxis dieses
Christentum auch erfahren und erleben liessen.
Der einzelne Christ wurde gleichsam umfangen
von einer christlichen Atmosphire, und in dieser
Atmosphire konnte sein Glaube heranwachsen
und reifen, konnte der persénliche Entscheid, das



Ja der Taufe verhiltnismissig leicht vollzogen
werden. Heute ist die Situation grundsitzlich
anders. Die Christen leben meistens in einer
Gesellschaft und Weltanschauung, in denen
Christentum, Glaube, Kirche kaum erfahrbar
vorkommt. Er lebt meistens in einer glaubens-,
kirchen-, religionsfreien Atmosphire. Dadurch ist
das Bewusstwerden, dass er Christ ist, sehr
erschwert. Der einzelne Getaufte muss sich viel
mehr bemiihen, die Taufe, die er als Kind
empfangen hat, bewusst zu bejahen und sich in
seiner Lebensgestaltung von diesem Taufent-
scheid fithren und leiten zu lassen. Hier will der
Ritus der Erneuerung des Taufversprechens Hilfe
und Anstoss bieten. Durch diesen Ritus, vollzo-
gen in und mit der Gemeinschaft der Getauften,
soll der einzelne erfahren, dass er mit seinem
christlichen Glauben nicht allein ist, sollen die
einzelnen Getauften, gegenseitig angeregt und
ermuntert, mutig und zuversichtlich ihr Ja zur
Taufe erneuern und so bewusst als Getaufte ihr
Leben gestalten. Aber noch aus einem zweiten
Grund ist das bewusste Ja zur Taufe heute drin-
gend notig. Noch selten stand die Christenheit
vor einer so entscheidenden geschichtlichen Situ-
ation, in der sich fiir die ganze Menschheit eine
Entscheidung anbahnt, die fiir Jahrhunderte von
unermesslicher Auswirkung sein wird. In seinem
Werk «Christus und die Christen» schreibt der
berithmte Theologe Edward Schillebeeckx: «Eu-
ropa und die Welt stehen vor einer der folgen-
schwersten Entscheidungen fiir die ganze Zukunft
der Menschheit. Alles hingt davon ab, welches in
den nichsten dreissig Jahren der entscheidendste,
kriftigste weltgeschichtliche Impuls sein wird. Ist
es das christliche Evangelium? Ist es der Marxis-
mus? Oder ist es der Individualismus, der sich von
rein 6konomischen Interessen leiten lisst?»

In dieser historischen Entscheidungssituation kén-
nen wir Christen es uns nicht mehr leisten, uns
mit religidsen Fragen zweiter und dritter
Ordnung auseinanderzusetzen, mit liturgischen,
moralischen Detailfragen usw. Wir miissen heute
wieder vorstossen zur Grundentscheidung des
Christseins. Diese Grundentscheidung fillt der

109

Christ normalerweise in der Taufe oder in der
Erneuerung des Taufwillens. Jede &sterliche Buss-
zeit, die sogenannte Fastenzeit, will uns auf die-
sen Grundentscheid vorbereiten, den wir in der
liturgischen Feier der Osternacht mit der Erneue-
rung der Taufgeliibde vertiefen.

Taufe als menschlicher Grundsatzentscheid

Um was es im Grundentscheid der Taufe geht,
zeigen uns die drei «Absagen» und die drei «Zusa-
gen». Diese sind aber zu verstehen im Rahmen
des gesamten Taufvorganges.

Taufe ist ein Zusammentreffen von zwei
personalen Handlungen: Gott bietet dem Men-
schen die Gemeinschaft mit thm an, die Lebens-
gemeinschaft im Heiligen Geiste, wie es Paulus
verkiindet: «Wisst ihr nicht, dass ihr der Tempel
Gottes seid und dass der Geist Gottes in euch
wohnt?» (1 Kor 3,16). Der Empfinger der Taufe
bejaht dieses Angebot durch sein Jz des Glaubens.
Dieses Glaubensja ist der eigentliche Lebensent-
scheid, ein Grundsatzentscheid, der das ganze
Leben prigt. Das ganze Lebena nach der Taufe ist
nichts anderes als die Entfaltung dieses Entschei-
des.

Die Christen der ersten Jahrhunderte waren sich
voll bewusst, welch schwerwiegenden Entscheid
es bedeutete, sich taufen zu lassen. Sie brachten
dies auch zum Ausdruck in einem eindriicklichen
Ritus. Zuerst wandte sich der Taufbewerber gegen
Westen, Sonnenuntergang, das Symbol fiir
Nacht, Finsternis und damit fiir das Todbrin-
gende, die Gétzen. Sie warfen alle Amulette, An-
hinger, Schmuckgegenstinde, wodurch sie sich
bis jetzt als Anhinger eines Gotzen bekannt hat-
ten, von sich und sprachen die dreimalige «Ab-
sage». Dann wandte er sich gegen Osten, Symbol
des Lebens, Christi, hob die leeren Hinde gen
Himmel und sprach das dreimalige «Ich glaubes.
Damit brachte er zum Ausdruck: Heil, Leben,
Rettung kann ich nicht selber schaffen, leisten,
produzieren. Heil kann ich mir nur von Gott
schenken lassen.

Von diesem ganzen aussagekriftigen Ritus ist
heute nur noch die dreimalige Absage und das






dreimalige «Ich glaube» tibrig geblieben. Aber
auch dieser «Rest» kann uns noch helfen, den
Grundentscheid der Taufe in seiner dreifachen
Beschaffenheit zu erfassen: Entscheid fiir den
Vorrang Gottes in meinem Leben; Entscheid fiir
den Einsatz Christi und sein Werk, den Aufbau
des Reiches Gottes; Entscheid fiir die Offenheit
gegeniiber dem Heiligen Geist, der uns in der
Glaubensgemeinschaft der Kirche anruft; diesen
Enischeid fillen wir im Vertrauen auf Gott, der
uns trotz unserer Treulosigkeit zur ewigen
Lebensgemeinschaft mit ihm erwecken wird.

Das ganze Taufversprechen richtet sich an den
dreifaltigen Gott, den Vater unseres Herrn Jesus
Christus, der uns im Geiste als seine S6hne und
Tochter eingesetzt hat. Zugleich ist dieses Ja zum
dreifaltigen Gott umfasst und umschlossen vom
Ja zum einen Gott. Gemiss dem Glaubensbe-
kenntnis steht am Anfang unser Ja zum einen
Gott: Ich glaube an den einen Gott. Dann folgen
die Versprechen an die einzelnen Personen in
Gott: das Ja zum Vater als dem Schopfer; das Ja
zum Sohn als dem Erloser; das Ja zum Heiligen
Geist als dem Heiligmacher. Im folgenden soll
der Inhalt des Versprechens an den Vater als den
Schopfer etwas ausfiihrlicher dargestellt werden.

Ich glanbe an den Vater, den Schipfer

Um den tieferen Gehalt des Glaubens an den
Schopfer zu erfassen, miissen wir die Schopfungs-
theologie sehen auf dem Hintergrund anderer
Einstellungen zu Gott.

Als das Judentum den Glauben an Gott als
Schopfer entfaltete, und als die Christen diesen
Schopfungsglauben im Lichte der Gotteserfah-
rung Jesu an die Spitze ihres Glaubensbekennt-
nisses stellten, war das eine bewusste Opposition
gegeniiber andern Religionen, die damals im
Erfahrungsumkreis des Judentums und spiter des
Christentums praktiziert wurden. Diese nichtji-
dischen und nichtchristlichen Religionen bejah-
ten auch Gott als den Spender des Lebens, und sie
wollten durch ihr religidses Tun von Gott die
Gabe immer neuen und immer reicheren Lebens
erhalten. Aber — und hier liegt der tiefste Unter-

111

schied zur jiidisch/christlichen Gottesauffassung:
in diesen Religionen versuchten die Menschen,
durch den Kult iiber die Gotter Gewalt zu
bekommen, so dass die Menschen die Gotter
zwingen koénnten, ihnen Anteil zu geben am
Leben ihres Gottes. In diesen Religionen glaubte
man, der Himmelsgott sei auf die Erde angewie-
sen und umgekehrt. Es bestehe ein gegenseitiges
Abhingigkeitsverhiltnis. Deshalb konne der Gott
durch Riten, Zeremonien wie Tanz, Lirm, Blut
usw. gezwungen werden, seine Lebenskraft dem
Menschen mitzuteilen. Eine solche Einstellung
Gott gegentiber widerspricht dem Bekenntnis,
dass Gott unser Schépfer ist. Mit dem Bekenntnis
zu Gott als unserm Schopfer anerkennen wir, dass
nicht wir es sind, die uns gemacht haben, dass
nicht wir es sind, die Gutes leisten. Es ist das
mutige Ja, das bekennt, dass wir tiber Gott keine
Verfiigungsmacht haben, dass wir auf Gedeih
und Verderb angewiesen sind auf das Wohlwol-
len, die Freigebigkeit, Giite, Treue, Zuverlissig-
keit Gottes. Zugleich bekennt der Mensch damit,
dass Gott tatsichlich der Treue, Zuverlissige,
Freigebige ist. Mit einem solchen Bekenntnis zu
Gott als dem Schépfer ist das vollzogen, was wir
«Glauben» nennen. «Glauben» besagt zuerst und
fundamental, sich restlos auf Gott verlassen, Gott
sein ganzes Vertrauen schenken, bekennen, dass
Gott nichts anderes will als unser Gliick, so dass
wir uns getrost und unbesorgt unter seine Macht
und seinen Schutz stellen diirfen. Wir bekennen
damit, dass fiir den Menschen Heil, Gliick und
Vollendung méglich ist, allerdings nicht durch
eigene Kraft, aber durch Gott, der uns all das in
freier Liebe schenkt.

In dieser Sicht erhilt der Schépfungsglaube eine
heute hochst aktuelle Bedeutung, er stosst vor
mitten in eine hochaktuelle Problematik, die Pro-
blematik von Sinn und Sinnlosigkeit des Lebens,
die Problematik, ob und wie Heil fiir den Men-
schen geschehen kann. Alle Gruppierungen,
Richtungen, Weltanschauungen streben nach
Heilmachung von Mensch und Gesellschaft. Die
Frage nach dem Heil ist zur grossen Triebfeder
alles politischen, wirtschaftlichen, wissenschaftli-



112

chen, gesellschaftlichen und personlichen Tuns
geworden. Der Glaube an Gott den Schépfer
bekennt in dieser Problematik: Gott ist Quelle
und Inspirator alles Guten und damit auch
Ursprung des Widerstandes gegen das Bose. Wo
zum Nutzen des Menschen Gutes geschieht, sieht
der Gliubige Gott den Schopfer am Werk, der
das Heil des Menschen durch den Menschen
wirkt.

Im tiefsten und letzten besagt dann unser
glaubendes Ja zu Gott als unserm Schépfer: ich
bejahe die fundamentale Giite der Absichten
Gottes mit mir, mit jedem Menschen, mit der
ganzen Menschheit und Geschichte, mit der gan-
zen Welt.

Gefihrdung des Schopfungsglaubens

Wer einmal versucht, solchen Schépfungsglauben
restlos und konsequent durchzuleben, wird ver-
spiirc haben, wie sich in ihm plotzlich etwas
wehrt, wie plotzlich ein eigenartiges Angstgefiihl
auftaucht und das Verlangen auftaucht, irgendwo
sich eine Sicherung zu schaffen. Auch in den Reli-
gionen mit dem Schépfungsglauben ist immer
die Versuchung vorhanden, Gott in irgendeiner
Weise zwingen zu wollen, dass er sein Leben, seine
Gnade, den Himmel, die Seligkeit uns schenken
misse. Wir neigen immer dazu, irgendwelche
Sicherungen oder Garantien zu erwerben,
wodurch Gott gar nicht anders kénne, als uns das
ewige Heil zu geben. Solche religiose Haltungen
der Versicherung kénnen sein: geheimes magi-
sches Verstindnis der Sakramente und religidsen
Zeremonien: es miissten nur die Zeremonie und
das Gebet richtig vollzogen werden, dann treffe
die Gnade unfehlbar ein. Eine solche Haltung
trifft man nicht selten an bei Beichten: man be-
kennt mehr oder weniger genau die Siinden oder
sagt den Beichtspiegel auf, wie man ihn als Kind
gelernt hat; wenn dann der Priester die Los-
sprechungsformel gesprochen habe, dann seien
die Siinden automatisch weg. Dass zur Beichte
auch noch echte Reue und Wille zur Umkehr
nétig sind, scheint oft aus dem Bewusstsein man-
cher Beichtenden verschwunden zu sein. — Eine

dhnliche Haltung liegt vor, wenn der Sonntags-
gottesdienst nur besucht wird, damit eine Pflicht
erfiillt sei, und wenn man sich iiber das Wie des
Besuches keine Gedanken macht. Eine solche
Sicherungssucht steckt auch hinter manchen
religiosen Ubungen: wenn man jeden Tag das
und das bete, habe man garantiert eine gute Ster-
bestunde; wenn man die und die Werke
verrichte, dann miisse Gott uns retten.

Gegen eine solche Verfilschung der Religion und
des Schépfungsglaubens hat Jesus klar Front bezo-
gen: «Wenn ihr alles getan habt, was euch aufge-
tragen wurde, so sagt: ,wir sind armselige
Knechte, wir haben nur getan, was wir schuldig
waren‘» (Lk 17, 10).

Hinter solchen Absicherungsversuchen steht letzt-
lich ein Misstrauen gegen Gott, dass er als Schop-
fer doch nicht ganz zuverlissig sei, dass es schief
gehen konnte und wir daher in irgendeiner Weise
Gott beeinflussen oder manipulieren miissten,
damit alles gut ende.

Es kann auch ein anderes Fehlverhalten hinter sol-
chen Versuchen stehen: der Stolz. Man ist zu
stolz, sich beschenken zu lassen, weil das in
Abhingigkeit fiithrt, weil es menschenunwiirdig
sei, sich sein Gliick schenken zu lassen. Die soge-
nannte Siindenfallgeschichte am Anfang der
Bibel bringt diesen Stolz klar zum Ausdruck. Die
Warnung, vom Baum des Lebens zu essen, bringt
das genau zum Ausdruck: wer versucht, sich das
unvergingliche Leben, das ewige Gliick aus eige-
ner Kraft zu schaffen, dem misslingt dies, weil er
eben Geschopf ist. Die Versuchung, trotzdem die
Frucht dieses Baumes zu essen, ist genau die Ver-
suchung, gegen die Situation als Geschépf zu
rebellieren, nicht Geschépf sein zu wellen,
sondern sein eigener Schopfer zu sein. — Bis
heute ist diese Rebellion gegen die Geschépflich-
keit aktuell. Wenn der Philosoph Jean-Paul Sartre
Gott ablehnt, so gerade deswegen, weil er meint,
der Mensch sei nicht mehr frei, wenn er von
Gottes Gnaden lebt.

Zu solcher Haltung des Stolzes werden wir heute
verleitet durch unser Gesellschaftssystem. Dieses
basiert auf Gewinn, Leistung, Konkurrenz. Da-



113




114

hinter stecken Habgier, individueller und Grup-
penegoismus, alles Haltungen, die den Men-
schen verleiten, sich sein Heil selber schaffen
zu wollen, das Paradies auf Erden, das persénliche
und gesellschaftliche Gliick aus eigener Kraft her-
stellen zu kénnen. Es funktioniert ja alles so gut
auch ohne Gott, und was nicht oder noch nicht
funktioniert, seien nur Kinderkrankheiten unse-
rer Kultur, die mit dem Fortschritt der Wissen-
schaft und Technik von selber verschwinden.
Wenn wir in der Osternacht oder bei anderer
Gelegenheit, vielleicht einmal bei einer ganz per-
sonlichen neuen Lebensorientierung, unser Ja
zum Schopfer-Gott sprechen, dann lehnen wir
bewusst all diese Fehlhaltungen ab und iiberge-
ben unser ganzes Gliick, aber auch das Gliick aller
Menschen Gott. Wir gehen das «Risiko» ein, die
Erfiillung unseres tiefsten Sehnens und Hoffens
aus unsern Hinden wegzugeben und in die
Hinde Gottes zu legen. Wir liefern uns Gott dem
Schopfer aus auf «Gedeih und Verderb». Gott
kann mit uns machen, was er will, er, der all-
michtige Schoépfer, wir, das ohnmichtige Ge-
schopf. Das kénnte uns Angst und Furcht ein-
jagen. Wenn wir dieses «Risiko» trotzdem einge-
hen, und das Ja zum Schépfergott vorbehaltlos zu
sprechen versuchen, so vollziehen wir dieses Ja
bewusst und verantwortungsvoll. Denn Gott will
nichts anderes als unser Gliick. Der ganze Schép-
fungsplan Gottes ist ausgerichtet auf das Gliick
des Menschen. Gott will nicht das Leiden, nicht
Tod und Untergang des Menschen. Gott ist Ursa-
che des Gliicks und Bekimpfer des Leidens. Ja, er
ist nicht nur nicht Urheber des Leidens, er lisst
das Leiden auch nicht einfach zu. Er ist der grésste
Feind des Leidens. Ueberall, wo Leiden und Not
auftritt, da ist auch Gott zur Stelle, um das
Leiden und das Ubel zu bekimpfen und zu ver-
nichten. Das wird am herrlichsten offenbar bei
Jesus. Dort wo Jesus ins grosste Leid geriit, in den
schmachvollen Kreuzestod, gerade dort ist Gott
als Schépfer zugegen und vernichtet dieses Leid,
indem er Jesus aus den Schlingen des Todes
befreit und ithn Anteil nehmen lisst am ewig-
unzerstdrbaren Leben und Gliick seiner selbst.

Der neuen Orgel entgegen

P. Markus Bir

Uber die Orgeln in Mariastein wire eine eigene
Geschichte zu schreiben. Wir wissen von minde-
stens zwei Orgeln in der Gnadenkapelle (1645
und 1824) und von vier Chororgeln (1696 bereits
bestehend, 1787, 1865 und 1970). Auch der
neuen, grossen Orgel sind bereits drei Instru-
mente vorausgegangen, die nun etwas genauer
vorgestellt werden sollen. Zur Erginzung sei auf



	Ich glaube an Gott : Gedanken zur Erneuerung der Taufgelübde in der Osternacht

