
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 3

Artikel: "Ich werde nicht sterben, sondern leben" (Ps 118) : Gedanken zur
östlichen Busszeit

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


71

«Ich werde nicht sterben,
sondern leben» (Ps 118)
Gedanken zur österlichen Busszeit

P. Anselm Bütler

Über der österlichen Busszeit steht der Ruf Jesu:
«Bekehret euch und glaubet an die frohe
Botschaft» (Mk 1,14). Sich bekehren meint: umdenken

in der Gesinnung und sich neu orientieren in
der Lebensgestaltung. Das bedeutet, sich abwenden

von der sogenannten «weltlichen» Lebenseinstellung.

Diese «weltliche» Lebenseinstellung
umschreibt Johannes in seinem 1. Brief mit den
Stichworten: «Sinnenlust, Augenlust, Hoffart des
Lebens» (2,16). Diese Ausdrücke und die damit
gemeinte Wirklichkeit können wir benennen mit:
«Genusssucht, Besitzsucht, Machtsucht». Hinter
all diesen Süchten steht letztlich eine Haltung,
die sich selber absichern will, selber Sicherheit
und Erfolg des Lebens schaffen möchte, auf sich
und den eigenen Vorteil konzentriert ist. Dem
gegenüber steht die Haltung des Glaubens, die sich
aller irdischen, menschlichen und geschöpflichen
Sicherungen und Garantien begibt, sich restlos
Gott anvertraut, von ihm alles erwartet, erhofft
und erfleht.
Die Aufgabe solcher Bekehrung stellt sich nicht
nur dem einzelnen Christen. Auch die
Glaubensgemeinschaft als Ganzes, die Kirche muss immer
wieder neu umkehren, sich abwenden von
weltlicher Denkweise, um ganz aus dem Glauben zu
leben. Auf welcher Ebene für die Kirche heute
solche Umkehr besonders dringend ist, wird
aufgezeigt im Text von Fr. Roger, Prior in Taizé, den
er 1970 bei der Ankündigung des Konzils der
Jugend proklamiert hat: «... Christus bereitet uns
einen neuen Frühling der Kirche: einer Kirche,
die aller Mittel der Macht beraubt ist (Besitz,
rechtlicher Sonderstellung im Staat, Privilegien);
einer Kirche, die bereit ist, das Leben mit allen zu
teilen ...»
Dass eine Kirche, aller weltlichen Mittel beraubt,
nicht stirbt, sondern erst richtig zu leben beginnt,
bestätigt sich in manchen Ländern, in denen die
Kirche aus dem öffentlichen Leben verdrängt ist,
von der staatlichen Autorität höchstens noch als
Randexistenz geduldet wird. Im folgenden geben
wir die Schilderung einer solchen Kirche wieder.
Das Land, in dem diese Kirche lebt, wird aus
begreiflichen Gründen verschwiegen.



72

Die Kirche in unserem Land ist gezwungen
worden, ihre gewohnten Formen aufzubrechen,
das angestammte Tätigkeitsfeld zu verlassen,
traditionelle Aufgaben aufzugeben. Das einzige,
was ihr gewährt wird, ist die Betreuung der
Menschen, die nicht «produktiv» sind, die keine Macht
haben und der Kirche so auch keinen Machtzuwachs

verschaffen können: Behinderte und Alte.
Aber gerade hier entdecken wir Christen eine

neue Tiefe unseres Christseins: Dienst, ohne auf
Gegenleistung und Entschädigung zu warten,
Dienst einfach aus Liebe und Einsicht. So tut die
Kirche in einer Gesellschaft, in der allein Leistung
zählt, etwas scheinbar Nutzloses, «bloss» aus
Ehrfurcht vor dem Menschen. Aber gerade dadurch
wächst ihr überraschendes Vertrauen zu. In einer
gesellschaftlichen Atmosphäre der Einschüchterung

und des Ausgeliefertseins entsteht in der
Kirche Gemeinschaft, weil sie sich weigert, trotz
böser Erfahrungen bitter zu werden, weil sie nicht
daran denkt, Misstrauen mit Misstrauen zu begegnen,

weil sie so lebt, dass Andersdenkende ihre
Aufrichtigkeit akzeptieren können, weil sie selbst
denen noch dient, die von der Kirche nichts
halten.

Ein Bischof dieser Kirche sagt: Gott hat uns in
die Schule genommen. Wir sollen suchen, was der
Botschaft vom Gekreuzigten dient, nicht wie die
Kirche ihre Stellung behaupten oder wie sie
zumindest überleben kann. Die Kirche muss es

lassen, ihr Recht als wichtiges Thema zu empfinden,

sich selbst freizuwünschen statt den
Menschen. In diesem Staat, wo Macht nur
politischwirtschaftlich und Freiheit nur auf der Basis
materieller Freiheit verstanden wird, lernen die Christen,

Freiheit mitten in äusserster Abhängigkeit
zu praktizieren. Dabei erfahren sie, dass Macht
allein, in der Vollmacht der Wahrheit besteht,
abseits aller politischen Gewalt. Durch Demütigung

findet die Kirche zur Demut. Verkündigung,

Zeugnis und Dienst stehen im Zeichen der
Erniedrigung. Triumphalismus und Berechnung
greifen nicht Platz. Es wird deutlicher, was vergeben

statt vergelten, Leben erhalten statt zerstören
meint.

Erlebnisse in der Praxis zeigen, dass man als

Gewaltloser, Sanftmütiger nicht einfach ausgenutzt,

ausgerottet, zertrampelt wird, weil Gewalt-
losigkeit beschämt, hemmt, zögernd macht, Skrupel

entstehen lässt, unmerklich eine Verhaltensänderung

bewirkt. Die Bereitschaft, in der Gesellschaft

einen geringen Platz einzunehmen, auf
den Besitz der Welt zu verzichten, Verlierer zu
sein, ist solche Gewaltlosigkeit.
In diesem Land beginnen Christen die eigene
Ohnmacht als Hilfe Gottes zu begreifen, die das

Evangelium klarer hervortreten lässt. Sie merken,
dass eigene Armut sie nicht hindert voranzugehen.

Berufliche Konsequenzen eröffnen ihnen
einen Zugang zum Evangelium vom Kreuz. Die
Kirche ist da weniger verbürgerlicht als in andern
Ländern, weniger auf dem Podest, sogar weniger
abgekapselt, trotz Staatsdoktrin, welche der
Religion keinen Raum gewährt. Sie lebt in
Häusern und Familien, der Seelsorger, der noch
eine Wohnung in einer Neubausiedlung bekommen

hat, putzt jede Woche seinen Treppenabschnitt.

Die Kirche will allen dienen, auch denen,
die zwar bereit sind, ihre Dienste anzunehmen,
aber sie dennoch verachten und bekämpfen.
Kritik reizt die Kirche nicht, sondern bewirkt,
dass sie sich um tiefere Erkenntnis müht, weil sie

weiss, dass sie gerade im Blick auf Betätigung und
Weigerung oft versagt. Sie muss in Kompromissen

leben und erfährt sich in dieser Situation auch
immer wieder als schuldig. Eine wesentliche
Bedeutung erhält darum die Busse, persönliches
und kollektives Schuldigwerden ist eine starke
Realität. Ebenso wird intensiver verstanden, was
es heisst, barmherzig zu sein — beispielsweise
gegenüber eigenen Brüdern, die einen verraten
haben.
Weil die Christen in eine deutliche
Entscheidungssituation gestellt sind (ein christliches
Engagement hat nachteilige Folgen), erkennen sie
das Notwendige intuitiver und schneller. Die
Kirche kann nicht mit einer Vorgabe an institutioneller

Autorität rechnen ; einzig das, was sie selbst
lebt, findet Gehör. So ist sie einerseits verpflichtet,

ständig zu überprüfen, ob der verkündete



,* * •



74

Glaube durch ihre Praxis gedeckt ist, und andrerseits

zur Wesentlichkeit aufgerufen. Die atheistische

Propaganda, im Gewand der Wissenschaftlichkeit

einherschreitend, zwingt jeden Christen,
sich mit Fragen von Naturwissenschaft und
Geschichte auseinanderzusetzen, um seinen Glauben,

zum Beispiel das Verhältnis von Schöpfung
und Evolution, stets neu zu überdenken. In
immer neu formulierter Auslegung der Biblischen
Botschaft hat sich die Kirche eine Sprache zu
eigen gemacht, die auch Menschen verstehen, die
im nichtchristlichen Milieu aufgewachsen sind.
Durch die Trennung von Kirche und Staat rückt
auch die Frage nach der Bedeutung des
Gottesdienstes in die Mitte. Oft ist Christus der einzige
Grund des Zusammenkommens der Christen.
Was Kirche ist, und wozu sie da ist, erhalten die
Christen beantwortet, indem sie fragen, wer
Christus ist. Sie spüren eine Gewissheit: die
Kirche ihres Landes wird beim Herrn bleiben und
er bei ihr, solange sie, wie er, für andere da ist. Die
Suche nach dem Wesentlichen, das ausser ihr
niemand hat und um dessentwillen sie unersetzbar
ist, verleiht der Kirche ein schärferes Profil. Sie
existiert in einem Land, wo kirchliche Betätigung
eines Ehepartners dem andern einen Scheidungsgrund

bietet. Es wird den Christen kein Platz
gelassen, im Betrieb oder in der Gesellschaft
überhaupt eine christliche Position zu beziehen. Die
Christen kommen im System eigentlich gar nicht
vor. In dieser Situation wäre ein totales Nein Verrat

an der Sendung der Kirche. Kirche muss aus
sich herausgehen. Schliessen wir Türen und Fenster,

wenn der Sturm um unser Haus tobt, oder
halten wir uns weiterhin offen auf das Risiko hin,
dass der Sturm mitten durch uns hindurch geht?
Aus Angst sich nicht bis an die zugestandenen
Grenzen der Möglichkeiten des christlichen
Einsatzes wagen, wäre keine positive, kreative Position

der Kirche.
Die Christen können das Privileg der Sprache
benützen, beispielsweise in der Mitverantwortung
für eine sachgemässe Information. Die Christen
entwickeln eine .diplomatische' Begabung:
zwischen den Zeilen lesen und zwischen den Wor¬

ten hören. So erkennt man einander im Verborgenen,

etwa in der Art, wie man von einem
Museumsführer christliche Kunst erklärt bekommt.
Die Bedeutung von Zeichen und Gesten nimmt
zu, gegenüber dem Wort, das missverständlich
und gefahrvoll ist. Sakramente werden neu
gefüllt. Sakramentenspendung ist mit einer
gegenseitigen Verpflichtung zwischen Kirche und
Christ gekoppelt und gehört nicht mehr zum
selbstverständlichen «Service».
Ein Aufkommen von Lieblosigkeit in der Kirche
dieses Landes ist selten, weil man alles verhindern
will, was die Christen entzweit. Die Gemeinschaft
zwischen Amtsträgern und Gläubigen ist auffallend

intensiv, ebenso die Kirchlichkeit der
Christen: Jugendliche übernehmen in ihrer Stadt
die Führung im Dom, er ist ihre Kirche.
Immer aber ist die Kirche eine Kirche für die
andern, gerade in einer extremen Diasporasituation
der Christen gegenüber den Nichtglaubenden.
Man erlebt den weltanschaulichen Gegner als
Mitmenschen, hautnah, man muss mit ihm auskommen,

ist als Christ in der Minderzahl. Es wird
ganz existentiell klar, dass jemand nicht schon
deswegen minderwertig oder schlecht ist, weil er
nicht christlich ist. In aller Demut erkennt man,
dass die Tugenden der Nichtchristen auch gute
Gaben des verborgenen Schöpfers sind, man
erahnt einen Weg der Feindesliebe: die Kirche
kann auch Nichtglaubenden einen schöpferischen
Platz einräumen.
In der Diaspora wird Glaube stark als Hoffnung
erfahren. Alle menschlichen Erfolge als blosse
Zeichen und Hinweise auf das grosse Ziel Gottes
zu interpretieren, bewahrt vor Illusion und
Resignation. Die Geschichte rollt nicht ab, wie sie
geplant ist. Es gibt einen Herrn der Geschichte dieses

Landes. Das gibt dem Christentum Zukunftshaltung,

die zum Leben ermutigt, gerade in
einem Klima der Uberforderung, des Missmutes,
der Lebensangst. Christliche Hoffnung kann
darauf aufmerksam machen, wie materielle
Bescheidenheit und begrenzte Mittel menschlichen

Reichtum und Elan freisetzen zur
Umgestaltung der Welt.





76

Soweit der Bericht von einer Kirche, die vom
Tode bedroht, zu neuem Leben aufblüht. Was
kann uns dieser Bericht helfen für unsere Erneuerung

in der österlichen Busszeit? Zuerst einmal
dürfen wir Gott danken und preisen, dass er
unsern Mitchristen in solchen Ländern diese
Lebenskraft schenkt. Für uns selber kann das

Ermutigung sein, wenn wir oft jammern und klagen
über den Rückgang der Christlichkeit bei uns.
Gott kann auch bei uns solch neues Leben wek-
ken.
Wir müssen aber auch den Mut haben, diese
Sprache Gottes zu verstehen. Gott will und wird
seine Kirche erneuern, ihr einen neuen Frühling
schenken. Dieser Frühling besteht darin, dass wir
wieder ganz Glaubende werden, die alles von
Gott, nichts von sich und der menschlichen
Machtposition erwarten. Die «konstantinische
Ara» wird auch bei uns zu Ende gehen. Auch bei
uns wird über kurz oder lang der Tag kommen, da
die Kirche im Staat keinen Verbündeten mehr
hat, wo der Kirche irdische Machtmittel
genommen werden. Je rascher und schneller wir
uns auf diesen «Tag X» vorbereiten, um so
schmerzloser wird auch bei uns das Frühlingserwachen

der Kirche sich vollziehen. Jesus mahnte
seine Jünger: «Vom Feigenbaum lernet das
Gleichnis: wenn sein Gezweige saftig wird und
die Blätter spriessen, so erkennt ihr, dass der Sommer

nahe ist» (Mk 13,28). Überall in der Kirche
beginnen die Blätter neu zu spriessen: Aufblühen
der Kirche in unterdrückten Situationen ; spontaner

Zusammenschluss von Laien zu Basisgruppen

mit aktiver Glaubenstätigkeit; Aufbruch
charismatischer Gemeinschaften. Sind das nicht
alles hoffnungsvolle Zeichen dafür, dass Gott
«nahe ist», dass für die Kirche grosse Gnadenstunden

bevorstehen?
Die österliche Busszeit will uns auf diesen
Anbruch vorbereiten. In welcher Richtung diese
Vorbereitung gehen soll, zeigt uns der begonnene
Aufbruch: Selbstlosigkeit, Uneigennützigkeit,
Dienst. Jesus hat in den drei grossen
Versuchungen zu Beginn seiner Wirksamkeit diesen
Weg des selbstlosen Dienens gewählt gegen den

Weg des egoistischen Herrschens. Die ganze Kirche

wird sich auf diesen Weg begeben müssen:
das Amt, das sich nicht nach Art der Mächte dieser

Welt von aussen aufdrängen und durchsetzen
kann, wie die Gruppen, die keinen Machtdruck
ausüben dürfen. Die Kirche wird auch mehr und
mehr auf alles verzichten, was ihr von der Welt
Macht und Ansehen gibt: Glanz, Pracht, Zahlen,
Erfolgsstatistik. Und wenn ihr Machtpositionen
weggenommen werden, wird sie sich an das

Schriftwort halten: «Wenn ihr um des Namens
Jesu willen geschmäht werdet, selig seid ihr»
(1 Petr4,14). Dazu kommt der sehnliche Wunsch,
dass der Frühling der Kirche anbreche, das neue
Ostern und Pfingsten. Es ist jene Grundhaltung,
die der hl. Benedikt in seiner Regel den Mönchen
empfiehlt: «Der Mönch harre in Freude und
Sehnsucht des Geistes dem heiligen Osterfest
entgegen» (Kap. 49).


	"Ich werde nicht sterben, sondern leben" (Ps 118) : Gedanken zur östlichen Busszeit

