
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 1

Artikel: "Aufbruch ins Ungeahnte" : Taizé 1977

Autor: Gisler, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

ser Geschichte aufs äusserste bedroht. Jesus macht
ihnen diese Bedrohung bewusst. Sie haben auf
einmal den gegen sich, für den sie sich doch bis
zum äussersten einsetzen möchten.
Und gerade das ist das Tröstliche: wenn wir in der
Gemeinschaft mit Christus bleiben, wenn wir sein
Wort immer wieder beherzigen, dann sagt Er es

uns, wenn wir in der Gefahr sind, lieblos zu
werden. Dann nimmt er uns in Schutz vor uns selber.
Das hat er gegenüber seinen Jüngern getan mit
der Mahnung: Wenn ihr so etwas denkt und tun
möchtet, wisst ihr nicht mehr, in welchem Geist
ihr redet und handelt! Ihr meint etwas anderes als

ich. Bei ihm dürfen wir uns bergen mit unseren
Anfechtungen und Aggressionen.
Er erspart es uns nicht, unsere Lieblosigkeit
aufzudecken, gerade weil er uns wirklich liebt. Darum
ist unser Hören auf Ihn, unser Vertrauen zu Ihm
in allem das Wesentlichste: in den verschiedenen
Formen, Ihn zu ehren, in den verschiedenartigen
Bemühungen um Erkenntnis, in den verschiedenen

Traditionen.
Wir müssen es immer wieder neu lernen, wie wir
den Anliegen Jesu in unserer Zeit gerecht werden.
Wir möchten doch Ihm dienen, nicht einer Idee,
nicht einer Sache, nicht einer Institution. Wir
möchten doch alle, dass Er uns befreit zum Dienst
in der Welt, nicht wie wir ihn uns vorstellen,
sondern wie er ihn von uns erwartet.
Und wenn es uns in der katholischen Kirche, in
der reformierten Kirche, in allen Kirchen und
Gemeinschaften, die Christus als ihren Herrn bekennen,

daru?n zu tun ist, dann können wir in dieser
Demut und Offenheit nur dankbar sein füreinander,

für jeden Menschen auf dieser Erde, der Christus

bei sich und in seiner Umgebung willkommen

heisst. Und das ist jetzt schon etwas, das uns
in schwierigen Situationen, wenn wir angefochten
sind und unsere Zweifel haben, wenn uns viel
Gleichgültigkeit gegenüber den christlichen
Anliegen aggressiv oder mutlos machen könnte, zu
einer grossen Stärkung wird.
Dieses Wissen umeinander, diese Dankbarkeit
füreinander fördert die Gelassenheit und Geduld
auf dem langen Weg dem Reich Gottes entgegen.

«Aufbruch ins
Ungeahnte»
Taizé 1977

Markus Gisler, Altdorf

Taizé ist «anderes Land». Es lässt sich nicht als
Tatbestand mit den Massstäben unserer aufgeklärten
Zeit erfassen. Die Massstäbe sind unzulänglich. Es

lässt sich schwer Vergleichbares finden. Ähnliche
Länder gibt's wenige (wo? an der Peripherie der
Welt, an der Peripherie der «transzendentalen
Obdachlosigkeit»), Nun, es ist eben «anderes
Land», doch wie jedes Land hat auch dieses seine
Marksteine: die Daten von den Anfängen bis
heute.

Von den Anfängen in Taizé...
Taizé, kleines Nest, hügelaufwärts, unweit von
Cluny (ehem. berühmte Benediktinerabtei), im
Bezirk Saône-et-Loire. — Im Sommer 1940 Hess

sich Roger Schutz (frère Roger, Prior und Gründer
der Communauté) hier nieder. Nach zwei Jahren
schlössen sich ihm die ersten Brüder an. Zu siebt
bekannten sie sich 1949 zum gemeinsamen, zöli-
batären Leben. Die Gemeinschaft wuchs von Jahr
zu Jahr. In den Anfängen schlössen sich ihm
evangelische Brüder an, später anglikanische, seit den
letzten 10 Jahren auch katholische Brüder. Die
Brüder stammen aus 10 europäischen Ländern,
einige aus Amerika, Afrika und Asien. Das Ziel
der Communauté ist ein im Evangelium gegründeter

Okumenismus, es wird jedoch betont, dass

«eine Versöhnung unter den Christen kein Ziel in
sich ist; es geht um die Versöhnung aller
Menschen, damit die Kirche ein Ort der Gemeinschaft



8

für alle wird». Von I960 an kamen langsam
zahlreiche jugendliche nach Taizé. 1970 fiel der
Gedanke, das «Konzil der Jugend» zu verwirklichen.
Nach vier Jahren der Vorbereitung fanden sich im
August 1974 40 000 Jugendliche zur Eröffnung
des Konzils, wo der «erste Brief an das Volk Gottes»

vorgelesen wurde. Während der beiden
darauffolgenden Jahre wurde die Eröffnung des Konzils

auf verschiedenen Kontinenten fortgesetzt. Es

fanden «Konzilsfeiern» in Guadalajara (Mexiko),
Goya (Argentinien), Vitoria (Brasilien), im
Schwarzengetto in Philadelphia (USA), in Douala
(Kamerun) usw. statt. Im Dezember 1976 wurde
in Notre Dame in Paris der «zweite Brief an das

Volk Gottes» vorgelesen. Er war eine Weiterführung

des ersten Briefes und leitete zudem eine
neue Etappe auf dem Weg des Konzils derJugend
ein. Der Brief wurde von frère Roger und einer
interkontinentalen Gruppe in Kalkutta verfasst,
wo die Gruppe mit den Ärmsten zusammengelebt

hatte...
Ausser den Marksteinen sind Spuren meiner Reise
in dem «Land» zurückgeblieben Spuren von
Namen: Pedro, Miguel, Karl-Heinz, Mina, Teres

Spuren eines «Festes ohne Ende», Spuren von
Tanz und Freude Spuren von Ungewissheit,
von Sorge Spuren von Zelten und Schlafsäcken
und dürftigen Wasch- und WC-Räumen Spuren

von Orgelklängen auf weiten Feldern Spuren

von Gegensätzen Spuren von lebendigem
Evangelium Spuren von «frischer» Kirche
Spuren von Dynamik und Hoffnung
Ich will den vielfältigen Spuren etwas nachgehen :

Auf dem Hügel oben angelangt: Häuser aus
Stein, einige scheinen leer oder verlassen zu sein,
ein romanisches Kirchlein mit Friedhof, von
halbzerfallenen Mauern umschlossen, weiter hinten
Zeltdächer, rechts vom Strässlein eine Art Glok-
kenturm, links tente d'accueil. « Welcome» leuchtet

uns farbig auf einem Plakat an der Eingangstür
des Empfangszeltes entgegen Die Frage nach
der Motivation stellt sich. Wieso kommen hierher
so viele Jugendliche? Der erste Eindruck lässt
nicht auf hohen Lebensstandard schliessen, keine
Côte-d'Azur-Stimmung. Zurück zum einfachen

Leben? Absage an prestigeorientiertes Denken?
Absage an die Hyperrationalität der heutigen
Techno-Welt? Zurück zum grossen Er-Leben?
Karl sieht es so: «Ich kenne keinen andern Ort,
wo man so unmittelbar miteinander reden,
einander begegnen, in Kommunikation treten
kann.»

Sehnsucht nach Sinn Selbstfindung
Suche nach Engagement Suche nach Glaube

Die Skala der Motivation ist breit. Die
Menschen, die nach Taizé kommen, sind verschieden.
Menschen aus verschiedenen Regionen der Welt
(südliche/nördliche Hemisphäre,
Entwicklungsländer/Industrieländer, Stadt/Land). Menschen
von verschiedenen politischen, sozialen und
geistigen Richtungen begegnen sich hier. Allen
gemeinsam ist das Suchen.
Im «Accueil» kann nun jeder zwischen folgenden
vier Möglichkeiten wählen :

— Austauschgruppe : allgemeiner Erfahrungsaus¬
tausch, Themen des Konzils der Jugend werden

aufgegriffen ;

— Vertiefungsgruppe (Gruppe zur Weitersuche) :

Wege zu möglichen Engagements oder
Erweiterung bestehender Engagements werden
besprochen ;

— Bibelgruppe: exegetische Bibelarbeit mit
Brüdern der Communauté ;

— Schweigegruppen:
— Schweigen und Einsamkeit: jeden Morgen

in einer Einführung Fragestellung zum
Nachdenken und zum Gebet für den Tag
angeschnitten ;

— gemeinsame Woche des Schweigens.
Mittwochmorgen, Sonne sengt bereits auf die
Zelte nieder, Grillenkonzert weitherum im Gras.
Eine Gruppe setzt sich im Schatten des Zeltes
zusammen, etwa 15 im Alter von 18 bis 40. Die
Verständigung wird Probleme aufgeben ; die Gruppe
ist fünfsprachig: Französisch, Englisch, Deutsch,
Spanisch, Italienisch. Lösung des Problems: wer
zwei oder mehr Sprachen beherrscht, avanciert
kurzerhand zum Dolmetscher. Teresa, die
Animatorin, umreisst das Programm: 1. Phase: Sich-
Vorstellen; 2. Phase: Behandlung (Diskussion,





10

mimische Darstellung, malerische Darstellung)
des «zweiten Briefes an das Volk Gottes»; 3.
Phase: Möglichkeiten der Verwirklichung des
Themas des Briefes in der eigenen Lebenssituation.

Teresa beginnt von sich zu erzählen, vorbehaltlos
und frei, so wie man zu Freunden spricht Sie

sagt, wer sie ist, was sie macht, sie spricht von
ihrer Situation als Mutter, als Frau, als Christ
Dann erzählt Giovanni wir hören zu manches

ist Teil meiner Geschichte in anderer
Sprache, in anderen Zeichen, manches ist neu,
ganz anders. Andere Aspekte des Lebens eröffnen
sich. Andere Ansichten sind Aufforderung für
uns, für mich, zur Frage nach unserer, meiner
Haltung. Ich kann nicht bei mir stehenbleiben.
Fragen tauchen auf, die mich betreffen. Fragen,
Ansichten, Probleme werden so gelassen, ohne
dass Antworten gegeben werden. Es geschieht
eine Loslösung von Vereinbarungen von «Mach-
das»-Rezepten. Ich erinnere mich wieder an
andere Gruppengespräche, wo Lösungen, «Ideologien»

angeboten werden, bevor die Frage da ist
Es geschieht eine Beschränkung, d.h. eine

Öffnung auf das Zuhören. Das Aufeinanderhören
schafft langsam eine Atmosphäre des Vertrauens

Die Glocken läuten sie lassen uns aufbrechen
es ist Mittag Dreimal am Tage läuten die

Glocken auf dem Hügel (morgens, mittags,
abends). Sie rufen alle Menschen auf dem Hügel
zur Feier des Gotteslobes in die Versöhnungskirche.

Diese ist ein einfacher Beton-Rundbau.
Vorne ein Altar aus Backsteinen, in der Mitte die
Brüder in weissen Gewändern, um sie herum die
Jugendlichen und Erwachsenen Symbol für
die Entwicklung des Konzils der Jugend, das an
der Communauté Gestalt angenommen hat. Das
Innere der Kirche ist einfach, strahlend. Keine
Bänke. — Der Atem ist frei «Wir erwachen.
Wir lernen verstehen, dass die Kirche dazu berufen

ist, ein Ort der Gemeinschaft zu werden, wo
jeder Mensch sich wohlfühlen kann, ohne dass

ihm sofort eine Eingliederung abverlangt würde,
ein Ort, wo er Verständnis findet und wo ihm

eines Tages offenbar wird, was sein eigentliches
Menschsein ausmacht» (frère Roger).
Das Gebet ist zentral Hinhören auf das Etwas
in mir Hören in eins
Die Suche nach der Gemeinschaft mit Gott
schliesst die Suche nach der Gemeinschaft mit
Menschen ein. «Kampf und Kontemplation»
Zwei verschiedene Ausdrücke des Menschseins
versöhnen sich. Ein Kampf, dem aber die «Logik
des Hasses» fremd ist, dem wohl nur die Liebe
eigen sein kann.
Taizé ist einmal ein Ort des Menschseins, des

vielfältigen, widersprüchlichen Menschseins, wo viele
Menschen echte Gemeinschaft er-leben können.
Fürwahr, das Leben auf dem Hügel kann bei
Durchgangsbesuchern den Anschein von
Übertriebenheit erwecken: geduldiges Schlangestehen
vor der Essensausteilung; Jugendliche, die auf
dem Gelände um die Kirche vor den Gottesdiensten

mit Schweigetafeln stehen. Fragen tauchen
auf: Weiss man um die grossen Worte, die man
hier im Munde führt, weiss man hier um die
Konsequenz dieser Worte oder sind es doch nur Wörter?

Schwärmer? Die Gefahr einer Massenveranstaltung,

die sich zum Selbstzweck werden kann,
ist unverkennbar. Doch nur-rationale Aussen-
beobachtung genügt nicht, um diesen Prozess zu
erfassen. Das Mitleben in einer Wohngruppe
zeigt, dass die persönliche Verantwortung
niemandem abgenommen wird.
Taizé ist noch mehr: eine authentische ökumenische

Kundgebung. Das radikale Vorleben von
Ökumene der Brüdergemeinschaft um frère Roger
ist überzeugend. Ökumene ist hier Lebensstoff:
bedingungsloses Einstehen für die Einheit der
Kirchen, der Menschen untereinander im Blick
auf Christus. Dieses konsequente Umsetzen von
Evangelium hat zeugende Wirkung: Das «Konzil
derJugend» will die Herausforderung des Evangeliums

neu hören und daraus wieder eine Kirche
schaffen, die aus der Radikalität des Evangeliums
lebt und so zum «Ereignis der Kirche» wird.
Natürlich stellt sich auch die Frage nach dem
Wohin des Weges. Taizé lebt im Provisorium:
nicht nur betreffend technische Einrichtungen,



11

sanitären Anlagen, die notdürftig sind und der
Menge der Leute kaum gewachsen sind ; auch
weiss niemand, wie lange das «Konzil der Jugend»
anhalten wird und wohin es führt. Es ist ein Wagnis

— ein Rinnsal, das mit derZeit zum Strom
anwuchs. «Wir werden es wagen, uns gemeinsam
und unwiderruflich zu engagieren, um das Unverhoffte

zu gestalten, den Geist der Seligpreisungen
im Volk Gottes zur Entfaltung bringen zu lassen
und ein Ferment zu sein für eine Gesellschaft
ohne Klassen und Privilegierte» (aus dem «ersten
Brief an das Volk Gottes») «Das Konzil der
Jugend wird das sein, was wir selbst geworden sind

Es baut auf dem Engagement des einzelnen
auf, und zwar an der Stelle, wo jeder einzelne
angelangt ist Wir werden ein Volk sein, das

unterwegs ist, gemeinsam auf den verschiedenen
Kontinenten, wobei sich die Gemeinschaft auch
auf alle ausdehnt, die nicht unseren Glauben
teilen, aber eine gleiche Hoffnung in sich tragen»
(aus dem «Text des interkontinentalen Teams
Ostern 1974»),
Dem Wagnis ist in Kalkutta und Chittagong
neuerdings Gewissheit und Hoffnung widerfahren:

«In Asien sind wir in der Gewissheit bestärkt
worden, dass die Wunden, die die Menschheit
zerreissen, geheilt werden können In das

Klagelied so vieler leidender Menschen mischt
sich schon eine andere Melodie, ein Lied der Hoffnung

Wenn das Volk Gottes seinen Platz mitten

unter den Menschen, so wie sie heute leben,
finden will, ist es nicht verwunderlich, dass es

auch selbst von Krisen erfasst und erschüttert wird
Wenn die Kirche sich von allem trennt, was sie

nicht unbedingt braucht, wenn sie nur der
Gemeinschaft und dem Teilen aller Menschen
untereinander dienen möchte, beteiligt sie sich am
Heilungsprozess der verwundeten Menschheitsfamilie

...» (aus dem «zweiten Brief an das Volk
Gottes»).
Die Geburt eines Abenteuers hat stattgefunden

Literaturangabe :

Taizé und das Konzil der Jugend. Vom ersten zum zweiten
Brief an das Volk Gottes. Herderbücherei 1975.

«... eifrig bemüht,
den Geist der Einheit
zu wahren, umschlossen
vom Band des Friedens»
(Eph 4, 3)

P. Anselm Bütler

Im eucharistischen Hochgebet «Versöhnung»
spricht der Priester: «Inmitten einer Menschheit,
die gespalten und zerrissen ist, erfahren wir, dass

du, Gott, Bereitschaft zur Versöhnung schenkst
Als wir Menschen uns von dir abgewandt

hatten, hast du uns durch deinen Sohn zurückgeholt.
Du hast ihn in den Tod gegeben, damit wir zu dir
und zueinander finden.» Damit ist der grosse
Heilsplan angesprochen, den Gott seinem Schöp-
fungs- und Heilshandeln zugrunde legte.

I
Gott hat sich aus freier Liebe entschlossen, jeden
Menschen aufzunehmen in die Liebesgemeinschaft

mit ihm. Diese Gemeinschaft mit Gott


	"Aufbruch ins Ungeahnte" : Taizé 1977

