
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 55 (1978)

Heft: 1

Artikel: Die Liebe Gottes in Jesus Christus kann nur durch Liebe bezeugt
werden

Autor: Helfenberger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5

Die Liebe Gottes
inJesus Christus
kann nur durch Liebe
bezeugt werden

Predigt zu Lukas 9,51—56,
gehalten beim ökumen. Vespergottesdienst
am 23.Januar 1976
in der Klosterkirche Mariastein,
von Herrn Pfarrer Paul Helfenberger, Biel-Benken

Weil uns Christus durch sein Wort zusammenführt,

darum rede ich Sie an:

Liebe Gemeinde,
wir haben alle ein gemeinsames Anliegen, dass

Christus aufgenommen wird, dass er Herberge
findet: in unsern Herzen, in unseren Häusern, in
den Konferenzsälen der führenden Wirtschaftsleute,

in den Regierungsgebäuden, im Glaspalast
der UNO, überall, wo Menschen miteinander le¬

ben und wo Entscheidungen fallen, die das
Zusammenleben bestimmen.
Wir sind mit dem auferstandenen lebendigen
Christus unterwegs als solche, die ihm Herberge
geben und für ihn Herberge suchen. So können
wir uns wiedererkennen in den Jüngern aus dem
verlesenen Evangelium.
Und nun haben wir alle auch eine Ahnung davon,
an wie vielen Orten in der Welt Christus der
Zugang verweigert wird, an wie vielen Orten Er uns
Herr und Meister, ein unerbetener Gast ist.
Dort, wo schlimme Erfahrungen Menschen hart
gemacht haben. Dort, wo Misstrauen und Hass
Menschen bestimmen. Dort, wo tief eingesessene
Vorurteile den Ausschlag geben im Verhalten zu
andern Menschen. Dort, wo Menschen sich selber
stark machen wollen und kein anderes Vertrauen
kennen als das ihrer eigenen Kraft.
Und wieviel von dem allen gibt es in unserer
Welt!?
Die Jünger im verlesenen Evangelium erleben,
dass ihrem Herrn die Herberge verweigert wird.
Sie sind deswegen frustriert — so muss man das

heute wohl sagen. Es ist für sie eine Überforderung,

eine zu grosse Zumutung, dass sie für ihren
Herrn keine Herberge finden, keinen Ort, wo
man ihn aufnimmt. Das ist zuviel für sie. Und sie

reagieren mit der denkbar grössten Aggression auf
diese Zumutung: «Herr, willst du, dass wir Feuer
vom Himmel herabrufen und sie vernichten
sollen?»

Das ist die Sprache des Hasses aus den denkbar
edelsten Motiven. Zu dem also waren die Jünger
Jesu fähig. Zu einem solchen Widerspruch: dass

sie für das Beste, das Allerbeste einstehen möchten

und es so tun, dass sie es dem Geiste nach
widerlegen. Und indem die Jünger so reagieren,
sind sie selber mittendrin in dem Trostlosen,
Hoffnungslosen, machen es wie die andern, werden

selber böse.
Wir müssen das wissen, dass wir solche Möglichkeiten

auch haben. Wir müssen es wissen, dass wir
mit den Jüngern dieses Evangeliums verwandt
sind in dieser Hinsicht. Es gibt dasselbe, was wir
hier bei den Jüngern sehen, in noch viel feineren



6

Formen. In den Eifer für die Sache Jesu kann so
viel allzumenschlicher Ubereifer einfliessen, dass

wir nicht mehr recht merken, was Jesus eigentlich
möchte, dass wir etwas anderes wollen und doch
meinen, es sei in seinem Sinn und Geist. Wir sind
dann zu sicher geworden. Wir meinen: Wir
haben den rechten Glauben, und denken nicht
oder zu wenig daran, wie denn dieser Glaube auf
die andern Menschen wirkt, wie sie ihn wahrnehmen.

Es ist auch gefährlich, wenn wir es zu genau
wissen wollen, wie Jesus Herberge nimmt unter
uns Menschen und wie nicht. Wenn wir auf diese
Weise Wegbereiter und Fürsprecher Jesu sein
möchten, dann vergessen wir, dass Er, Christus,
Gott sei dank unser Fürsprecher ist und bleibt,
und dass wir das immer nötig haben. Und dass er
auch der Fürsprecher aller andern Menschen ist,
und dass Er und der Heilige Geist, der vom Vater
kommt, die Wege bereitet und die Türen öffnet,
und immer wieder anders, als wir meinen und es

für möglich halten.
Die Jünger hätten jenen Samaritanern keine
Chance mehr gegeben.
Das war damals eine klare Sache: Zwischen Juden
und Samaritanern gibt es keine Versöhnung. Das
sind, solange man zurückdenken kann,
eingeschworene Feinde. Und zwar sind es religiöse
Gründe, die sie einander entfremdet haben.
Angefangen hat es damit, dass die aus dem
babylonischen Exil zurückgekehrten Juden den Samaritanern

nicht erlaubten, den zerstörten Tempel in
Jerusalem mit aufzubauen. Der Grund: durch
Umsiedlung unter der assyrischen Fremdherrschaft

hatte es in Samarien Vermischungen mit
fremder Religion gegeben. Und nun wollten die
aus der babylonischen Gefangenschaft Zurückgekehrten

nicht das Risiko eingehen, dass der ihnen
teure Glaube, den sie auch im Exil unter vielen
Opfern treu bewahrt hatten, verfälscht würde.
So schlössen sie die Samaritaner aus und zwangen
sie, einen eigenen Tempel auf dem Berg Garizim
zu bauen und auf ihre Weise, die sie natürlich
ihrerseits für die rechtgläubige hielten, Gott
anzubeten. Und nachdem einmal zwei Tempel
dastanden, konnten sich die beiden Volksgruppen

nur noch als Konkurrenten, ja als Feinde verstehen.

Es muss uns als Angehörige christlicher Kirchen,
die auch einmal eine Glaubensspaltung erlebt
haben, sehr interessieren, wie sich Jesus verhält,
wenn solche Gegensätze im Zusammenhang mit
ihm aufbrechen, und zu einer Entladung kommen

wie bei den Jüngern.
Die Jünger hätten als Juden den Samaritanern
keine Chance mehr gegeben.
Ich glaube, wir können sie verstehen.
Da, wo es dem Menschen um Wichtigstes, um
Grösstes und Heiligstes geht, ist jeder besonders
empfindlich und verletzbar.
Da kann man nicht einfach den Pluralismus
beschwören und sagen : Es geht so, und es geht auch
so, und es geht auch noch anders und überhaupt
auf jede denkbare Weise.
An Jesus haben sich tatsächlich die Geister
geschieden. Er hat klare Scheidungen vollzogen
zwischen Wahrheit und Lüge, zwischen Recht und
Unrecht, zwischen Gottes gutem Willen und der
Anmassung der Menschen. Darum hatte er
Feinde. Aber Er — hat für seine Feinde gebetet.
Er war traurig und manchmal auch zornig über
alle, die sich seinen Anliegen verschlossen. Er hat
geseufzt über die häufige Verständnislosigkeit seiner

engsten Vertrauten. Aber er hat bis zuletzt
bezeugt, dass jeder Mensch vor Gott eine Chance
hat, wenn er diese Chance wirklich wahrnimmt,
wenn er sich Gottes Liebe gefallen lässt und ihr
Herberge gibt in seinem Herzen. Und darum war
für ihn nicht die Frage: Samarien oder Jerusalem,
sondern die, ob es da und dort Menschen geben
wird, die dazu befreit werden, Seinen himmlischen

Vater im Geist und in der Wahrheit
anzubeten.

Die Liebe Gottes in Jesus Christus kann nie
bezeugt werden durch Aggressionen, durch Hass,
durch Lieblosigkeit. Sie kann wirklich nur durch
Liebe bezeugt werden, gelebte, nicht behauptete
Liebe. Liebe, die sich verständlich macht für den,
an den sie sich richtet, so verständlich macht, dass
sie als Liebe erfahren wird.
Darum ist die Glaubwürdigkeit der Jünger in die-



7

ser Geschichte aufs äusserste bedroht. Jesus macht
ihnen diese Bedrohung bewusst. Sie haben auf
einmal den gegen sich, für den sie sich doch bis
zum äussersten einsetzen möchten.
Und gerade das ist das Tröstliche: wenn wir in der
Gemeinschaft mit Christus bleiben, wenn wir sein
Wort immer wieder beherzigen, dann sagt Er es

uns, wenn wir in der Gefahr sind, lieblos zu
werden. Dann nimmt er uns in Schutz vor uns selber.
Das hat er gegenüber seinen Jüngern getan mit
der Mahnung: Wenn ihr so etwas denkt und tun
möchtet, wisst ihr nicht mehr, in welchem Geist
ihr redet und handelt! Ihr meint etwas anderes als

ich. Bei ihm dürfen wir uns bergen mit unseren
Anfechtungen und Aggressionen.
Er erspart es uns nicht, unsere Lieblosigkeit
aufzudecken, gerade weil er uns wirklich liebt. Darum
ist unser Hören auf Ihn, unser Vertrauen zu Ihm
in allem das Wesentlichste: in den verschiedenen
Formen, Ihn zu ehren, in den verschiedenartigen
Bemühungen um Erkenntnis, in den verschiedenen

Traditionen.
Wir müssen es immer wieder neu lernen, wie wir
den Anliegen Jesu in unserer Zeit gerecht werden.
Wir möchten doch Ihm dienen, nicht einer Idee,
nicht einer Sache, nicht einer Institution. Wir
möchten doch alle, dass Er uns befreit zum Dienst
in der Welt, nicht wie wir ihn uns vorstellen,
sondern wie er ihn von uns erwartet.
Und wenn es uns in der katholischen Kirche, in
der reformierten Kirche, in allen Kirchen und
Gemeinschaften, die Christus als ihren Herrn bekennen,

daru?n zu tun ist, dann können wir in dieser
Demut und Offenheit nur dankbar sein füreinander,

für jeden Menschen auf dieser Erde, der Christus

bei sich und in seiner Umgebung willkommen

heisst. Und das ist jetzt schon etwas, das uns
in schwierigen Situationen, wenn wir angefochten
sind und unsere Zweifel haben, wenn uns viel
Gleichgültigkeit gegenüber den christlichen
Anliegen aggressiv oder mutlos machen könnte, zu
einer grossen Stärkung wird.
Dieses Wissen umeinander, diese Dankbarkeit
füreinander fördert die Gelassenheit und Geduld
auf dem langen Weg dem Reich Gottes entgegen.

«Aufbruch ins
Ungeahnte»
Taizé 1977

Markus Gisler, Altdorf

Taizé ist «anderes Land». Es lässt sich nicht als
Tatbestand mit den Massstäben unserer aufgeklärten
Zeit erfassen. Die Massstäbe sind unzulänglich. Es

lässt sich schwer Vergleichbares finden. Ähnliche
Länder gibt's wenige (wo? an der Peripherie der
Welt, an der Peripherie der «transzendentalen
Obdachlosigkeit»), Nun, es ist eben «anderes
Land», doch wie jedes Land hat auch dieses seine
Marksteine: die Daten von den Anfängen bis
heute.

Von den Anfängen in Taizé...
Taizé, kleines Nest, hügelaufwärts, unweit von
Cluny (ehem. berühmte Benediktinerabtei), im
Bezirk Saône-et-Loire. — Im Sommer 1940 Hess

sich Roger Schutz (frère Roger, Prior und Gründer
der Communauté) hier nieder. Nach zwei Jahren
schlössen sich ihm die ersten Brüder an. Zu siebt
bekannten sie sich 1949 zum gemeinsamen, zöli-
batären Leben. Die Gemeinschaft wuchs von Jahr
zu Jahr. In den Anfängen schlössen sich ihm
evangelische Brüder an, später anglikanische, seit den
letzten 10 Jahren auch katholische Brüder. Die
Brüder stammen aus 10 europäischen Ländern,
einige aus Amerika, Afrika und Asien. Das Ziel
der Communauté ist ein im Evangelium gegründeter

Okumenismus, es wird jedoch betont, dass

«eine Versöhnung unter den Christen kein Ziel in
sich ist; es geht um die Versöhnung aller
Menschen, damit die Kirche ein Ort der Gemeinschaft


	Die Liebe Gottes in Jesus Christus kann nur durch Liebe bezeugt werden

