Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 8

Artikel: Liturgie : was ist das eigentlich?
Autor: Henning, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

242

Liturgie —
was ist das eigentlich?
Dr. Dr. h.c. John Hennig,

Herrn Dr. P. Vinzenz Stebler mit verehrungs-
vollen Griissen zu seinem 60. Geburtstag

Es ist kaum eine Ubertreibung zu sagen, dass
wihrend der letzten 15 Jahre das Wort Liturgie
ebenso oft ausgesprochen und geschrieben worden
ist wie wihrend der vorausgegangenen 1500 Jahre
zusammen. Der Grund dafiir ist nicht die im
katholischen Bereich seit iiber 100 Jahren, im
evangelischen seit etwa der Hilfte dieser Zeit
titige liturgische Bewegung, sondern das Zweite
Vatikanische Konzil. Als sich dieses als erstem
Gegenstand seiner Beratungen der Liturgie zu-
wandte, meinten viele, es habe sich an einem ver-
hiltnismissig harmlosen Gegenstand erst einmal
einiiben wollen. Es stellte sich aber schnell heraus,
dass Liturgie nicht nur der «Gipfel, dem das Le-
ben der Kirche zustrebr», wie es das Konzil dann
formulierte, ist, sondern auch ein neuralgischer
Punkt im Leben der Kirche. Heute sehen wir, dass
die Liturgie mindestens ein Anlass ist, an dem es
sich entscheidet, ob es zu einem Schisma kommt,
und der Hugenottentheologe Daniel Chamiel hat
wieder einmal recht behalten, wenn er in seinem
1626 in Genf erschienenen Werke sagte, dass an
keiner Stelle in der Kirche «die Streitigkeiten so
ausgedehnt, so lebhaft und so zerschmetternd»
sind wie auf liturgischem Gebiete.

Der erste Teil des Wortes «Liturgie» kommt von
dem griechischen Wort fiir «Volk», und eine der
Fragen, an denen sich Liturgie auf dem Konzil als
brisant erwies, war das Verstindnis des Begriffs
«Volk». Die alte «Liturgik» hatte sich — auch im
evangelischen Bereich — im wesentlichen mit
dem befasst, was die Geistlichen tun miissen. Das
Konzil aber stellte die Idee vom «Volk Gottes» als
der Gemeinschaft aller Gliubigen in den Mittel-
punkt, und die heutige Liturgiekunde spricht
nicht iiber das Volk, sondern als Volk. Das bedeu-
tet auch, dass hier derjenige im Vorteil ist, der
iiber Innenansicht und Eigenerfahrung verfiigt;
er braucht nicht den Vorwurf zu fiirchten, sein
Engagement gefihrde seine Wissenschaftlichkeit.
Der inflatorische Gebrauch des Wortes «Liturgie»
— man dehnte ihn z.B. auf den Beginn der
Olympischen Spiele aus — hat die lingst beste-
hende Unklarheit vertieft. Es wire vermessen, den
bereits existierenden weit iiber hundert Definitio-



nen noch eine weitere gegeniiberzustellen. Ich
méchte den Bedeutungsbereich von «Liturgie»
einerseits so eng fassen, dass zugegeben werden
kann, dass ihm in eminentem Masse der Besitz-
anspruch auf das Wort zukommt, wie es nun ein-
mal seit Jahrhunderten gebraucht worden ist,
anderseits so weit, dass er all das umfasst, was im
Christentum, ob ostkirchlich, rémisch-katholisch
oder reformatorisch, oder auch im Judentum, wo
dieses Wort neuerdings weite Aufnahme gefun-
den hat, darunter verstanden wird. So wiirde ich
sagen: Liturgie ist die einer Gemeinschaft vorge-
gebene und als solche von ihr anerkannte Ord-
nung des gemeinsamen und 6ffentlichen Gottes-
dienstes.

Gehen wir diese Bestimmung Wort fiir Wort,
vom Ende her, durch. In einem Brief an eine
kirchliche Zeitung schrieb kiirzlich ein Basler
Laie, er habe genau wissen wollen, was hinter dem
Wort «Liturgie» steckt, und daher das Wort im
Lexikon nachgeschlagen. Dort habe er gelesen:
«Liturgie, vom griechischen /esturgia ,Dienst am
Volk‘»>. Nun wisse er, dass Liturgie etwas sein
miisse, was dem Volke dient. Ich meine aber, die
erste Annahme, die man machen muss, wenn
man heute sinnvoll von Liturgie reden will, ist
die, dass es mir an Intelligenz und Giite nicht
wesentlich unterlegene Menschen gibt, die an
Gort glauben, und zwar an einen Gott, der neben
dem mittelbaren Dienst am Mitmenschen unmit-
telbaren Dienst fordert, und zwar in einer von
Ihm begriindeten Weise. Man sollte auch an die-
ser Stelle sich zu Pluralitit bekennen und diese
Annahme machen, wenn man selbst andere oder
vielleicht keine Vorstellungen von Gott hat.

Das Wort «offentlich» schliesst ein, dass Liturgie
nicht nur zuginglich ist, sondern sein will. Es
handelt sich hier nicht um Dinge, die nur Einge-
weihten eréffnet werden. Entgegen manchem
dusseren Anschein ist Liturgie eher proletarisch als
aristokratisch. Sie ist der Zudringlichkeit ausgelie-
fert, etwa wenn eine smarte Reporterin mit Ton-
bandgeriten Beichtgespriche erschleicht.

Das Wort «gemeinsam» grenzt gegen die private
und individuelle Religionsausiibung ab, die

243

selbstverstindlich ihren eigenen unabdingbaren
Wert hat. In dem Bewusstsein, dass wir alle von
Gott geschaffen und auf Seine Gnade angewie-
sen, zum gleichen Dienste aufgerufen sind, treten
aber all die Unterschiede, die uns durch unseren
irdischen Lebensweg aufgegeben werden, zurtick.
Liturgie ist Einiibung auf die Situation, die uns
allen ohne Unterschied am Ende bevorsteht. Nach
einer Judentum und Christentum zutiefst verbin-
denden Vorstellung ist Liturgie unser Einstimmen
in den Lobgesang, den die Engel Gott darbrin-
gen.

Im Morgengebet der Synagoge heisst es: «Geprie-
sen seist Du, unser Fels, unser Kénig und unser
Erléser, der Du die heiligen Wesen erschaffen
und die Diener gebildet hast, die alle in der Hohe
der Welt stehen und in Ehrfurcht insgesamt laut
die Worte des lebendigen Gottes und Kénigs der
Welt vernehmen. Alle sind sie in Liebe vereint,
alle auserlesen, alle voll Kraft, und alle vollziehen
in Bangen und Ehrfurcht den Willen thres Schop-
fers, alle 6ffnen ihren Mund in Heiligkeit und
Reinheit mit Lob und Gesang, und preisen und
rithmen, verherrlichen und erheben, heiligen und
huldigen dem Namen Gottes, des grossen, star-
ken und furchtbaren. Und alle nehmen auf sich
das Joch der himmlischen Herrschaft, einer vom
andern, und erteilen sich Erlaubnis, einer dem
anderen, ihren Schépfer zu heiligen in seliger
Ruhe, in lauterer Sprache und voll Anmut
stimmen sie die Heiligung alle insgesamt an und
sprechen mit Ehrfurcht: ,Heilig, heilig, heilig ist
der Ewige Zebaoth, voll ist die ganze Erde seiner
Herrlichkeit! Die Ophannim und heiligen Cajoth
erheben sich mit lautem Getdse gegeniiber den
Seraphim, ihnen gegeniiber rithmen sie Gott.‘»

In der byzantinischen Liturgie ist einer der feier-
lichsten Gesinge der Cheruvikon, also Cherubi-
mengesang, genannte: «Wir stellen in mystischer
Weise die Cherubim dar und singen der lebendig-
machenden Dreieinigkeit den dreimal heiligen
Hymnus. Alle weltliche Sorge legen wir ab.» Und
dann heisst es weiter: «Wir empfangen den Konig
des Alls, der unsichtbar umgeben ist von speet-
tragcnden Engelscharen.» Und endlich: «Wir



244

danken Dir fir diesen Opferdienst, den Du aus
unseren Hinden anzunehmen Dich wiirdigst, ob-
gleich Tausende von Erzengeln und Myriaden von
Engeln, die Cherubim und die sechsfliigligen,
vieliugigen, schwebenden und fliegenden Sera-
phim um Dich sind, die das Siegeslied singen,
rufen, laut jubeln und sprechen: ,Heilig, heilig,
heilig ist der Herr der Heerscharen‘» usw.

In den Prifationen der rémischen Liturgie heisst
es (mit unwesentlichen Unterschieden): «Die
Engel loben Deine Majestit, die Herrschaften
beten sie an, die Michte verehren sie zitternd. Die
Himmel und die himmlischen Krifte und die
seligen Seraphim feiern sie jubelnd im Chor. Mit
thnen lass, so flehen wir, auch uns einstimmen
und voll Ehrfurcht bekennen: ,Heilig, heilig, hei-
lig...*» Noch deutlicher ist die Idee unseres Ein-
stimmens in den Lobpreis der Engel im Gloria, wo
ja den von Lukas iiberlieferten Engelworten aus
der Weihnacht eine mit dem zitierten jiidischen
Gebet iibereinstimmende Vielzahl von Worten
fiir die verschiedenen Aspekte der Lobpreisung
folgt, die hier dem Gottessohne dargebracht wird.
Die Gesamtheit der Gliubigen in Zeit und Raum
wird in all diesen Texten als ein sich den himm-
lischen anschliessender Chor vorgestelle. Hieraus
ergibt sich das tiberragende Verantwortlichkeits-
bewusstsein der Liturgie, das im urspriinglichen
Sinne des Wortes «katholisch», d.h. das Ganze
umfassend, nimlich alles Geschaffene und Erléste
erschaut. Indem die Liturgie hier einen Bilder-
reichtum entfaltet wie an kaum einer anderen
Stelle, macht sie deutlich, dass das Erschaute
eigentlich die Sprache verschligt. Es kommt nicht
auf die Einzelheiten dieser Bilder an, sondern auf
die Konzeption der Liturgie als eines Erde und
Himmel umspannenden Geschehens.

Das Wort «Ordnung» in unserer Bestimmung von
Liturgie weist darauf hin, dass sich Reprisentativi-
tit fiir das Ganze aus Regelmissigkeit in Zeit und
Raum ergibt. Unsere Texte stellen uns den Lob-
preis der Engel als immerwihrend vor. Der
jiidische Text beschreibt in immer neuen Aus-
driicken das, was die urspriingliche Bedeutung
von Antiphonik ist, das zusammenstimmende

Gegeniiber mehrerer Chére. Die rémische Drei-
faltigkeitsprifation betont = dagegen, dass die
Engelchére #na voce, mit einer Stimme -erschal-
len, und man kann die Verkiimmerung des Ver-
stindnisses fir Liturgie daran ermessen, dass die-
ser lateinische Ausdruck gegenwiirtig auf eine
historisch und geographisch begrenzte Besonder-
heit der Liturgie, nimlich den Gebrauch der latei-
nischen Sprache, bezogen wird, der zwar ehrwiir-
dig (und mir teuer), aber doch eben rein mensch-
lich ist.

Allerdings sind sowohl die Dauerhaftigkeit — die
Dreifaltigkeitsprifation sagt: «unaufhorlich Tag
fir Tag» — wie die Vielfalt in Einstimmigkeit des
Engelgesangs Massstab fiir die Liturgie auf Erden.
Wihrend die Engel immer und iiberall im Lob-
preis Gottes verharren, miissen wir uns damit zu-
friedengeben, gewisse Zeiten und Orte zum Got-
tesdienst zu bestimmen und uns in ihnen zusam-
menzufinden. Die Ordnung ist nicht ein blosses
Rahmenprogramm fiir religiose Gemeinschafts-
feiern, sondern inhaltlich bestimmt, nicht skla-
visch bis in unwesentliche Einzelheiten hinein,
aber in den Grundziigen, wie sie uns durch die
vielen in der jiidischen und christlichen Liturgie
an dieser Stelle verwandten Titigkeitsworte ange-
deutet werden. Man kann sich durchaus eine
Konzeption der Gesamtkirche vorstellen, in der
sich die einzelnen Chére — die hier mit vollem
Rechte sich als Konfessionen bezeichnen wiirden
— den einen oder anderen Aspekt, der durch jene
Worte bezeichnet wird, mehr pflegen, solange es
die anerkannte gemeinsame Grundlage bleibt,
dass es sich um unmittelbaren, 6ffentlichen und
der Gemeinsamkeit verpflichteten Gottesdienst
handelt und nicht um die Selbstverwirklichung
von historisch, geographisch, kulturell, sozial
oder psychologisch begrenzten Gruppen. In den
heute noch lebendigsten und reichsten Liturgien,
denen des Judentums und der Ostkirche, treten
daher die Anlisse, etwa die Feste oder Anliegen,
zuriick hinter dem Stetigen, ohne dass dies als
langweilig empfunden wird. Innere Wirklichkeit
schafft hier nicht die Ordnung, sondern erfiillt
sie. Um was es geht, ist unvergleichlich mehr als



Brauchtum, Sitte oder Tradition: Es wird am We-
sen des Menschen festgehalten, wie es sich unver-
dusserlich darstellt, sobald der Mensch seinen
Beruf, Gott unmittelbar zu dienen, und die Mog-
lichkeit ergreift, dies in einer von Gott bestimm-
ten Weise, angemessen — soweit wir Menschen
dazu in der Lage sind — zu tun. Der Bezug auf
die Uberlieferung hat nur den Sinn, dass wir aner-
kennen, dass uns diese Méglichkeit geschenkt
wurde, indem Grundziige des Dienstes, wie es in
Judentum und Christentum heisst, von Gott
selbst «eingesetzt» wurden. Dabei ist die Unter-
scheidung zwischen dem zeitlichem und rium-
lichem Wandel Entzogenem und seiner Darstel-
lung in der jeweiligen geschichtlichen Situation
ein Grundzug der Liturgie als lebendiger Uberlie-
ferung. Man mag tiber die einzelnen Verfiigun-
gen im Anschluss an das Konzil denken wie man
will, man kann nicht den Ernst verkennen, mit
dem gerade dieses unserer Zeit in besonderem
Masse aufgegebene Problem behandelt worden
ist.

Die Ordnung, so sagte meine Bestimmung, ist
vorgegeben, und zwar fir den fiir uns entschei-
denden Geschichtsbereich schriftlich. Man mag
verschiedener Ansicht dariiber sein, von wem
diese Ordnung im einzelnen gegeben wird, mit
welcher Autoritit sie konkret ausgestattet ist oder
als wie verbindlich sie anerkannt wird, es bleibt
Grundlage, dass die Gemeinschaft die Ordnung
als ihr vorgegeben anerkennt. Das Wort «Ge-
meinschaft» ist heute noch unklarer als das Wort
«Volk» (das belastete deutsche Wort gibt in Uber-
setzungen liturgischer Texte aus dem Lateinischen
nicht weniger als sieben verschiedene Worter wie-
der). In der Liturgie hat es die schlichte Bedeu-
tung von «eine Anzahl Menschen, die bewusst am
Gleichen schaffens. Volkskirche zeichnet sich u. a.
dadurch aus, dass ihr Gemeinschaftsbegriff auf
das bewusst gemeinsame gottesdienstliche Tun
beschrinkt ist ; das Gemeinschaftlichkeitsbewusst-
sein, von dem man heute so gern méchte, dass es
sich in engem Beieinandersitzen, Begriissungen,
Friedensgruss oder Zusammensein nach dem Got-
tesdienst ausdriicke, oder gar das karitative Ge-

245

meinde- oder Pfarreibewusstsein steht aut einem
anderen Blatte. Die gesellschaftliche Struktur der
Liturgie, so hat es ein grosser norwegischer Litur-
giekenner ausgesprochen, ist radial, nicht konzen-
trisch. Dadurch ist verbiirgt, dass auch der
Fremde oder der Gast in der liturgischen Gemein-
schaft ohne weitere Einfiihrung zu Hause ist, eine
Tatsache, deren Bedeutung der am besten er-
misst, der durch das Leben herumgeworfen wor-
den ist. Im Judentum bestehen strenge Vorschrif-
ten dariiber, wie die Gemeinde sich dem Gast ge-
geniiber zu verhalten hat. Die Mobulitit unserer
Gemeinden, besonders in den Stidten, die sich
aus der Pluralitit der gottesdienstlichen Formen
ergibt, stellt hier eigene Probleme.
Gemeinschaftlichkeits- und Gemeindebewusst-
sein, ja der ganze mittelbare Gottesdienst in Mit-
menschlichkeit, empfangen von der Liturgie her
ihr Licht. Sie werden erfiillt mit der Natur und
Ubernatur, Zeit und Raum in einzigartiger Weise
umfassenden Lebenswirklichkeit, die in den litur-
gischen Texten und Handlungen zur Darstellung
kommt. Mit Recht setzt der Widerstand der Kir-
chen gegen jede Form von Apartheit am entschie-
densten im liturgischen Bereich ein. Er bewahrt
Gemeinschaftlichkeit vor egoistischer Beschrin-
kung und Uberheblichkeit, denn die Liturgie
selbst besteht in standlger Unterordnung des
Selbst (oder der Gruppe) unter das Ganze der ge-
schaffenen und erlésungsbediirftigen Welt.

Es gehort daher auch zur Wirklichkeit der Litur-
gie, dass sie sich stindig bewusst ist, dass sie hin-
ter dem zuriickbleibt, wozu sie aufgerufen ist.
Die Einzelheiten der Vorstellung der Liturgie als
Teilhabe am Lobpreis der Engel, ja diese Vorstel-
lung insgesamt, mdgen unverstindlich geworden
sein. Sie bedeutet zunichst negativ, dass zu kei-
ner Zeit, an keiner Stelle der Welt, an keinem
Punkte unseres Lebens Liturgie vollkommen ver-
wirklicht wird. Es gibt viele Formen, in denen ich
den Herrn bei dem von Ihm eingesetzten Liebes-
mahl verraten habe. Liturgie ist das stindige Be-
mithen der Gemeinschaft, belastet von der Ver-
antwortung vor unseren Vorfahren und fiir sie wie
vor unseren Nachfahren und fiir sie sowie in je-



246

dem Augenblick vor unseren Mitmenschen, vor
allem auch jenen, denen der Zugang zu Liturgie
verschlossen geblieben ist.

Indem die Liturgie vorgeschriebene, also schrift-
lich fixierte Ordnung ist, lidt sie ein, sich mit ihr
tiber die wenigen Stunden konkreten Vollzugs
hinaus zu befassen. Die liturgischen Textbiicher
der Juden, Orthodoxen und Katholiken — in
Basel erschien das Wort als Buchtitel zuerst im
christkatholischen Bereich —, aber auch die
Agenden der Lutheraner und die liturgischen

Teile der Gesangbiicher der reformierten Kirchen

wollen alle tiber den sonn- und festtiglichen Ge-
brauch hinaus unser Leben begleiten und Stoff zu
Besinnung auf unsere Aufgabe bieten.

Das neue Volksmessbuch ist umtangreicher als je
in seiner Geschichte: Es umfasst einen sonn- und
feiertiglichen und zwei wochentigliche Binde
mit dem reichen Schatz an biblischen Lesungen
im Dreijahreszyklus, Vor- und Zwischengesingen
und den eine 2000jihrige Geistesgeschichte ein-
schliessenden Gebeten sowie Einleitungen und
Zwischenbetrachtungen, die als Einladung ge-
dacht sind, diese Texte in sich wirken zu lassen.
Nun, nachdem das Stadium des Experimentierens
abgeschlossen sein sollte, kann man sich anhand
des Messbuches wieder auf den zu erwartenden
Gottesdienst vorbereiten oder diesen in sich
nachklingen lassen durch eigene Lektiire, ausge-
dehnter als dies im liturgischen Geschehen selbst
moglich ist. In solcher persénlicher Aneignung
geht uns der volle Sinn der Worte der Konzils-
konstitution auf: «In der irdischen Liturgie neh-
men wir vorauskostend an jener himmlischen Li-
turgie teil, die in der Heiligen Stadt Jerusalem ge-
feiert wird, zu der wir pilgernd unterwegs sind.»

Wenn einmal
die Miitter nicht mehr
beten wiirden

Emil Wiggli

Es sind schon viele Jahre seither. Die Zeitungen
schrieben noch nicht vom Muttertag. Ein schéner
Maisonntagnachmittag! Wir Kinder sassen neben
dem Vater auf der langen Bank, die er neben dem
Bienenhduschen auf vier Pfihlen angenagelt
hatte. Wie schossen die fleissigen Bienchen vom
Flugloch auf die schneeweissen Bliitenstriusse des
hohen Siissbirnenbaumes!

Der Vater sprach sonst selten. Heute, an diesem
gliicklich sonnigen Friihlingstag, durften wir thn
fragen: «Vater, erzihl uns doch einmal von Ame-
rika. Wie war’s in Chicago, in Indianapolis, hast
du auch Indianer gesehen?»> — «Wie war’s dort
auf der Farm, wo du den Finger in der Mais-
maschine verloren hast?» — Und er begann zu
erzihlen, langsam, fast andichtig:



	Liturgie : was ist das eigentlich?

