
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 8

Artikel: Liturgie : was ist das eigentlich?

Autor: Henning, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


242

Liturgie —
was ist das eigentlich?
Dr. Dr. h. c.John Hennig,

Herrn Dr. P. Vinzenz Stebler mit verehrungsvollen

Grüssen zu seinem 60. Geburtstag

Es ist kaum eine Übertreibung zu sagen, dass
während der letzten 15 Jahre das Wort Liturgie
ebenso oft ausgesprochen und geschrieben worden
ist wie während der vorausgegangenen 1500 Jahre
zusammen. Der Grund dafür ist nicht die im
katholischen Bereich seit über 100 Jahren, im
evangelischen seit etwa der Hälfte dieser Zeit
tätige liturgische Bewegung, sondern das Zweite
Vatikanische Konzil. Als sich dieses als erstem
Gegenstand seiner Beratungen der Liturgie
zuwandte, meinten viele, es habe sich an einem
verhältnismässig harmlosen Gegenstand erst einmal
einüben wollen. Es stellte sich aber schnell heraus,
dass Liturgie nicht nur der «Gipfel, dem das
Leben der Kirche zustrebt», wie es das Konzil dann
formulierte, ist, sondern auch ein neuralgischer
Punkt im Leben der Kirche. Heute sehen wir, dass
die Liturgie mindestens ein Anlass ist, an dem es
sich entscheidet, ob es zu einem Schisma kommt,
und der Hugenottentheologe Daniel Chamiel hat
wieder einmal recht behalten, wenn er in seinem
1626 in Genf erschienenen Werke sagte, dass an
keiner Stelle in der Kirche «die Streitigkeiten so

ausgedehnt, so lebhaft und so zerschmetternd»
sind wie auf liturgischem Gebiete.
Der erste Teil des Wortes «Liturgie» kommt von
dem griechischen Wort für «Volk», und eine der
Fragen, an denen sich Liturgie auf dem Konzil als
brisant erwies, war das Verständnis des Begriffs
«Volk». Die alte «Liturgik» hatte sich — auch im
evangelischen Bereich — im wesentlichen mit
dem befasst, was die Geistlichen tun müssen. Das
Konzil aber stellte die Idee vom «Volk Gottes» als
der Gemeinschaft aller Gläubigen in den
Mittelpunkt, und die heutige Liturgiekunde spricht
nicht über das Volk, sondern als Volk. Das bedeutet

auch, dass hier derjenige im Vorteil ist, der
über Innenansicht und Eigenerfahrung verfügt;
er braucht nicht den Vorwurf zu fürchten, sein

Engagement gefährde seine Wissenschaftlichkeit.
Der inflatorische Gebrauch des Wortes «Liturgie»
— man dehnte ihn z.B. auf den Beginn der
Olympischen Spiele aus — hat die längst
bestehende Unklarheit vertieft. Es wäre vermessen, den
bereits existierenden weit über hundert Definitio-



243

nen noch eine weitere gegenüberzustellen. Ich
möchte den Bedeutungsbereich von «Liturgie»
einerseits so eng fassen, dass zugegeben werden
kann, dass ihm in eminentem Masse der
Besitzanspruch auf das Wort zukommt, wie es nun
einmal seit Jahrhunderten gebraucht worden ist,
anderseits so weit, dass er all das umfasst, was im
Christentum, ob ostkirchlich, römisch-katholisch
oder reformatorisch, oder auch im Judentum, wo
dieses Wort neuerdings weite Aufnahme gefunden

hat, darunter verstanden wird. So würde ich
sagen: Liturgie ist die einer Gemeinschaft
vorgegebene und als solche von ihr anerkannte
Ordnung des gemeinsamen und öffentlichen
Gottesdienstes.

Gehen wir diese Bestimmung Wort für Wort,
vom Ende her, durch. In einem Brief an eine
kirchliche Zeitung schrieb kürzlich ein Basler
Laie, er habe genau wissen wollen, was hinter dem
Wort «Liturgie» steckt, und daher das Wort im
Lexikon nachgeschlagen. Dort habe er gelesen:
«Liturgie, vom griechischen leiturgia .Dienst am
Volk'». Nun wisse er, dass Liturgie etwas sein
müsse, was dem Volke dient. Ich meine aber, die
erste Annahme, die man machen muss, wenn
man heute sinnvoll von Liturgie reden will, ist
die, dass es mir an Intelligenz und Güte nicht
wesentlich unterlegene Menschen gibt, die an
Gott glauben, und zwar an einen Gott, der neben
dem mittelbaren Dienst am Mitmenschen
unmittelbaren Dienst fordert, und zwar in einer von
Ihm begründeten Weise. Man sollte auch an dieser

Stelle sich zu Pluralität bekennen und diese
Annahme machen, wenn man selbst andere oder
vielleicht keine Vorstellungen von Gott hat.
Das Wort «öffentlich» schliesst ein, dass Liturgie
nicht nur zugänglich ist, sondern sein will. Es

handelt sich hier nicht um Dinge, die nur
Eingeweihten eröffnet werden. Entgegen manchem
äusseren Anschein ist Liturgie eher proletarisch als
aristokratisch. Sie ist der Zudringlichkeit ausgeliefert,

etwa wenn eine smarte Reporterin mit
Tonbandgeräten Beichtgespräche erschleicht.
Das Wort «gemeinsam» grenzt gegen die private
und individuelle Religionsausübung ab, die

selbstverständlich ihren eigenen unabdingbaren
Wert hat. In dem Bewusstsein, dass wir alle von
Gott geschaffen und auf Seine Gnade angewiesen,

zum gleichen Dienste aufgerufen sind, treten
aber all die Unterschiede, die uns durch unseren
irdischen Lebensweg aufgegeben werden, zurück.
Liturgie ist Einübung auf die Situation, die uns
allen ohne Unterschied am Ende bevorsteht. Nach
einer Judentum und Christentum zutiefst
verbindenden Vorstellung ist Liturgie unser Einstimmen
in den Lobgesang, den die Engel Gott darbrin-
gen.
Im Morgengebet der Synagoge heisst es: «Gepriesen

seist Du, unser Fels, unser König und unser
Erlöser, der Du die heiligen Wesen erschaffen
und die Diener gebildet hast, die alle in der Höhe
der Welt stehen und in Ehrfurcht insgesamt laut
die Worte des lebendigen Gottes und Königs der
Welt vernehmen. Alle sind sie in Liebe vereint,
alle auserlesen, alle voll Kraft, und alle vollziehen
in Bangen und Ehrfurcht den Willen ihres Schöpfers,

alle öffnen ihren Mund in Heiligkeit und
Reinheit mit Lob und Gesang, und preisen und
rühmen, verherrlichen und erheben, heiligen und
huldigen dem Namen Gottes, des grossen, starken

und furchtbaren. Und alle nehmen auf sich
das Joch der himmlischen Herrschaft, einer vom
andern, und erteilen sich Erlaubnis, einer dem
anderen, ihren Schöpfer zu heiligen in seliger
Ruhe, in lauterer Sprache und voll Anmut
stimmen sie die Heiligung alle insgesamt an und
sprechen mit Ehrfurcht: ,Heilig, heilig, heilig ist
der Ewige Zebaoth, voll ist die ganze Erde seiner
Herrlichkeit! Die Ophannim und heiligen Cajoth
erheben sich mit lautem Getöse gegenüber den
Seraphim, ihnen gegenüber rühmen sie Gott. '»

In der byzantinischen Liturgie ist einer der
feierlichsten Gesänge der Cheruvikon, also Cherubi-
mengesang, genannte: «Wir stellen in mystischer
Weise die Cherubim dar und singen der
lebendigmachenden Dreieinigkeit den dreimal heiligen
Hymnus. Alle weltliche Sorge legen wir ab.» Und
dann heisst es weiter: «Wir empfangen den König
des Alls, der unsichtbar umgeben ist von
speertragenden Engelscharen.» Und endlich: «Wir



244

danken Dir für diesen Opferdienst, den Du aus
unseren Händen anzunehmen Dich würdigst,
obgleich Tausende von Erzengeln und Myriaden von
Engeln, die Cherubim und die sechsflügligen,
vieläugigen, schwebenden und fliegenden
Seraphim um Dich sind, die das Siegeslied singen,
rufen, laut jubeln und sprechen: ,Heilig, heilig,
heilig ist der Herr der Heerscharen'» usw.
In den Präfationen der römischen Liturgie heisst
es (mit unwesentlichen Unterschieden): «Die
Engel loben Deine Majestät, die Herrschaften
beten sie an, die Mächte verehren sie zitternd. Die
Himmel und die himmlischen Kräfte und die
seligen Seraphim feiern sie jubelnd im Chor. Mit
ihnen lass, so flehen wir, auch uns einstimmen
und voll Ehrfurcht bekennen: .Heilig, heilig, heilig.

..'» Noch deutlicher ist die Idee unseres
Einstimmens in den Lobpreis der Engel im Gloria, wo
ja den von Lukas überlieferten Engelworten aus
der Weihnacht eine mit dem zitierten jüdischen
Gebet übereinstimmende Vielzahl von Worten
für die verschiedenen Aspekte der Lobpreisung
folgt, die hier dem Gottessohne dargebracht wird.
Die Gesamtheit der Gläubigen in Zeit und Raum
wird in all diesen Texten als ein sich den
himmlischen anschliessender Chor vorgestellt. Hieraus
ergibt sich das überragende Verantwortlichkeits-
bewusstsein der Liturgie, das im ursprünglichen
Sinne des Wortes «katholisch», d.h. das Ganze
umfassend, nämlich alles Geschaffene und Erlöste
erschaut. Indem die Liturgie hier einen
Bilderreichtum entfaltet wie an kaum einer anderen
Stelle, macht sie deutlich, dass das Erschaute
eigentlich die Sprache verschlägt. Es kommt nicht
auf die Einzelheiten dieser Bilder an, sondern auf
die Konzeption der Liturgie als eines Erde und
Himmel umspannenden Geschehens.
Das Wort «Ordnung» in unserer Bestimmung von
Liturgie weist daraufhin, dass sich Repräsentativi-
tät für das Ganze aus Regelmässigkeit in Zeit und
Raum ergibt. Unsere Texte stellen uns den
Lobpreis der Engel als immerwährend vor. Der
jüdische Text beschreibt in immer neuen
Ausdrücken das, was die ursprüngliche Bedeutung
von Antiphonik ist, das zusammenstimmende

Gegenüber mehrerer Chöre. Die römische Drei-
faltigkeitspräfation betont dagegen, dass die
Engelchöre una voce, mit einer Stimme erschallen,

und man kann die Verkümmerung des
Verständnisses für Liturgie daran ermessen, dass dieser

lateinische Ausdruck gegenwärtig auf eine
historisch und geographisch begrenzte Besonderheit

der Liturgie, nämlich den Gebrauch der
lateinischen Sprache, bezogen wird, der zwar ehrwürdig

(und mir teuer), aber doch eben rein menschlich

ist.
Allerdings sind sowohl die Dauerhaftigkeit — die
Dreifaltigkeitspräfation sagt: «unaufhörlich Tag
für Tag» — wie die Vielfalt in Einstimmigkeit des

Engelgesangs Massstab für die Liturgie auf Erden.
Während die Engel immer und überall im
Lobpreis Gottes verharren, müssen wir uns damit
zufriedengeben, gewisse Zeiten und Orte zum
Gottesdienst zu bestimmen und uns in ihnen
zusammenzufinden. Die Ordnung ist nicht ein blosses

Rahmenprogramm für religiöse Gemeinschaftsfeiern,

sondern inhaltlich bestimmt, nicht
sklavisch bis in unwesentliche Einzelheiten hinein,
aber in den Grundzügen, wie sie uns durch die
vielen in der jüdischen und christlichen Liturgie
an dieser Stelle verwandten Tätigkeitsworte
angedeutet werden. Man kann sich durchaus eine
Konzeption der Gesamtkirche vorstellen, in der
sich die einzelnen Chöre — die hier mit vollem
Rechte sich als Konfessionen bezeichnen würden
— den einen oder anderen Aspekt, der durch jene
Worte bezeichnet wird, mehr pflegen, solange es
die anerkannte gemeinsame Grundlage bleibt,
dass es sich um unmittelbaren, öffentlichen und
der Gemeinsamkeit verpflichteten Gottesdienst
handelt und nicht um die Selbstverwirklichung
von historisch, geographisch, kulturell, sozial
oder psychologisch begrenzten Gruppen. In den
heute noch lebendigsten und reichsten Liturgien,
denen des Judentums und der Ostkirche, treten
daher die Anlässe, etwa die Feste oder Anliegen,
zurück hinter dem Stetigen, ohne dass dies als

langweilig empfunden wird. Innere Wirklichkeit
schafft hier nicht die Ordnung, sondern erfüllt
sie. Um was es geht, ist unvergleichlich mehr als



245

Brauchtum, Sitte oder Tradition : Es wird am Wesen

des Menschen festgehalten, wie es sich
unveräusserlich darstellt, sobald der Mensch seinen
Beruf, Gott unmittelbar zu dienen, und die
Möglichkeit ergreift, dies in einer von Gott bestimmten

Weise, angemessen — soweit wir Menschen
dazu in der Lage sind — zu tun. Der Bezug auf
die Überlieferung hat nur den Sinn, dass wir
anerkennen, dass uns diese Möglichkeit geschenkt
wurde, indem Grundzüge des Dienstes, wie es in
Judentum und Christentum heisst, von Gott
selbst «eingesetzt» wurden. Dabei ist die
Unterscheidung zwischen dem zeitlichem und
räumlichem Wandel Entzogenem und seiner Darstellung

in der jeweiligen geschichtlichen Situation
ein Grundzug der Liturgie als lebendiger Überlieferung.

Man mag über die einzelnen Verfügungen

im Anschluss an das Konzil denken wie man
will, man kann nicht den Ernst verkennen, mit
dem gerade dieses unserer Zeit in besonderem
Masse aufgegebene Problem behandelt worden
ist.
Die Ordnung, so sagte meine Bestimmung, ist
vorgegeben, und zwar für den für uns entscheidenden

Geschichtsbereich schriftlich. Man mag
verschiedener Ansicht darüber sein, von wem
diese Ordnung im einzelnen gegeben wird, mit
welcher Autorität sie konkret ausgestattet ist oder
als wie verbindlich sie anerkannt wird, es bleibt
Grundlage, dass die Gemeinschaft die Ordnung
als ihr vorgegeben anerkennt. Das Wort
«Gemeinschaft» ist heute noch unklarer als das Wort
«Volk» (das belastete deutsche Wort gibt in
Übersetzungen liturgischer Texte aus dem Lateinischen
nicht weniger als sieben verschiedene Wörter
wieder). In der Liturgie hat es die schlichte Bedeutung

von «eine Anzahl Menschen, die bewusst am
Gleichen schaffen». Volkskirche zeichnet sich u. a.
dadurch aus, dass ihr Gemeinschaftsbegriff auf
das bewusst gemeinsame gottesdienstliche Tun
beschränkt ist ; das Gemeinschaftlichkeitsbewusst-
sein, von dem man heute so gern möchte, dass es
sich in engem Beieinandersitzen, Begrüssungen,
Friedensgruss oder Zusammensein nach dem
Gottesdienst ausdrücke, oder gar das karitative Ge¬

meinde- oder Pfarreibewusstsein steht auf einem
anderen Blatte. Die gesellschaftliche Struktur der
Liturgie, so hat es ein grosser norwegischer
Liturgiekenner ausgesprochen, ist radial, nicht konzentrisch.

Dadurch ist verbürgt, dass auch der
Fremde oder der Gast in der liturgischen Gemeinschaft

ohne weitere Einführung zu Hause ist, eine
Tatsache, deren Bedeutung der am besten er-
misst, der durch das Leben herumgeworfen worden

ist. Im Judentum bestehen strenge Vorschriften

darüber, wie die Gemeinde sich dem Gast
gegenüber zu verhalten hat. Die Mobilität unserer
Gemeinden, besonders in den Städten, die sich

aus der Pluralität der gottesdienstlichen Formen
ergibt, stellt hier eigene Probleme.
Gemeinschaftlichkeits- und Gemeindebewusst-
sein, ja der ganze mittelbare Gottesdienst in
Mitmenschlichkeit, empfangen von der Liturgie her
ihr Licht. Sie werden erfüllt mit der Natur und
Übernatur, Zeit und Raum in einzigartiger Weise
umfassenden Lebenswirklichkeit, die in den
liturgischen Texten und Handlungen zur Darstellung
kommt. Mit Recht setzt der Widerstand der
Kirchen gegen jede Form von Apartheit am entschiedensten

im liturgischen Bereich ein. Er bewahrt
Gemeinschaftlichkeit vor egoistischer Beschränkung

und Überheblichkeit, denn die Liturgie
selbst besteht in ständiger Unterordnung des

Selbst (oder der Gruppe) unter das Ganze der
geschaffenen und erlösungsbedürftigen Welt.
Es gehört daher auch zur Wirklichkeit der Liturgie,

dass sie sich ständig bewusst ist, dass sie hinter

dem zurückbleibt, wozu sie aufgerufen ist.
Die Einzelheiten der Vorstellung der Liturgie als
Teilhabe am Lobpreis der Engel, ja diese Vorstellung

insgesamt, mögen unverständlich geworden
sein. Sie bedeutet zunächst negativ, dass zu keiner

Zeit, an keiner Stelle der Welt, an keinem
Punkte unseres Lebens Liturgie vollkommen
verwirklicht wird. Es gibt viele Formen, in denen ich
den Herrn bei dem von Ihm eingesetzten Liebesmahl

verraten habe. Liturgie ist das ständige
Bemühen der Gemeinschaft, belastet von der
Verantwortung vor unseren Vorfahren und für sie wie
vor unseren Nachfahren und für sie sowie in je-



246

dem Augenblick vor unseren Mitmenschen, vor
allem auch jenen, denen der Zugang zu Liturgie
verschlossen geblieben ist.
Indem die Liturgie vorgeschriebene, also schriftlich

fixierte Ordnung ist, lädt sie ein, sich mit ihr
über die wenigen Stunden konkreten Vollzugs
hinaus zu befassen. Die liturgischen Textbücher
der Juden, Orthodoxen und Katholiken — in
Basel erschien das Wort als Buchtitel zuerst im
christkatholischen Bereich —, aber auch die
Agenden der Lutheraner und die liturgischen
Teile der Gesangbücher der reformierten Kirchen
wollen alle über den sonn- und festtäglichen
Gebrauch hinaus unser Leben begleiten und Stoff zu
Besinnung auf unsere Aufgabe bieten.
Das neue Volksmessbuch ist umfangreicher als je
in seiner Geschichte: Es umfasst einen sonn- und
feiertäglichen und zwei wochentägliche Bände
mit dem reichen Schatz an biblischen Lesungen
im Dreijahreszyklus, Vor- und Zwischengesängen
und den eine 2000jährige Geistesgeschichte ein-
schliessenden Gebeten sowie Einleitungen und
Zwischenbetrachtungen, die als Einladung
gedacht sind, diese Texte in sich wirken zu lassen.
Nun, nachdem das Stadium des Experimentierens
abgeschlossen sein sollte, kann man sich anhand
des Messbuches wieder auf den zu erwartenden
Gottesdienst vorbereiten oder diesen in sich
nachklingen lassen durch eigene Lektüre,
ausgedehnter als dies im liturgischen Geschehen selbst
möglich ist. In solcher persönlicher Aneignung
geht uns der volle Sinn der Worte der
Konzilskonstitution auf: «In der irdischen Liturgie nehmen

wir vorauskostend an jener himmlischen
Liturgie teil, die in der Heiligen Stadt Jerusalem
gefeiert wird, zu der wir pilgernd unterwegs sind.»

Wenn einmal
die Mütter nicht mehr
beten würden

Emil Wiggli

Es sind schon viele Jahre seither. Die Zeitungen
schrieben noch nicht vom Muttertag. Ein schöner
Maisonntagnachmittag! Wir Kinder sassen neben
dem Vater auf der langen Bank, die er neben dem
Bienenhäuschen auf vier Pfählen angenagelt
hatte. Wie schössen die fleissigen Bienchen vom
Flugloch auf die schneeweissen Blütensträusse des
hohen Süssbirnenbaumes!
Der Vater sprach sonst selten. Heute, an diesem
glücklich sonnigen Frühlingstag, durften wir ihn
fragen : «Vater, erzähl uns doch einmal von Amerika.

Wie war's in Chicago, in Indianapolis, hast
du auch Indianer gesehen?» — «Wie war's dort
auf der Farm, wo du den Finger in der
Maismaschine verloren hast?» — Und er begann zu
erzählen, langsam, fast andächtig:


	Liturgie : was ist das eigentlich?

