Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 7

Artikel: Anné&herung der Kirchen durch bessere gegenseitige Kenntnis
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

220

Anniherung der Kirchen
durch bessere gegenseitige
Kenntnis

Vorbemerkung der Redaktion: Nachstehender
Aufsatz bildet den Abschluss einer lingeren Ab-
handlung, die Metropolit Emilianos Timiadis,
Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel
beim Okumenischen Rat in Genf, in der Zeit-
schrift «Der christliche Osten» (Jabrgang XXXI,
1976) veriffentlich hat. Er bedauert mit Recht,
dass die katholische Kirche den kumenischen
Dialog zu einseitig mit den Kirchen der Reforma-
tion fiibrt, und ist der Meinung, durch das Ge-
sprich mit der Orthodoxie wiirde sie ihre eigene
Katholizitit umfassender und griimdlicher wieder
entdecken.

In dieser Zeit der Identititskrise, in der man die
Kirche als Institution, so wie sie auf uns iiberkom-
men ist, angreift, legen sich viele Menschen die
Frage vor, welche Art von Kirche Europa sich fuir
die Zukunft vorstellt. Dabei versucht jeder, ein
Bild nach seinem eigenen Geschmack und nach
seinen eigenen Vorstellungen zu entwerfen. Viele
Menschen sind von der Autoritit der Kirche, von
ithren Sakramenten nicht mehr iiberzeugt und for-
dern das Wort, die Heilige Schrift als einzige
Grundlage ihres Seins, wobei sie sie interpretie-
ren, wie es ihnen selbst gefillt.

Dabei ist das Gesicht, das die Kirche haben soll,
unmissverstindlich in der Apostelgeschichte be-
schrieben. Die Kirche ist die «sichtbare Gemein-
schaft Gottes», die Kirche der Heiligen, die hier-
archisch aufgebaut ist und deutlich zwischen dem
Volk und den Priestern unterscheidet. Neben den
Charismen, die der Heilige Geist bewirkt, gibt es
die Autoritit der Apostel und der Priester. Diese
Kirche, in der sich die Charismen in der von den
Altesten bewahrten guten Ordnung entfalten,
wird von der Liebe zueinander beherrscht, denn
sie ist die Kirche Christi, der sie geliebt hat und
der sich hingegeben hat, um sie zu etwas Heiligem
zu machen. Um dem spirituellen Element einen
immer umfassenderen Raum zu lassen, hat Chri-
stus als Grundlage die Mysterien, die Eucharistie,
die raison d’étre der Synaxe, der Sammlung dieser
Gemeinschaft = ekklesia hinterlassen. Die Kirche
ist das Sakrament des Heils, «das Haus Gottes, die
Siule und Stiitze der Wahrheit», die die Aufgabe
hat, der Welt das grosse Mysterium der Frommig-
keit, der Ankunft des Sohnes im Fleische (1Tim 3,
16) zu verkiinden. Diese Kirche ist in einer leben-
digen, ungebrochenen Tradition auf uns iiber-
kommen. Diese Kontinuitit ist es, von der die Be-
miithungen all jener ausgehen miissen, die die
Kirche reformieren wollen, um thr dazu zu ver-
helfen, dass sie ihren Auftrag in einer Welt in
Verwirrung erfiillen kann. Die Kontinuitit be-
ruht nicht nur auf dem Evangelium, sondern auch
auf der unaufloslich engen, sakramentalen Ver-
bindung eines Gottes, der Mensch geworden ist
mit seinem Leib, seinem Volk, und der stets auf



mystische Weise mit ihm verbunden ist. Diese
enge Verbundenheit wird am Ende des ersten
Jahrhunderts in Kleinasien offensichtlich, heisst
es doch in einem Brief, den Ignatius im Jahre 105
an die Christen von Smyrna schrieb: «Jene Eucha-
ristiefeier gelte als zuverlissig, die unter dem Bi-
schof oder einem von ihm Beauftragten
stattfindet. Wo der Bischof erscheint, dort soll die
Gemeinde sein, wie da, wo Jesus Christus ist, die
katholische Kirche ist.» (Ignatius: An die Smyr-
nder, 8, 1—2.)

Heute und in Zukunft steht Europa vor der Auf-
gabe, die Verbindungen zwischen seinen Kirchen
enger zu gestalten und die einzelnen theologi-
schen Anschauungen mit jener Konzeption, die
uns tiber Jahrhunderte ohne inneren Bruch tiber-
mittelt wurde, zu vergleichen und sich mit ihr
auseinanderzusetzen. Wir miissen unseren Hori-
zont erweitern, von einem Dialog, der sich ledig-
lich zwischen zwei oder drei westlichen, aus der-
selben Familie hervorgegangenen Kirchen voll-
zieht, abgehen und anfangen, jenen anderen
grossen Gesprichspartner, die orthodoxe Welt, in
das Gesprich miteinzubeziehen. Eine derartige
Ausweitung verschafft uns einen neuen Blickwin-
kel, verleiht dem Gesprich eine neue Bedeutung
und hilft der katholischen und reformierten Theo-
logie, einen jahrhundertealten Gegensatz zu
iiberwinden. Dariiber hinaus bedeutet die Tat-
sache, dass mit ihr eine lebendigere Spiritualitit,
ein verstitktes Gefiihl fiir das Mysterium, eine
ekklesiologische Konzeption, die jener &oironia
ton ekklesion, jener communio sanctorum so nahe
ist, vermittelt werden, eine grosse Bereicherung.

221

Die Wappen
der sog. Griinder
des Klosters Beinwil

P. Lukas Schenker

Das Verwenden von Wappen nimmt seinen Ur-
sprung im mittelalterlichen Ritterwesen. Die
Kriegsparteien waren zwar schon immer an thren
Feldzeichen erkennbar. Als aber die Ritter durch
ihre weitgehende Panzerung unkenntlich waren,
sahen sie sich genétigt, Helmzier und Fahne, be-
sonders aber ihren Schild mit farbigen Zeichen zu
versehen. Diese mit Farbe und Zeichen ausgestat-
teten Schilde wurden hernach auch von anderen
Adeligen weltlichen und geistlichen Standes als
ihr personliches Abzeichen iibernommen. Im 13.
Jahrhundert fingen auch Bistiimer und Abteien
an, sich ein Wappen zuzulegen.

Fiir das Kloster Beinwil kennen wir erst aus sehr
spiter Zeit ein Wappen, wobei jedoch zu beach-
ten ist, dass sich vom mittelalterlichen Beinwil
eigentlich wenig erhalten hat. Feuersbriinste,
Kriegsereignisse und andere schwere Schicksals-
schlige haben vieles zerstort. Aus dem Jahre
1594 stammt das ilteste uns bekannte Kloster-
wappen: die Wappentafel am Spiess-Haus in
Beinwil. Es ist ein sog. redendes Wappen: zwel
schrig gestellte parallele Knochen. Man leitete
somit den Namen Beinwil von «Bein, Gebein» ab
und setzte dieses etwas diistere Zeichen in den
Wappenschild. Dieses Klosterwappen finden wir
in der Folgezeit auf Siegeln, Wappensteinen, auf
Medaillons, an Kelchen usw.



	Annäherung der Kirchen durch bessere gegenseitige Kenntnis

