
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 7

Artikel: Annäherung der Kirchen durch bessere gegenseitige Kenntnis

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annäherung der Kirchen
durch bessere gegenseitige
Kenntnis

Vorbemerkung der Redaktion: Nachstehender
Aufsatz bildet den Abschluss einer längeren
Abhandlung, die Metropolit Emilianos Timiadis,
Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel
beim ökumenischen Rat in Genf, in der
Zeitschrift «Der christliche Ostern (Jahrgang XXXI,
1976) veröffentlich hat. Er bedauert mit Recht,
dass die katholische Kirche den ökumenischen
Dialog zu einseitig mit den Kirchen der Reformation

führt, und ist der Meinung, durch das
Gespräch mit der Orthodoxie würde sie ihre eigene
Katholizität umfassender und gründlicher wieder
entdecken.

In dieser Zeit der Identitätskrise, in der man die
Kirche als Institution, so wie sie auf uns überkommen

ist, angreift, legen sich viele Menschen die
Frage vor, welche Art von Kirche Europa sich für
die Zukunft vorstellt. Dabei versucht jeder, ein
Bild nach seinem eigenen Geschmack und nach
seinen eigenen Vorstellungen zu entwerfen. Viele
Menschen sind von der Autorität der Kirche, von
ihren Sakramenten nicht mehr überzeugt und
fordern das Wort, die Heilige Schrift als einzige
Grundlage ihres Seins, wobei sie sie interpretieren,

wie es ihnen selbst gefällt.
Dabei ist das Gesicht, das die Kirche haben soll,
unmissverständlich in der Apostelgeschichte
beschrieben. Die Kirche ist die «sichtbare Gemeinschaft

Gottes», die Kirche der Heiligen, die
hierarchisch aufgebaut ist und deutlich zwischen dem
Volk und den Priestern unterscheidet. Neben den
Charismen, die der Heilige Geist bewirkt, gibt es

die Autorität der Apostel und der Priester. Diese
Kirche, in der sich die Charismen in der von den
Ältesten bewahrten guten Ordnung entfalten,
wird von der Liebe zueinander beherrscht, denn
sie ist die Kirche Christi, der sie geliebt hat und
der sich hingegeben hat, um sie zu etwas Heiligem
zu machen. Um dem spirituellen Element einen
immer umfassenderen Raum zu lassen, hat Christus

als Grundlage die Mysterien, die Eucharistie,
die raison d'être der Synaxe, der Sammlung dieser
Gemeinschaft ekklesia hinterlassen. Die Kirche
ist das Sakrament des Heils, «das Haus Gottes, die
Säule und Stütze der Wahrheit», die die Aufgabe
hat, der Welt das grosse Mysterium der Frömmigkeit,

der Ankunft des Sohnes im Fleische (lTim3,
16) zu verkünden. Diese Kirche ist in einer
lebendigen, ungebrochenen Tradition auf uns
überkommen. Diese Kontinuität ist es, von der die
Bemühungen all jener ausgehen müssen, die die
Kirche reformieren wollen, um ihr dazu zu
verhelfen, dass sie ihren Auftrag in einer Welt in
Verwirrung erfüllen kann. Die Kontinuität
beruht nicht nur auf dem Evangelium, sondern auch
auf der unauflöslich engen, sakramentalen
Verbindung eines Gottes, der Mensch geworden ist
mit seinem Leib, seinem Volk, und der stets auf



221

mystische Weise mit ihm verbunden ist. Diese

enge Verbundenheit wird am Ende des ersten
Jahrhunderts in Kleinasien offensichtlich, heisst
es doch in einem Brief, den Ignatius im Jahre 105

an die Christen von Smyrna schrieb : «Jene
Eucharistiefeier gelte als zuverlässig, die unter dem
Bischof oder einem von ihm Beauftragten
stattfindet. Wo der Bischof erscheint, dort soll die
Gemeinde sein, wie da, wo Jesus Christus ist, die
katholische Kirche ist.» (Ignatius: An die Smyr-
näer, 8, 1—2.)
Heute und in Zukunft steht Europa vor der
Aufgabe, die Verbindungen zwischen seinen Kirchen
enger zu gestalten und die einzelnen theologischen

Anschauungen mit jener Konzeption, die
uns über Jahrhunderte ohne inneren Bruch
übermittelt wurde, zu vergleichen und sich mit ihr
auseinanderzusetzen. Wir müssen unseren Horizont

erweitern, von einem Dialog, der sich lediglich

zwischen zwei oder drei westlichen, aus
derselben Familie hervorgegangenen Kirchen
vollzieht, abgehen und anfangen, jenen anderen
grossen Gesprächspartner, die orthodoxe Welt, in
das Gespräch miteinzubeziehen. Eine derartige
Ausweitung verschafft uns einen neuen Blickwinkel,

verleiht dem Gespräch eine neue Bedeutung
und hilft der katholischen und reformierten Theologie,

einen jahrhundertealten Gegensatz zu
überwinden. Darüber hinaus bedeutet die
Tatsache, dass mit ihr eine lebendigere Spiritualität,
ein verstärktes Gefühl für das Mysterium, eine
ekklesiologische Konzeption, die jener koinonia
ton ekklesion, jener communio sanctorum so nahe
ist, vermittelt werden, eine grosse Bereicherung.

Die Wappen
der sog. Gründer
des Klosters Beinwil
P. Lukas Schenker

Das Verwenden von Wappen nimmt seinen

Ursprung im mittelalterlichen Ritterwesen. Die
Kriegsparteien waren zwar schon immer an ihren
Feldzeichen erkennbar. Als aber die Ritter durch
ihre weitgehende Panzerung unkenntlich waren,
sahen sie sich genötigt, Helmzier und Fahne,
besonders aber ihren Schild mit farbigen Zeichen zu
versehen. Diese mit Farbe und Zeichen ausgestatteten

Schilde wurden hernach auch von anderen
Adeligen weltlichen und geistlichen Standes als

ihr persönliches Abzeichen übernommen. Im 13.

Jahrhundert fingen auch Bistümer und Abteien
an, sich ein Wappen zuzulegen.
Für das Kloster Beinwil kennen wir erst aus sehr

später Zeit ein Wappen, wobei jedoch zu beachten

ist, dass sich vom mittelalterlichen Beinwil
eigentlich wenig erhalten hat. Feuersbrünste,
Kriegsereignisse und andere schwere Schicksalsschläge

haben vieles zerstört. Aus dem Jahre
1594 stammt das älteste uns bekannte
Klosterwappen: die Wappentafel am Spiess-Haus in
Beinwil. Es ist ein sog. redendes Wappen: zwei
schräg gestellte parallele Knochen. Man leitete
somit den Namen Beinwil von «Bein, Gebein» ab
und setzte dieses etwas düstere Zeichen in den
Wappenschild. Dieses Klosterwappen finden wir
in der Folgezeit auf Siegeln, Wappensteinen, auf
Medaillons, an Kelchen usw.


	Annäherung der Kirchen durch bessere gegenseitige Kenntnis

