
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 6

Artikel: Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms

Autor: Niederberger, Basilius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188

wird der Blick Gottes auf uns gerichtet sein? «Dieser

Blick Gottes, der immer auf uns ruht»,
schreibt deshalb Jacques Loew3, «verschafft uns
seine ungeheure und innerliche Gegenwart. Man
könnte dies auch die kosmische Gegenwart Gottes
nennen. Dieses Geheimnis ist letztlich das
Geheimnis unseres Seins Es geht hier nicht um
Aristoteles oder Thomas von Aquin, sondern um
unser eigenes Leben. Die Welt ist eine fortdauernde

Schöpfung. Das All ist Tag und Nacht,
jeden Augenblick abhängig von Gott. Eine Kerzen-
flamme und auch das entfernteste Milchstrassen-
system gäbe es nicht, wenn Gott sie nicht ständig
bewahrte und am Sein erhielte. Das ist nicht hohe
Philosophie, sondern einfach die Daseinsweise des

Kosmos, die allererste Wahrheit des Kosmos, die
allererste Wahrheit, die so einfach ist.» Sie zu
erwägen sollte uns eine liebe, dauernde
Denkgewohnheit werden. Oder sollten nicht solche
Überlegungen unsern Wandel in der Gegenwart Gottes

mächtig stützen, unsere Sehnsucht nach Gott
erregen gemäss der Frage des Psalmisten : «Wann
darf ich kommen und schauen das Angesicht
Gottes?» (Ps. 42,3). Leuchtet uns aber dieses Angesicht

Gottes nicht bereits entgegen im Angesicht
Christi, des Herrn über Natur und Gnade im
Heiligen Geiste? Lasst uns deshalb in einem der
Hymnusgesänge zur Non des kirchlichen Offiziums

zu Gott beten:

Du aller Dinge GrundundZiel,
Gott, dessen Wort das Weltall trägt,
im Wechsellaufder Zeiten bleibst
nur du die Mitte unbewegt.4

Anmerkungen
1 Der Text der Psalmen ist dem Scheyerer-Psalter, 2. Auflage

1972, als Manuskript gedruckt, entnommen, d.h. der
ökumenischen Einheitsübersetzung. Die Verszählung richtet sich
nach der neuen fünfbändigen sog. Bilderbibel des Andreas &
Andreas Verlags, Salzburg 1975, Band 3, S. 1225—1341.

2 Faust I, Prolog im Himmel (Vers 1—8).
3J- Loew, In der Schule grosser Beter, Herder 1976, S. 227.
4 Hymnar der Abtei Scheyern. Als Manuskript gedruckt 1975,

S. 25.

Der Hahn auf dem Kreuz
des Kirchturms
alt Abt Basilius Niederberger

Auf dem Kirchplatz von Mariastein stand im
Sommer 1976 eine Dame aus Wien. Sie betrachtete

aufmerksam die Fassade der Basilika und
fragte: «Warum habt ihr auf dem Turmkreuz
einen Hahn? Bei uns sieht man das nicht. Ist das

evangelisch (protestantisch)?»
Die gleichen Fragen haben auch schon andere
gestellt. Die erste Frage ist sogar recht alt und hat
auch den Klerus beschäftigt. In einem lateinischen

Gedicht, das dem beginnenden 15.
Jahrhundert zugeteilt wird, steht die Strophe :

«Multi sunt presbyteri
qui ignorant quare
super domum Domini
gallus solet stare. »

In deutscher Prosa heisst das: «Viele Priester wissen

nicht, warum auf dem Haus des Herrn
gewöhnlich ein Hahn steht.»1
Nun, die nächste Antwort könnte lauten: «Wir
haben einen Hahn auf dem Kirchturm, weil wir
eine Windfahne brauchen.»

Der Hahn ist Windwart
Dass er für dieses Amt schon sehr früh — lange
vor der Reformation — ausersehen wurde, erfahren

wir aus einer poetischen Beschreibung der



189

Kathedrale von Winchester aus dem Ende des 10.
Jahrhunderts, wo gesagt wird, der Hahn in der
Höhe drehe sich — nicht faul — und biete den
regenbringenden Winden die Stirne.2
Windfahnen kann man aus einer Blechplatte
schneiden und so auf luftiger Höhe montieren,
dass sie sich unter dem Einfluss des Winddruckes
um eine senkrechte Achse drehen. Der Goldglanz
sorgt dafür, dass man sie von weitem sehen kann.
Windfahnen — sie dienen auch zur Zierde der
Giebel — gibt es in mannigfachen Ausführungen.

Engel mit Posaune, Drachen, Sonne, Mond
und Sterne, Fahnen und Flaggen, Monogramme,
Jahrzahlen usw. können die Windrichtung anzeigen.

Wenn der Hahn auf dem Turm von Mariastein

nach der Sankt-Anna-Kapelle schaut, ist der
Wind günstig, wir haben schönes Wetter.
Nach Nouveau Larousse universel hatte ursprünglich

der Adel das Vorrecht, Windfahnen auf
seinen Schlössern anzubringen.3 Als man auch der
Kirche dieses Recht einräumte, musste sie sich um
ein geeignetes Emblem umsehen.
Warum hat sie gerade den Hahn ausgesucht?
Darüber gibt uns die Symbolkunde Auskunft.
Im Mittelalter konnten die wenigsten Leute lesen.
Dm sie in den Glaubenswahrheiten zu unterrichten,

predigte man nicht nur, man bemalte ganze
Kirchenwände mit Bildern aus der Bibel und aus
dem Leben von Heiligen. Beim Besuch des
Gotteshauses liess man sich die schriftlosen Bilder
erklären. Also auch auf visuellem Weg wurde das
Volk mit dem Christentum vertraut.
Viel früher als diese «Bilderschrift» — Armenbibel
nannte man sie — entstand der Brauch des Symbols.

Auch das Symbol ist eine bildliche Darstellung,

besteht aber nur aus einer einzigen Figur.
Diese Figur will zum Nachdenken anregen, denn
S1e weist auf etwas Bedeutsames hin. Die Beziehung

zu diesem Etwas soll der Beschauer leicht
erraten, sonst muss man ihn darauf aufmerksam
ntachen.
In den Katakomben sieht man z.B. oft auf den
Gräbern von Christen eine Taube dargestellt. Sie
hält einen Ölzweig im Schnabel. Unwillkürlich
erinnert man sich hier jener Taube, die mit grü¬

nendem Ölzweig in die Arche Noes zurückkehrte.
Die Taube ist das Symbol der Seele, und die
ersten Christen wollten mit ihr die Bitte und Hoffnung

ausdrücken, die hingeschiedene Seele möge
zu Gott zurückfinden.4
Kann auch der Hahn Symbol sein?5
Den Griechen und Römern war der Streithahn das
Sinnbild kühner Kampfeslust.
Auch die Christen der Frühzeit übernahmen den
Streithahn als Symbol, deuteten aber den
Hahnenkampf, den sie immer wieder in der Arena
sahen, als den guten Kampf, den der Christ wie
Sankt Paulus kämpfen muss (2 Tim 7,4). Der
Hahn auf den Sarkophagen und die Inschrift In
Pace sollte daran erinnern, dass der Verstorbene
den guten Kampf siegreich bestanden habe und
nun im Frieden ruhe.6

Wir Menschen des 20. Jahrhunderts sind in den
Errungenschaften der Technik aufgewachsen und
haben vielfach den Kontakt mit der Natur verloren.

Wir können uns nur schwer sternenlose
Nächte vorstellen, in die kein Strahl künstlichen
Lichtes dringt und kein Glockenschlag sagt, wie
fern der Morgen noch ist.
Anders waren die Menschen in der Antike und in
den ersten christlichen Jahrhunderten daran. Für
sie bedeutete der Hahnenschrei Orientierung.
Es fällt auf, wieviel Sympathie der Hahn deswegen

bei Dichtern und selbst in der Hierarchie ge-
noss, und wir staunen, dass sie sich durch ihn auf
so viele Dinge aufmerksam machen Hessen.

Vor allem hat der hl. Ambrosius (gest. 397) gern
auf den Hahnenschrei geachtet und sich Rechenschaft

gegeben, wem er ein Signal geben wolle.
Der Hahn weckt die Schläfer, tröstet den verirrten
Wanderer, dass er bald die richtige Fährte finde,
verscheucht die Mörder und Räuber. Der Schiffer
ängstigt sich nicht mehr, der Kranke atmet auf,
die Fieber sinken. Der Hahn ruft auch zu Gebet
und Studium, die Gefallenen mahnt er, wie
Petrus die Schuld zu bereuen.7 Sankt Peter mit dem
Hahn ist in den Katakomben oft dargestellt.8
Diese realistischen Überlegungen haben den
Dichter Ambrosius zum Lied «Aeterne rerum





191

Conditor» angeregt, einerh Lied von acht
Strophen, das die Kirche im vollen Umfang in ihr
Stundengebet eingereiht hat, zu den Laudes an
den Sonntagen im Jahreskreis.9
Der Hahn ist der Herold des Tages. Der immer
Wache, der sich nie verschläft, ist für Ambrosius
Symbol der Wachsamkeit.
Prudentius (gest. nach 405), ein Spanier, der

grösste Dichter des altchristlichen Abendlandes,
hat Ambrosius noch übertroffen. Sein Hahnengesang

«Ales diei nuntius» zählt 25 Strophen.
Auch Prudentius rühmt den Hahn wie der Bischof
von Mailand und findet noch ein neues Lob für
ihn. Die Finsternis ist die Stunde der Dämonen,
wenn der Hahn kräht, schleichen sie weg, denn es

naht jener, den sie fürchten:

«Drum haben wir zum Glauben Grund,
dass Christus einst in stiller Stund,
dafroh der Hahn zum Sang anhebt,
aus seinem Grab erstand und lebt. »10

Der Hahnenschrei erinnert also an Christus, den
Sieger über Sünde, Tod und Hölle. An Christus
wendet sich nun der Dichter:

Du Christ, verscheuch die Schläfrigkeit,
Du brich die Macht der Finsternis,
Du lösch die alte Sünde aus
und neues Licht giess in uns ein.

Der Hahn wird zum Symbol des Auferstandenen.
Das Hahnenlied wird zum Christushymnus.
Damit ist der Symbolcharakter des Hahnes noch
nicht erschöpft. Nach Bischof Eucherius von Lyon
(gest. um 450)" und nach Gregor d. Gr. (gest.
604) kann der Hahn auch auf die Prediger hinweisen,

die das kommende Licht — Gericht und Glorie

— ankünden.12
Die Frage Gottes an Job : «Wer hat dem Hahn
Verstand gegeben?» (Job 38,36) veranlasste Gregor,

den geheimnisvollen Tagesherold noch tiefer
zu erforschen, und er fand, dass der Hahn Symbol
der Diskretion sei, denn er erhebt immer zur rechten

Zeit — nicht zu früh und nicht zu spät —

seine Stimme. Dadurch belehrt er die Prediger,
zu gegebener Stunde und mit dem passenden
Wort der Übernatur die Zuhörer aufzurütteln.13
Vielleicht hat dieses Hahnenlob den Bischof Ho-
norius von Autun (gest. im 12. Jahrhundert)
bewogen, den Priester «Hahn Gottes» (Gallus Dei)
zu nennen.14
Über den Symbolcharakter des Hahnes hat wohl
keiner so ausführlich geschrieben wie Hugo von
St. Viktor in Paris (gest. 1141).15 Der häufiger
zitierte Bischof Wilhelm Durand von Mende
(gest. 1296) geht ganz auf ihn zurück. Sie beide
wissen, dass der Hahn dem Prediger noch eine
Mahnung gibt. Ehe er sich hören lässt, schlägt
nämlich der Hahn sich selbst mit den Flügeln. So

soll auch der Prediger zuerst sich in Zucht
nehmen, bevor er an andere Forderungen stellt,
eingedenk des Wortes Pauli: «Ich züchtige meinen

Leib, damit ich nicht selbst verworfen werde,
während ich andern Heroldsdienste leiste» (1 Kor
9,27).16
Auch als Windfahne ist der Hahn Symbol. Der
Hahn trotzt den stürmischen Winden. So soll
auch der Prediger den Rebellen (gemeint sind
wohl die Irrlehrer) mutig entgegentreten. Er darf
nicht fliehen, wenn er den Wolf kommen sieht.17
Man scheint sich daran gestossen zu haben, dass

der Hahn auf dem Kreuz steht. Natürlich
verlangt die Aufgabe der Windfahne den obersten
Standort, doch suchte man auch dafür noch
mystische Gründe. Hugo von St. Viktor sagt, der
Eisenstab, der dem Hahn Halt gibt, wolle den
Prediger mahnen, sich immer auf Christus zu stützen.

Nie dürfe er eigene Weisheit verkünden.
Überdies bedeutet der Hahn auf der höchsten
Spitze, dass das Wort der Schrift durch das Kreuz
abgeschlossen und vollendet ist.18 Hier wird der
Hahn sogar Symbol Christi. Schon Eucharius hat
erklärt: «Gallus Dominus», der Hahn (ist) der
Herr.19
Wir sind überrascht, dass man den Hahn zu so
vielen Dingen in Beziehung gebracht hat.
Vielleicht haben wir Mühe, in allem zu folgen. Aber
das Symbol entspricht im Grunde doch der
menschlichen Denkart, die Übernatürliches und



192

Abstraktes durch sinnlich Wahrnehmbares
auszudrücken oder anzudeuten sucht. Auf den
mittelalterlichen Menschen stürzten nicht die tausend
Eindrücke aus den Atherwellen herein, wie auf
uns heute. Um ihn war es noch stille und er hatte
Zeit zum Sinnieren.
Angesichts so vieler Empfehlungen von höchsten
Stellen ist es leicht zu verstehen, dass man gerade
den Hahn als Windfahne auf die Kirchtürme
setzte.
Wann man mit diesem Brauch begonnen hat, ist
kaum festzustellen.20 Vielleicht begann man da¬

mit schon bald, nachdem man Glockentürme
baute, und solche lassen sich seit dem 8. Jahrhundert

nachweisen.21
Der Hahn auf den Kirchtürmen ist vor allem in
Nord- und Mittelfrankreich zu sehen. Weniger
häufig begegnet man ihm im Süden.22
Aber auch in Italien fand der Hahn den Platz auf
den Kirchtürmen. Der hl. Karl Borrom. wollte in
der Erzdiözese Mailand nicht darauf verzichten,
und auch sein Neffe, Kardinal Federico Borromeo,

erliess eine (diesbezügliche) Verordnung für
seine Titelkirche Nicolai in Carcere Tulliano.23



193

Der Hahn krönt auch Kirchen in Spanien,
England, Belgien und Westdeutschland.24
Und in der Schweiz?
In diesem Zusammenhang ist eine Nachricht in
der Chronik Ekkeharts IV. aufschlussreich. Beim
Einfall der Ungarn ins Kloster St. Gallen am 1.
und 2. Mai 926 meinten die plündernden Horden,

der Hahn (lateinisch gallus) auf dem Kirchturm

sei der Schutzgott des Ortes und sei aus
Gold oder doch mindestens aus teurem Metall.
Zwei Verwegene kletterten hinauf, um sich des
Hahnes zu bemächtigen. Sie mussten ihre Freveltat

mit dem Leben büssen, denn beide stürzten
herab.25
Wir hören also hier, dass der Hahn im Gebiet der
heutigen Schweiz bereits im 10. Jahrhundert als
Windfahne verwendet wurde.
Heute hält der Hahn Wache auf dem Turm der
Kathedrale des Bistums Basel, der ehrwürdigen
Sankt-Ursen-Kirche in Solothurn26, und auch auf
dem Land sind in der Nordwestschweiz noch da
und dort katholische Kirchen mit dem Hahn
geziert. Der Brauch scheint aus Burgund in die
Schweiz gekommen zu sein.
Auf die Kombination von Kreuz und Hahn wird
schon seit geraumer Zeit verzichtet. Die Katholiken

krönen ihre neuen Gotteshäuser mit dem
Kreuz allein. Die Protestanten hingegen überlassen

dem symbolreichen Hahn ohne Kreuz immer
noch die Warte auf ihren Glockentürmen.

Anmerkungen
1 Latina quae, medium per aevum in triviis nec non monaste-

rus vulgebantur Carmina. Poésies populaires Latines du
moyen âge par Edélcstand du Méril. Paris 1847, 12 und
Anmerkung 3.

2 Zitiert in Bulletin monumental IIe Sér. Tom. V. Paris 1849,
533.

3Nouveau Larousse universel, Paris 1948 (unter girouette
838).
F. Cabrol et H. Leclercq, Dictionnaire d'Archéologie
chrétienne et de Liturgie (zitiert DACL), Paris 1908 (unter
Colombe 2203—2209).
Bei manchen alten Völkern des Morgen- und Abendlandes
war der Hahn vielfach Symbol im profanen Leben. Auch als
Orakeltier galt er. Siehe: Plinius Hist. nat. Lib. X [C. XXI
(24)]. Fr. Cancellieri, De secretariis veteris et novae basi-

licae vaticanae, Romae MDCCLXXXVI, Vol. II, 1377—
1389. Handwörterbuch zur deutschen Volkskunde, Abtl. I,
Aberglauben, Bd. III, Berlin und Leipzig 1930/1931; Art.
Hahn 1325—1347.
Ob dieser vorchristliche Volksglaube Einfluss hatte auf die

Dichtung christlicher Hahnenlieder und die christliche
Symbolik, sei dahingestellt.

6A. de Waal in Real-Encyklopädie von Fr. X. Kraus, I. Bd.,
Freiburg i.B. 1883, 641—643. DACL (unter Coq 2891—
2894.

7 Ambrosius, Migne PL 14, 255-
8DACL (unterCoq 2886—2891). Fr. Cancellieri I.e. 1367.
9 PL 16, 1474.

10PL 59, 775—785. Übersetzung von Prof. Dr. Kündig in
SKZ 1930, 369.

11 PL 50, 750.
12 PL 76, 527—528.
>M.c. 529.
14 PL 172, 589.
15 PL 177, 335—336.
16 Rationale divinorum officiorum a R. D. Gulielmo Durando.

Mimantensi Episcopo J. V. D. clarissimo concionatum, Lug-
duni 1559, Lib. I. de Eccl. et ejus Part. 7, No. 22. Hugo von
St. Viktor, PL 177, 335 f.

17Eucherius, PL 50, 750. Hugo von St. Viktor I.e.
18 Hugo von St. Viktor, I.e.
19 PL 50, 750.
20 Bischof Rampert von Brescia liess anno 820 einen Hahn aus

Bronze giessen und auf dem Giebel seiner Kirche mit einer
Inschrift anbringen. Mémoires de l'Académie de Stanislas
1903—1904, Nancy 1904, 4.

21 DACL (unter Clocher 1980).
22 Bulletin monumental IIIe série Tom. V, Paris 1859, 591.
23Fr. Cancellieri 1.c. 1364f. Bulletin monumental, I.e. 593.
24 Mémoires de l'Académie de Stanislas 10, 19- Atlas de l'Ordre

cistercien von Fr. van der Meer, Paris/Bruxelles 1965,
Bildnummern 220, 230, 284, 395, 425.

25J. Duft, Die Ungarn in Sankt Gallen, Lindau und Konstanz
1957, 17 f.

25 F. Schwendimann, St. Ursen, Kathedrale des Bistums Basel

und Pfarrkirche von Solothurn, Supplement 1937,
Solothurn 1937, 41f.


	Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms

