Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 6

Artikel: Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms
Autor: Niederberger, Basilius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

188

wird der Blick Gottes auf uns gerichtet sein? «Die-
ser Blick Gottes, der immer auf uns ruht»,
schreibt deshalb Jacques Loew?, «verschafft uns
seine ungeheure und innerliche Gegenwart. Man
kénnte dies auch die kosmische Gegenwart Gottes
nennen. Dieses Geheimnis ist letztlich das Ge-
heimnis unseres Seins ... Es geht hier nicht um
Aristoteles oder Thomas von Aquin, sondern um
unser eigenes Leben. Die Welt ist eine fortdau-
ernde Schopfung. Das All ist Tag und Nacht, je-
den Augenblick abhingig von Gott. Eine Kerzen-
flamme und auch das entfernteste Milchstrassen-
system gibe es nicht, wenn Gott sie nicht stindig
bewahrte und am Sein erhielte. Das ist nicht hohe
Philosophie, sondern einfach die Daseinsweise des
Kosmos, die allererste Wahrheit des Kosmos, die
allererste Wahrheit, die so einfach ist.» Sie zu er-
wigen sollte uns eine liebe, dauernde Denkge-
wohnheit werden. Oder sollten nicht solche Uber-
legungen unsern Wandel in der Gegenwart Got-
tes michtig stiitzen, unsere Sehnsucht nach Gott
erregen gemiss der Frage des Psalmisten: «Wann
darf ich kommen und schauen das Angesicht Got-
tes?» (Ps. 42,3). Leuchtet uns aber dieses Ange-
sicht Gottes nicht bereits entgegen im Angesicht
Christi, des Herrn tiber Natur und Gnade im Hei-
ligen Geiste? Lasst uns deshalb in einem der
Hymnusgesinge zur Non des kirchlichen Offizi-
ums zu Gott beten:

Du aller Dinge Grund und Ziel,
Gort, dessen Wort das Weltall trigt,
im Wechsellauf der Zeiten bleibst
nur du die Mitte unbewegt.*

Anmerkungen

I Der Text der Psalmen ist dem Scheyerer-Psalter, 2. Auflage
1972, als Manuskript gedruckt, entnommen, d. h. der éku-
menischen Einheitsiibersetzung. Die Verszihlung richtet sich
nach der neuen fiinfbindigen sog. Bilderbibel des Andreas &
Andreas Verlags, Salzburg 1975, Band 3, S. 1225—1341.

2 Faust I, Prolog im Himmel (Vers 1—8).

3]. Loew, In der Schule grosser Beter, Herder 1976, S. 227.

4Hymnar der Abtei Scheyern. Als Manuskript gedruckt 1975,
S.25.

Der Hahn auf dem Kreuz
des Kirchturms

alt Abt Basilius Niederberger

Auf dem Kirchplatz von Mariastein stand im
Sommer 1976 eine Dame aus Wien. Sie betrach-
tete aufmerksam die Fassade der Basilika und
fragte: «Warum habt ihr auf dem Turmkreuz
einen Hahn? Bei uns sicht man das nicht. Ist das
evangelisch (protestantisch)?»

Die gleichen Fragen haben auch schon andere ge-
stellt. Die erste Frage ist sogar recht alt und hat
auch den Klerus beschiftigt. In einem lateini-
schen Gedicht, das dem beginnenden 15. Jahr-
hundert zugeteilt wird, steht die Strophe:

«Multi sunt presbyteri
qui ignorant quare
super domum Domini
gallus solet stare.»

In deutscher Prosa heisst das: «Viele Priester wis-
sen nicht, warum auf dem Haus des Herrn ge-
wohnlich ein Hahn steht.»!
Nun, die nichste Antwort kénnte lauten: «Wir
haben einen Hahn auf dem Kirchturm, weil wir
eine Windfahne brauchen.»

Der Hahn ist Windwart

Dass er fiir dieses Amt schon sehr frith — lange
vor der Reformation — ausersehen wurde, erfah-
ren wir aus einer poetischen Beschreibung der



Kathedrale von Winchester aus dem Ende des 10.
Jahrhunderts, wo gesagt wird, der Hahn in der
Hohe drehe sich — nicht faul — und biete den
regenbringenden Winden die Stirne. ?
Windfahnen kann man aus einer Blechplatte
schneiden und so auf luftiger H6he montieren,
dass sie sich unter dem Einfluss des Winddruckes
um eine senkrechte Achse drehen. Der Goldglanz
sorgt dafiir, dass man sie von weitem sehen kann.
Windfahnen — sie dienen auch zur Zierde der
Giebel — gibt es in mannigfachen Ausfithrun-
gen. Engel mit Posaune, Drachen, Sonne, Mond
und Sterne, Fahnen und Flaggen, Monogramme,
Jahrzahlen usw. kénnen die Windrichtung anzei-
gen. Wenn der Hahn auf dem Turm von Maria-
stein nach der Sankt-Anna-Kapelle schaut, ist der
Wind giinstig, wir haben schénes Wetter.
Nach Nouveau Larousse universel hatte urspriing-
lich der Adel das Vorrecht, Windfahnen auf sei-
nen Schléssern anzubringen.? Als man auch der
Kirche dieses Recht einrdumte, musste sie sich um
ein geeignetes Emblem umsehen.
Warum hat sie gerade den Hahn ausgesucht?
Dartiber gibt uns die Symbolkunde Auskunft.
Im Mittelalter konnten die wenigsten Leute lesen.
Um sie in den Glaubenswahrheiten zu unterrich-
ten, predigte man nicht nur, man bemalte ganze
irchenwinde mit Bildern aus der Bibel und aus
dem Leben von Heiligen. Beim Besuch des Got-
teshauses liess man sich die schriftlosen Bilder er-
kliren. Also auch auf visuellem Weg wurde das
Volk mit dem Christentum vertraut.
Viel frither als diese «Bilderschrift> — Armenbibel
Nannte man sie — entstand der Brauch des Sym-
bols, Auch das Symbol ist eine bildliche Darstel-
lu_ng, besteht aber nur aus einer einzigen Figur.
Diese Figur will zum Nachdenken anregen, denn
Sie weist auf etwas Bedeutsames hin. Die Bezie-
ung zu diesem Etwas soll der Beschauer leicht
Crraten, sonst muss man ihn darauf aufmerksam
Machen.
In den Katakomben sieht man z.B. oft auf den
C}_Fﬁbcrn von Christen eine Taube dargestellt. Sie
hilt einen Olzweig im Schnabel. Unwillkiirlich
€finnert man sich hier jener Taube, die mit grii-

189

nendem Olzweig in die Arche Noes zuriickkehrte.
Die Taube ist das Symbol der Seele, und die er-
sten Christen wollten mit ihr die Bitte und Hoff-
nung ausdriicken, die hingeschiedene Seele moge
zu Gott zuriickfinden.

Kann auch der Hahn Symbol sein?’

Den Griechen und Rémern war der Streithabhn das
Sinnbild kiihner Kampfeslust.

Auch die Christen der Frithzeit tibernahmen den
Streithahn als Symbol, deuteten aber den Hah-
nenkampf, den sie immer wieder in der Arena sa-
hen, als den guten Kampf, den der Christ wie
Sankt Paulus kimpfen muss (2 Tim 7,4). Der
Hahn auf den Sarkophagen und die Inschrift I»
Pace sollte daran erinnern, dass der Verstorbene
den guten Kampf siegreich bestanden habe und
nun im Frieden ruhe. ¢

Wir Menschen des 20. Jahrhunderts sind in den
Errungenschaften der Technik aufgewachsen und
haben vielfach den Kontakt mit der Natur verlo-
ren. Wir kénnen uns nur schwer sternenlose
Nichte vorstellen, in die kein Strahl kiinstlichen
Lichtes dringt und kein Glockenschlag sagt, wie
fern der Morgen noch ist.

Anders waren die Menschen in der Antike und in
den ersten christlichen Jahrhunderten daran. Fiir
sie bedeutete der Hazhnenschrei Orientierung.

Es fillt auf, wieviel Sympathie der Hahn deswe-
gen bei Dichtern und selbst in der Hierarchie ge-
noss, und wir staunen, dass sie sich durch ithn auf
so viele Dinge aufmerksam machen liessen.

Vor allem hat der hl. Ambrosius (gest. 397) gern
auf den Hahnenschrei geachtet und sich Rechen-
schaft gegeben, wem er ein Signal geben wolle.
Der Hahn weckt die Schliifer, tristet den verirrten
Wanderer, dass er bald die richtige Fihrte finde,
verscheucht die Mérder und Riuber. Der Schiffer
ingstigt sich nicht mehr, der Kranke atmet auf,
die Fieber sinken. Der Hahn ruft auch zu Gebet
und Studium, die Gefallenen mahnt er, wie Pe-
trus die Schuld zu bereuen.” Sankt Peter mit dem
Hahn ist in den Katakomben oft dargestellt.®
Diese realistischen Uberlegungen haben den
Dichter Ambrosius zum Lied «Aeterne rerum



190




Conditor» angeregt, einemn Lied von acht Stro-
phen, das die Kirche im vollen Umfang in ihr
Stundengebet eingereiht hat, zu den Laudes an
den Sonntagen im Jahreskreis.”

Der Hahn ist der Herold des Tages. Der immer
Wache, der sich nie verschlift, ist fiir Ambrosius
Symbol der Wachsamkers.

Prudentius (gest. nach 405), ein Spanier, der
grosste Dichter des altchristlichen Abendlandes,
hat Ambrosius noch iibertroffen. Sein Hahnen-
gesang «Ales diei nuntius» zidhlt 25 Strophen.
Auch Prudentius rithmt den Hahn wie der Bischof
von Mailand und findet noch ein neues Lob fiir
thn. Die Finsternis ist die Stunde der Déimonen,
wenn der Hahn kriht, schleichen sie weg, denn es
naht jener, den sie fiirchten:

«Drum haben wir zum Glauben Grund,
dass Christus einst in stiller Stund,

da frob der Habn zum Sang anhebt,
aus seinem Grab erstand und lebt.»'°

Der Hahnenschrei erinnert also an Christus, den
Sieger tiber Siinde, Tod und Hélle. An Christus
wendet sich nun der Dichter:

Du Christ, verscheuch die Schlifrigkeir,
Du brich die Macht der Finsternis,

Du l65ch die alte Siinde aus

und neues Licht giess in uns ein.

Der Hahn wird zum Symbol des Auferstandenen.
Das Hahnenlied wird zum Christushymnus.
Damit ist der Symbolcharakter des Hahnes noch
nicht erschépft. Nach Bischof Eucherius von Lyon
(gest. um 450)" und nach Gregor d. Gr. (gest.
604) kann der Hahn auch auf die Prediger hinwei-
sen, die das kommende Licht — Gericht und Glo-
rie — ankiinden. "

Die Frage Gottes an Job: «Wer hat dem Hahn
Verstand gegeben?» (Job 38, 36) veranlasste Gre-
gor, den geheimnisvollen Tagesherold noch tiefer
zu erforschen, und er fand, dass der Hahn Symébo/
der Diskretion sei, denn er erhebt immer zur rech-
ten Zeit — nicht zu frith und nicht zu spit —

191

seine Stimme. Dadurch belehrt er die Prediger,
zu gegebener Stunde und mit dem passenden
Wort der Ubernatur die Zuhorer aufzuriitteln.
Vielleicht hat dieses Hahnenlob den Bischof Ho-
norius von Autun (gest. im 12. Jahrhundert) be-
wogen, den Priester «<Hahn Gottes» (Gallus Dei)
zu nennen.

Uber den Symbolcharakter des Hahnes hat wohl
keiner so ausfithrlich geschrieben wie Hugo von
St. Viktor in Paris (gest. 1141)." Der hiufiger
zitierte Bischof Wilhelm Durand von Mende
(gest. 1296) geht ganz auf ihn zuriick. Sie beide
wissen, dass der Hahn dem Prediger noch eine
Mahnung gibt. Ehe er sich héren lisst, schligt
ndmlich der Hahn sich selbst mit den Fligeln. So
soll auch der Prediger zuerst sich in Zucht neh-
men, bevor er an andere Forderungen stellt,
eingedenk des Wortes Pauli: «Ich ziichtige mei-
nen Leib, damit ich nicht selbst verworfen werde,
wihrend ich andern Heroldsdienste leiste» (1 Kor
9, 27)‘ 16

Auch als Windfahne ist der Hahn Symbol. Der
Hahn trotzt den stiirmischen Winden. So soll
auch der Prediger den Rebellen (gemeint sind
wohl die Irrlehrer) mutig entgegentreten. Er darf
nicht fliehen, wenn er den Wolf kommen sieht. '’
Man scheint sich daran gestossen zu haben, dass
der Hahn a#f dem Kreuz steht. Natiirlich ver-
langt die Aufgabe der Windfahne den obersten
Standort, doch suchte man auch dafiir noch my-
stische Griinde. Hugo von St. Viktor sagt, der Ei-
senstab, der dem Hahn Halt gibt, wolle den Pre-
diger mahnen, sich immer auf Christus zu stiit-
zen. Nie durfe er eigene Weisheit verkiinden.
Uberdies bedeutet der Hahn auf der héchsten
Spitze, dass das Wort der Schrift durch das Kreuz
abgeschlossen und vollendet ist.'® Hier wird der
Hahn sogar Symbo/ Christi. Schon Eucharius hat
erklirt: «Gallus Dominus», der Hahn (ist) der
Herr.?

Wir sind tiberrascht, dass man den Hahn zu so
vielen Dingen in Beziehung gebracht hat. Viel-
leicht haben wir Miihe, in allem zu folgen. Aber
das Symbol entspricht im Grunde doch der
menschlichen Denkart, die Ubernatiirliches und



192

Abstraktes durch sinnlich Wahrnehmbares auszu-
driicken oder anzudeuten sucht. Auf den mittel-
alterlichen Menschen stiirzten nicht die tausend
Eindriicke aus den Atherwellen herein, wie auf
uns heute. Um thn war es noch stille und er hatte
Zeit zum Sinnieren.

Angesichts so vieler Empfehlungen von héchsten
Stellen ist es leicht zu verstehen, dass man gerade
den Hahn als Windfahne auf die Kirchtiirme
setzte.

Wann man mit diesem Brauch begonnen hat, ist
kaum festzustellen.?” Vielleicht begann man da-

mit schon bald, nachdem man Glockentiirme
baute, und solche lassen sich seit dem 8. Jahrhun-
dert nachweisen.?!

Der Hahn auf den Kirchtiirmen ist vor allem in
Nord- und Mittelfrankreich zu sehen. Weniger
hiufig begegnet man ihm im Siiden. *

Aber auch in Italien fand der Hahn den Platz auf
den Kirchtiirmen. Der hl. Karl Borrom. wollte in
der Erzdiozese Mailand nicht darauf verzichten,
und auch sein Neffe, Kardinal Federico Borro-
meo, erliess eine (diesbeziigliche) Verordnung fiir
seine Titelkirche Nicolai in Carcere Tulliano.?



Der Hahn kront auch Kirchen in Spanien, Eng-
land, Belgien und Westdeutschland. **

Und in der Schweiz?

In diesem Zusammenhang ist eine Nachricht in
d_Ci' Chronik Ekkeharts IV. aufschlussreich. Beim
Einfall der Ungarn ins Kloster St. Gallen am 1.
und 2. Mai 926 meinten die pliindernden Hor-
den, der Hahn (lateinisch ga//us) auf dem Kirch-
turm sei der Schutzgott des Ortes und sei aus
Gold oder doch mindestens aus teurem Metall.
Zwei Verwegene kletterten hinauf, um sich des
Hahnes zu bemiichtigen. Sie mussten ihre Frevel-
tat mit dem Leben biissen, denn beide stiirzten
herab. %

Wir héren also hier, dass der Hahn im Gebiet der
hcptigen Schweiz bereits im 10. Jahrhundert als
Windfahne verwendet wurde.

Heute hilt der Hahn Wache auf dem Turm der
Kathedrale des Bistums Basel, der ehrwiirdigen
Sankt-Ursen-Kirche in Solothurn?, und auch auf
dem Land sind in der Nordwestschweiz noch da
und dort katholische Kirchen mit dem Hahn ge-
ziert. Der Brauch scheint aus Burgund in die
Schweiz gekommen zu sein.

Auf die Kombination von Kreuz und Hahn wird
schon seit geraumer Zeit verzichtet. Die Katholi-
ken kronen ihre neuen Gotteshiuser mit dem
Kreuz allein. Die Protestanten hingegen iiberlas-
sen dem symbolreichen Hahn ohne Kreuz immer
noch die Warte auf ihren Glockentiirmen.

Anmerkungen
d Latina quae, medium per aevum in triviis nec non monaste-
rus vulgebantur Carmina. Poésies populaires Latines du
moyen age par Edélestand du Méril. Paris 1847, 12 und An-
merkung 3.
ZSZIticrt in Bulletin monumental 1I¢ Sér. Tom. V. Paris 1849,
533,
318\13081;veau Larousse universel, Paris 1948 (unter girouette
F. Cabrol et H. Leclercq, Dictionnaire d’Archéologie chré-
tienne et de Liturgie (zitiert DACL), Paris 1908 (unter Co-
, lombe 2203—2209).
Bei manchen alten Vélkern des Morgen- und Abendlandes
war der Hahn vielfach Symbol im profanen Leben. Auch als
Orakeltier galt er. Siehe: Plinius Hist. nat. Lib. X [C. XXI
(24)]. Fr. Cancellieri, De secretariis veteris et novae basi-

193

licae vaticanae, Romae MDCCLXXXVI, Vol. II, 1377—
1389. Handwérterbuch zur deutschen Volkskunde, Abtl. I,
Aberglauben, Bd. III, Berlin und Leipzig 1930/1931; Art.
Hahn 1325—1347.

Ob dieser vorchristliche Volksglaube Einfluss hatte auf die
Dichtung christlicher Hahnenlieder und die christliche Sym-
bolik, sei dahingestellt.

6 A. de Waal in Real-Encyklopidie von Fr. X. Kraus, 1. Bd.,
Freiburg i.B. 1883, 641—643. DACL (unter Coq 2891—
2894.

7 Ambrosius, Migne PL 14, 255.

8 DACL (unter Coq 2886—2891). Fr. Cancellieri l.c. 1367.

9PL 16, 1474. .

10PL, 59, 775—785. Ubersetzung von Prof. Dr. Kiindig in
SKZ 1930, 369.

ITPL 50, 750.

12PL 76, 527—528.

3].c.529.

14PL 172, 589.

15PL 177, 335—336.

16 Rationale divinorum officiorum a R. D. Gulielmo Durando.
Mimantensi Episcopo J. V. D. clarissimo concionatum, Lug-
duni 1559, Lib. 1. de Eccl. et ejus Part. 7, No. 22. Hugo von
St. Viktor, PL 177, 335f.

17 Eucherius, PL 50, 750. Hugo von St. Viktor l. c.

18 Hugo von St. Vikeor, I.c.

19PL 50, 750.

20 Bischof Rampert von Brescia liess anno 820 einen Hahn aus
Bronze giessen und auf dem Giebel seiner Kirche mit einer
Inschrift anbringen. Mémoires de |'’Académie de Stanislas
1903—1904, Nancy 1904, 4.

21 DACL (unter Clocher 1980).

22 Bulletin monumental I11¢ série Tom. V, Paris 1859, 591.

23 Fr. Cancellieri l. c. 1364f. Bulletin monumental, l.c. 593.

24 Mémoires de I’Académie de Stanislas 10, 19. Atlas de I'Or-
dre cistercien von Fr. van der Meer, Paris/Bruxelles 1965,
Bildnummern 220, 230, 284, 395, 425.

23], Duft, Die Ungarn in Sankt Gallen, Lindau und Konstanz
1957, 17f.

25F. Schwendimann, St. Ursen, Kathedrale des Bistums Basel
und Pfarrkirche von Solothurn, Supplement 1937, Solo-
thurn 1937, 41f.



	Der Hahn auf dem Kreuz des Kirchturms

