Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 6

Artikel: Gott in der Natur und die Psalmen
Autor: Lusser, Carl Borromaeus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott in der Natur
und die Psalmen

P. Carl Bortomaeus Lusser

Es war in einem der wildromantischsten Tiler
der Innerschweiz. Himmelragende, gletscher-
bedeckte Bergriesen, strahlend in sommerlicher
Hoéhensonne, griissten im Umkreis. Von ragen-
den Felsenstirnen ergossen sich schiumende
Wildwasser ins kirglich bewachsene Hochtal. In
tosender Fiille oder als zarte Seidenfiden und
gespenstige Schleier verbreiteten sie Kiihle, die
Landschaft belebend. Ein holpriger, steiniger
Pfad fiithrte durch spirliche Alpweiden.

Wir waren zu zweit: ein professoraler Kurgast
und der Ferienkaplan aus dem nahen Berghotel.
Nach schweigender Wanderung kamen wir ins
Gesprich. Sehen Sie, dusserte sich der Vertreter
der modernen Wissenschaft, in all dieser maje-
stitischen Natur mit ihren Bergen und Glet-
schern, ihren aufgetiirmten Felsen und spru-
delnden Wassern, dem strahlenden Firmament
und der gleissenden Hohensonne bis hinunter
zur bescheidenen Alpenblume und zum un-
scheinbaren Grashalm sehe ich Gott. Die Natur,
das All ist goctlich, ja es ist Gott. Gott ist in
thm, in der Natur gegenwirtig. Ich bin ein An-
hinger des Pantheismus.

177

Es ist anerkennenswert, dass Sie Gott in der
ganzen Natur gegenwirtig erblicken, auch in
allen untermenschlichen Dingen und Erschei-
nungen. Das ist auch die allgemein anerkannte
Auffassung katholischer Philosophen und Theo-
logen. Doch gehen diese einen entscheidenden
Schritt weiter. Sie betonen, dass Gott den Din-
gen der Natur, auch den untermenschlichen,
unverniinftigen Wesen derart innigst gegenwiir-
tig und in ihnen wirtksam sei, dass er sie zu-
gleich unendlich tbersteige. Denn er ist in
thnen als Erstursache, die ihnen in volliger Un-
abhiingigkeit das Sein als solches, die Existenz
schlechthin verleiht als Schopfer, Erhalter, Mit-
wirkender und Planer, und zwar alles das in ab-
solut souveriner Weise, betonte der Kaplan. Be-
reits seine eigentiimliche Erkenntnis der endli-
chen Dinge und ihrer Wirksamkeiten ist nicht
von diesen abhingig, als ob Gott sie erst nach-
triglich erfasste, wie wir es tun miissen. Sondern
er erkennt sie im voraus, schon ehe sie sind, wie
er bei Jeremias 1,5 sagt: «Bevor ich dich im
Mutterleib gebildet, da habe ich dich schon ge-
kannt; bevor du deinen Mutterschoss verliessest,
da habe ich dich schon geweiht und zum Pro-
pheten iiber Heiden dich bestellt.» Oder wie
Psalm 139 bekennt: «Herr, du erforschest und
kennst mich ... Meine Gedanken durchschaust
du von ferne ... Noch liegt mir kein Wort auf
der Zunge, du, Herr, kennst es bereits ...
Denn du hast mein Inneres geschaffen, mich
gewoben im Schoss meiner Mutter ... Meine
Glieder waren dir nicht verborgen, als ich im
Dunkeln gebildet ward ... Deine Augen sahen,
wie ich entstand; in deinem Buch war schon alles
verzeichnet; meine Tage wurden schon gebildet,
als von thnen noch keiner da war.» Gilt das alles
nur vom Menschen und seiner Bestimmung?
Sollte diese Abhingigkeit von der Erkenntnis und
dem Wollen Gottes nicht vielmehr von allen kos-
mischen Wesen, vorab auch von den unter-
menschlichen gelten? Kommt nicht das Buch Job
in ganzen Kapiteln im Zusammenhang mit dem
Nachweis Gottes und seiner Gerechtigkeit auf
dieses Verhalten des Allmichtigen zu sprechen?



178

So in Kapitel 38: «Gottes Walten in der leblosen
Natur» oder Kapitel 39: «Gottes Walten im Tier-
reich» oder auch im zweitletzten Kapitel (41):
«Gottes unbegreifliche Geschépfe»?

Sollte es da nicht auch einladend sein, bei der an-
erkannten Bedeutung des Psalteriums fiir unser
Gebetsleben zu fragen: Was sagen uns
die Psalmen iiber Gott in der Natur?

Sind doch die Psalmen nach einer Formulierung
von Hans Urs von Balthasar in der Zeitschrift
«Concilium» (1967, S.709) «Dank- und Preislie-
der, die allerunmittelbarstes Gottesverhiltnis be-
zeugen». Dieses Gottesverhiltnis zum Kosmos,
zur Natur, ist besonders aus der Titigkeit und
Wirksamkeit des Allmichtigen ablesbar. Denn
Gott ist nach dem Alten und Neuen Testament
ein «anwesender Gott». (Vergleiche Ladislaus
Boros «Wege zu einer existentiellen Begegnung»,
Walter-Verlag, Olten, 1964.) Er ist ein Gott der
Tatigkeit und Wirksamkeit, woraus auch sein
Innewohnen in der Kreatur gegeben ist. Diese
Titigkeit und Wirksamkeit Gottes ist in der Heili-
gen Schrift begreiflicherweise besonders vom
Menschen zu verstehen. Die betreffenden Texte
sind beinahe unzihlig, ja geradezu allgegenwiir-
tig, auch wenn darin die Beziehung auf den Men-
schen nicht ausdriicklich hervorgehoben wird.
Aber auch die Aussagen iiber Gottes Verhiltnis
zum Kosmos der untermenschlichen Wesen, der
belebten und unbelebten, sind vorziiglich in den
Psalmen zahlreich. Die Verschiedenheit der
Wesen, ihrer Naturordnung und Aufgabe, be-
dingt den Unterschied des Verhiltnisses Gottes zu
thnen und ihrer Stellung zu uns. Sie stehen uns
niher oder ferner, gereichen zum Heil oder Un-
heil fiir uns.

Dass sich die Kosmologie des Alten Testamentes
und damit auch der Psalmen nicht genau mit
einer unserer Tage deckt, kann nicht befremden.
Somit diirfen wir in der Aufzihlung der Bereiche
des Kosmos und ihrer Objekte nicht eine Syste-
matik erwarten, wie sie etwa ein betreffendes
Lehrbuch der Gegenwart bietet.

Eine Art geordneter Ubersicht iiber den Kosmos
oder das All im Sinne des Alten Testamentes bie-

tet uns der Lobgesang der drei Minner im Feuer-
ofen nach dem Propheten Daniel 3,57—90. Dar-
in werden wie bereits im ersten Buch der Genesis
vorerst die Grossriume des Himmels und der Erde
genannt. Der Himmel ist in erster Linie die Woh-
nung Gottes und der Engel. Sie stehen hoch tiber
dem Bereich der Dinge der untermenschlichen
Welt, die uns hier besonders interessieren. Doch
ist dabei auch vom «Wasser iiber dem Himmel»
die Rede, das auch in den Psalmen Erwihnung
findet. Es folgen Sonne, Mond und «Sterne des
Himmels», um dann die kosmischen Erscheinun-
gen auf der Erde anzufiihren. Als solche werden
bezeichnet: Regen und Tau, Winde, Feuer und
Glut, Frost und Hitze, Tau und Schnee. Es folgt
ein Hinweis auf Nichte und Tage, auf Licht und
Dunkel, Eis und Kilte, Reif und Schnee, Blitze
und Wolken. Berge und Hiigel mit ihren Ge-
wichsen, Meere, Fliisse und Quellen leiten iiber
zur Betrachtung der Lebewesen wie der Meeres-
tiere, der Vogel, der «wilden und zahmen Tiere».
Sie alle sollen uns helfen, den «Herrn, den Gott
der Gétters, zu erkennen, zu preisen und ihm fiir
seine Gegenwart und Wirksamkeit in ihnen zu
danken. Denn sie alle werden uns vor Augen ge-
stellt als von Gott geschaffen, erhalten und ge-
lenkt in ihrer Bedeutung und ihren Funktionen
zu unserem Heil, oder als Symbole und Hinweise
auf drohendes Unbheil, das wir mit Gottes Hilfe
vermeiden sollen.

Himmel und Erde,

diese Grossriume des Kosmos, sind es denn auch,
die den Psalmensinger' in ihrer iibergreifenden
Beziehung zu Gott immer und immer wieder be-
schiftigen. Er folgt darin der ersten grandiosen
Aussage der Genesis: «Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde.» So kommt auch das ganze
Psalterium stets erneut darauf zuriick. Es preist
gemeinsam Himmel und Erde, deren Erschaffung
durch die Macht Gottes und deren Bedeutung zu
seinem Lob und unserer Belehrung iiber seine All-
genwart, um in anderen Texten besonders den
Himmel hervorzuheben oder die Erde und deren
Ausstattung und Aussagekraft iiber Gottes Ge-



genwart in der Natur. So erklirt Ps. 146, 6 in lapi-
darer Kraft und Entschiedenheit: «Er (Gott) hat
Himmel und Erde gemacht.» Und Ps. 89,11 be-
kennt: «Dein ist der Himmel, dein auch die
Erde; den Erdkreis und was sie erfiillt, hast du ge-
griindet.» Und zwar geschah das — wiederum
nach der Genesis — im Worte (Ps. 33,6). Auch
als Werk der Hinde Gottes werden Himmel und
Erde gepriesen. Als verginglich und hinfillig
stellt sie der Singer vor im Gegensatz zur Ewigkeit
Gottes selber, auf die sie uns kraft ihrer Kontin-
genz hinweisen: «Vor Zeiten hast du der Erde
Grund gelegt, die Himmel sind das Werk deiner
Hinde. Sie werden vergehen, du aber bleibst; sie
alle zerfallen wie ein Kleid; du wechselst sie wie
ein Gewand, sie gehen dahin, du aber bleibst, der
du bist» (Ps. 102,26—28). So also erkennen wir
eindringlich das Verhiltnis Gottes zu den Ge-
schopfen, in denen er wirkt, und durch die er uns
seine Allgegenwart zu erkennen gibt, wie der
Psalm 139,8—10 anschaulich darstellt: «Stiege
ich hinauf in den Himmel, du bist dort, bettete
ich mich in der Unterwelt, du bist zugegen.
Nihme ich die Fligel der Morgenréte, liess ich
mich nieder am dussersten Meer, auch dort wiirde
deine Hand mich ergreifen.» Wahrlich, die lob-
Preisende Feststellung ist berechtigt: «Gross ist
der Herr und gewaltig an Kraft, seine Weisheit ist
unermesslich» (Ps. 147, 5). Uns zum Heil und Se-
gen aber sind Himmel und Erde von Gott ge-
schaffen: «Seid gesegnet im Herrn, der Himmel
und Erde gemacht hat» (Ps. 115, 15).

Neben diesem gemeinsamen Lobpreis von Him-
mel und Erde jedoch wendet sich der jeweilige Ur-
heber der Psalmen auch noch insbesondere dem
Himmel bezichungsweise der Erde und ihrer Aus-
Stattung durch Gott zu. Auch hier steht ihre Er-
schaffung im Vordergrund, als eine Schépfung
durch das Wort, sowie ihr Zweck, Gott zu loben
und zu preisen, und auch uns die Erkenntnis und
den Lobpreis Gottes nahezulegen: «Durch das
Wort des Herrn sind die Himmel geschaffen»
(Ps. 33,6); «Die Himmel rithmen die Herrlichkeit
Gottes, vom Werk deiner Hiinde kiindet das Fir-
Mmament» (Ps. 19, 1) ; denn «Deine Hoheit hast du

179

tiber die Himmel gebreitet» (Ps. 8,2). Zur Aner-
kennung dieser Hoheit und Herrlichkeit werden
nicht nur wir aufgerufen, sondern auch der Him-
mel selber und sogar — nach der alttestamentli-
chen Auffassung — «die Wasser iiber dem Him-
mel» (Ps. 148, 4).

Noch zahlreicher als die Texte iiber Himmel und
Erde gemeinsam, oder iiber den Himmel im be-
sondern, sind im Psalterium jene iiber die uns be-
sonders nahe stehende Erde, ihren Ursprung, ihre
Schonheit, ihre Bestimmung zum Gotteslob und
ihre Aufgabe, uns zur Erkenntnis Gottes und sei-
nes Waltens, seiner Gegenwart in der Natur hin-
zufithren. Auch da miissen wir uns notgedrungen
auf wenige Zitate beschrinken. «Du, Herr, bist
der Hochste iiber der ganzen Erde», bekennt
Ps. 97,9; denn «Du hast die Weltordnung fest
begriindet» (Ps. 99,4). Deshalb der bittende Lob-
preis: «Erhebe dich iiber die Himmel, o Gott,
deine Herrlichkeit tiber die ganze Erde!» Selbst
«der Erde Tiefen» sind Zeugen der Gegenwart
und der Wirkungen Gottes (Ps. 95,4; Ps. 113
u.a.) und damit seiner innersten Gegenwart in
der Natur.

Mit Himmel und Erde sind in den Schriften des
Alten Testaments aufs innigste verbunden

Sonne, Mond und Sterne.

Sehr oft werden sie gemeinsam genannt als Gottes
Boten an die Menschen. Mitunter werden sie ein-
zeln betrachtet und mit Tag und Nacht, Finster-
nis und Licht in Beziehung gebracht: «Seh’ ich
den Himmel, das Werk deiner Finger, Mond und
Sterne, die du befestigst; was ist der Mensch, dass
du an ihn denkst?» fragt Psalm 8,4f., und bei Er-
wihnung des Firmaments fihrt der Psalmist fort:
«Dort hast du der Sonne ein Zelt errichtet. Froh-
lockend wie ein Held liuft sie ihre Bahn» (Ps.
19,51.). Erinnert uns diese erhabene Stelle nicht
an das Sonnenlied des hl. Franziskus oder an Goe-
thes Sonnengesang:

Die Sonne tént nach alter Weise
In Brudersphiiren Wettgesang,
Und ihre vorgeschriebne Reise
Vollendet sie mit Donnergang.



180

Ihr Anblick gibt den Engeln Stirke,
Wenn keiner sie ergriinden mag ;
Die unbegreiflich hohen Werke
Sind herrlich wie am ersten Tag.?

Mit der Erwihnung von Sonne und Mond verbin-
det der Psalmist, wie bereits bemerkt, mit Vor-
liebe jene von Tag und Nacht, Sommer und Win-
ter: «Dein ist der Tag, dein auch die Nacht, hin-
gestellt hast du Sonne und Mond. Festgesetzt hast
du den Rand der Erde, Sommer und Winter ge-
schaffen» (Ps. 74,16f.). Auch der Schépfungs-
psalm 104,19—22 kommt auf Sonne und Mond
zu sprechen und ihre Bedeutung fiir Tag und
Nacht, fiir Mensch und Tier: «Du machtest den
Mond zum Mass fiir die Zeiten. Die Sonne weiss,
wann sie untergeht. Sendest du Finsternis, wird es
Nacht, dann regen sich alle Tiere des Waldes. Die
jungen Léwen briillen nach Beute. Strahlt die
Sonne auf, so schleichen sie heim.» Und Psalm
175 sagt von Gott aus: «Er bestimmt die Zahl der
Sterne und ruft sie alle mit Namen» (Vers 4). Und
wiederum als Refrain die Aufforderung zum Got-
teslob: «Lobt thn Sonne und Mond, lobt ihn all
ihr leuchtenden Sterne! ... Sie sollen loben den
Namen des Herrn»; denn «er gebot, und sie
waren geschaffen» (Ps. 148, 3 und 5).

Neben Himmel und Erde, Sonne, Mond und
Sternen sind es vor allem

Meer, Berge und Wiiste,

diese imponierenden und umfassenden Riume
und Gebiete innerhalb des Grossraumes der Erde,
die den Singer als Wirkungsriume Gottes und so-
mit seiner allbeherrschenden Gegenwart beschif-
tigen. Wie im Lobpreis auf Himmel, Erde und
Himmelskérper ist es freilich auch in bezug auf
das Meer, die Berge und die unfruchtbare Wiiste
nicht leicht, diese selber und ihre Bewohner, wie
die kosmischen Erscheinungen in ihrem Bereich,
beziehungsweise die erstaunlichen Werke Gottes
an ihnen, sorgfiltig auszuschalten. Illustrieren
doch letztere in erhabener Weise die Gegenwart
Gottes in ihnen und seine wirksame Allgegenwart
in der Natur. Oder besteht nicht gerade darin ein

ganz besonderer Reiz der Psalmengesinge, dass
sie den Bericht von Gottes Werken nicht abstrakt
isolieren, sondern in innigster Verbindung mit
threr Umwelt, threm Schauplatz, und der Wech-
selwirkung mit ihm darstellen? Sind doch das un-
endlich erscheinende Meer, die imposante Berg-
welt und die geheimnistrichtige Wiiste ein
besonders wirkungsvoller Hintergrund, eine vor-
ziigliche Biihne fiir Gottes allumfassendes Wal-
ten. Vorerst wiederum einige gemeinsame Texte
zur geheimnisvollen Welt des Meeres und der
Berge mit einem kurzen Blick auf die Wiiste und
ihre Rolle im géttlichen Schauspiel der Welt und
der heiligen Geschichte!

Das nahe Meer und die Berge Palistinas, angefan-
gen von den hiigelartigen Erhebungen der hoch-
gelegenen Zionsstadt Jerusalem, bis zum stets
schneebedeckten Hermongebirge im Norden oder
zur heroischen Gebirgswelt des Sinai im Siiden
vermittelten dem Israeliten unvergessliche Ein-
driicke und Erlebnisse. Kosmische Erscheinungen
wie Erdbeben, Vulkanausbriiche, Seestille und
Meeresstiirme oder optische Erscheinungen wie
das Morgen- und Abendrot, Aufgang und Unter-
gang der Sonne oder plétzlich losbrechende Ge-
witter mit Blitz und Donner bewegten das Gemiit
des Volkes. Und das um so mehr, als deren nich-
ste Ursachen unbekannt waren. Desto mehr waren
die Betroffenen geneigt, all diese Ereignisse un-
mittelbar auf Gott zu beziehen mit Furcht und
Schrecken oder in staunender Bewunderung.
Auch die endlose Wiiste kannten die Juden nicht
bloss aus der Geschichte mit dem oftmaligen
wunderbaren Eingreifen des Allmichtigen. Sie lag
nicht allzu fern ihren Wohnstitten. All das aber
spiegelt sich lebhaft in den Aussagen, den Ermah-
nungen und Ermunterungen der Psalmen und ih-
rer Aufforderung zur Erkenntnis und zum Preise
Gottes, der in all diesen Ereignissen seine Gegen-
wart in der Natur bestitigte und bekriftigte.
Beginnen wir mit Zeugnissen der Schrift, die
Meer und Berge gemeinsam beschlagen! So jubelt
Psalm 95, 11 in Ergriffenheit iiber die Grosse Got-
tes: «In seiner Hand sind die Tiefen der Erde, sein
sind die Gipfel der Berge. Sein ist das Meer, das er



gemacht.» Und Ps. 98,5.7 und 8 zieht daraus die
Folgerung: «Jauchzet dem Herrn alle Lande . ..
Es brause das Meer und was es erfiillt . . . Die Ber-
ge sollen jubeln im Chor vor dem Herrn, wenn er
kommt, die Erde zu richten.» Und wieder werden
Berge und Meer genannt im Zusammenhang mit
dem Auszuge der Israeliten aus Agypten: «Das
Meer sah es und floh ... Die Berge hiipften wie
Widder, wie junge Limmer die Hiigel. Was ist
dir, Meer, dass du fliehst . . . Ihr Berge, was hiipft
thr wie Widder, ihr Hiigel, wie junge Limmer?»
(Ps. 114,3—5). Wird hier nicht die psychologi-
sche Erregung greifbar, wie sie sich auf die
umgebende Natur reflektiert, auf Meer und Ber-
ge? So offnet uns das Buch der Psalmen in einem
fort den weiten Blick auf das unendliche Meer
und die hoheitsvollen Berge!

Den Bergen im besondern aber widmet der Psal-
mist in zahlreichen Stellen seine Aufmerksam-
keit. Thre Erschaffung durch Gott, ihre Festigkeit,
aber auch ihre Verinderlichkeit in der Hand Got-
tes, ihre Eruptionen, sowie die Fruchtbarkeit der
Natur in den Bergen tritt uns lebhaft vor Augen.
«Du griindest die Berge in deiner Kraft» (Ps.
65,7). Ihre Bestindigkeit und ihr majestitisches
Wesen erinnern an die Unverinderlichkeit des
uns beschiitzenden Gottes und stirken unser Ver-
trauen, besonders im Hinblick auf den «Berg
Sion» und den Schutzwall um Jerusalem. «Wie
Berge Jerusalem rings umgeben, so ist der Herr
um sein Volk von nun an auf ewig», versichert der
125. Psalm und zieht daraus den Schluss: «Die
auf den Herrn vertrauen, sind fest wie der Sions-
berg, der niemals wankt, der ewig steht» (Vers 1
und 2). Vor dem Angesicht des Herrn und seiner
liberragenden Macht sind auch die Berge dem
Wandel unterworfen nach dem Psalmenwort:
«Berge schmelzen wie Wachs vor dem Herrn, vor
dem Antlitz des Herrschers aller Welts (Ps. 97, 5).
Aber auch die Vegetationsfreundlichkeit der Ber-
ge wird hervorgehoben. So in Psalm 147,8f.
«Gras lisst er (Gott) auf den Bergen spriessen. Er
gibt dem Vieh seine Nahrung.» Deshalb der Auf-
ruf zum Lob des Herrn an «die Berge und Hiigel»
(Ps. 148,9).

181

Noch mannigfaltiger als die Erwihnung der Berge
in den Psalmen sind die Hinweise auf das Meer.
«Die Stimme des Herrn erschallt iiber den Was-
sern», singt Psalm 29,2 in Erinnerung an die Et-
schaffung der Welt durch das Wort. «Er fasst wie
im Schlauch die Wasser des Meeres, verschliesst
die Urflut in Kammern», respondiert Psalm 33,7.
Und dann personifiziert der Dichter das Meer und
ruft es auf zur Erkenntnis der Schopfermacht Got-
tes: «Die Wasser sahen dich, Gott, die Wasser sa-
hen dich und bebten. Die Tiefen des Meeres tob-
tens (Ps. 77,17). Doch dieses Toben besinftigt
der Herr auch wieder: «Du stillst das Brausen der
Meere, das Brausen ihrer Wogen.» Ist es uns bei
diesen Worten nicht, als stiinden wir selber am
Ufer des stiirmischen Meeres oder auf schwanken-
dem, sturmgepeitschtem Fahrzeug? Denken wir
dabei nicht an anschaulich geschilderte Aben-
teuer bei Homer auf hoher, brandender See?
Oder an die ausfiihrliche und eindriickliche Dar-
stellung des Schiffbruches bei Malta durch Paulus
in der Apostelgeschichte (27,27—44), oder an die
Schilderung des Seesturmes bei Shakespeare in
seinem letzten, tiefsinnigen Drama «Der Sturms?
Einlisslicher befasst sich mit dem «Sturm auf dem
Meere», der uns in den Evangelien mehrfach be-
gegnet und der auch fiir spitere Beschreibungen
als Vorbild gedient haben mag, der Psalm 107,23
ff.: «Die da mit Schiffen fuhren auf dem Meer,
Handel trieben auf grossen Wassern, die dort die
Werke des Herrn bestaunten, seine Wunder in
der Tiefe des Meeres — Gott gebot und liess den
Sturmwind aufstehen, der tiirmte hoch die
Wogen —, die zum Himmel emporstiegen und
fuhren hinab in die Tiefen, so dass ihre Seele in
Not verzagte, die wie Trunkene wankten und
schwankten, am Ende mit aller Weisheit, die
dann in ihrer Bedringnis schrien zum Herrn, die
er ihren Angsten entriss — er machte aus dem
Sturm ein Siuseln, und die Wogen des Meeres
schwiegen —, die sich freuten, dass die Wogen
sich legten und er sie fithrte zum ersehnten Ha-
fen: sie sollen dem Herrn danken fiir seine Huld,
fiir sein wunderbares Tun an den Menschen.» Ist
all das nicht geradezu eine eindrucksame Illustra-



182

tion zum Worte des Psalmes 135,6: «Alles, was
dem Herrn gefille, vollbringt er im Himmel und
auf der Erde, in den Meeren, in allen Tiefen»?
Und ebenso zu Psalm 78,13, wo vom Durchzug
der Israeliten durch das Rote Meer die Rede ist:
«Er spaltete das Meer und fiihrte sie hindurch, die
Wasser liess er feststehen wie einen Damm» und
«Er bedrohte das Schilfmeer, da wurde es trocken,
wie durch die Steppe fiihrte er sie durch die Flu-
ten ... Ihre Bedringer bedeckte das Wasser» (Ps.
106,1 und 11). Wahrlich: «Durch das Meer ging
sein Weg, sein Pfad durch gewaltige Wasser» (Ps.
77,20).

Neben dem Hinweis auf Berge und Meer nimmt
auch jener auf die Wiiste im Psalterium einen
nicht unbedeutenden Raum ein. Ist die Wiiste
doch der bevorzugte Ort fiir die Erziehung des
auserwihlten Volkes durch Gott durch die vierzig
Jahre der Wiistenwanderung, dem verheissenen
Land entgegen. Gerade infolge ihrer Unbewohnt-
heit und Abgeschiedenheit von den mehr
bewohnten Territorien mit thren Vélkern und ih-
ren religiosen Auffassungen und Traditionen war
die Wiiste vorziiglich geeignet, im auserwihlten
Volke Israel den ausschliesslichen Monotheismus,
den Kult des einen und einzigen Gottes, zu be-
giinstigen und sie von fremden Kulten fernzuhal-
ten. Deshalb zieht Gott selber mit seinem Volk
durch die Wiiste. So wurde die Wiiste auch zum
bevorzugten Schauplatz der Giite und Fiirsorge
Gottes. Aber zugleich erscheint sie auch als Ort
der Bewihrung durch Uberwindung der Versu-
chung. Vom «Tage der Versuchung in der Wiiste»
spricht der Hebrierbrief (3,8). Von der Sorge
Gottes in der Wiiste beteuert Psalm 78,52: «Er
liess sein Volk aufbrechen wie Schafe, leitete sie in
der Wiiste wie eine Herde.» «Er leitete sie bei Tag
mit der Wolke und die ganze Nacht mit leuchten-
dem Feuer. Er spaltete Felsen in der Wiiste und
gab dem Volk reichlich zu trinken, wie mit Was-
sern der Urflut. Er liess Biche aus dem Gestein
entspringen, liess Wasser fliessen gleich Strémen»
(Ps. 78,14—16). Kaum hat der Psalmist des 78.
Psalms diese Wohltat Gottes in der Wiiste er-
wihnt, sieht er sich veranlasst, auf den Undank

und den Widerspruch des Volkes hinzuweisen:
«Doch sie siindigten weiter gegen ihn, sie trotzten
in der Wiiste dem Hochsten. In ihrem Herzen
versuchten sie Gott, forderten Nahrung fiir den
Hunger. Sie redeten gegen Gott; sie fragten:
Kann uns denn Gott den Tisch decken in der Wii-
ste? ... Kann er uns auch Brot geben und Fleisch
seinem Volk verschaffen?» (Ps. 78,17—20). Und
noch einmal lisst Gott die Undankbaren seiner
Wohltaten teilhaftig werden in der Wiiste. Psalm
78,23—29 fiihrt aus: «Dennoch gebot er den
Wolken droben, tat die Tore des Himmels auf.
Manna liess er auf sie regnen zur Speise, er gab
ihnen Brot vom Himmel. Wunderbrot assen die
Menschen, Speise gab ihnen Gott in Fiille. Los-
brechen liess er den Ostwind am Himmel, fiihrte
in seiner Macht den Siidwind herbei, liess Fleisch
auf sie regnen wie Staub, gefiederte Végel wie
Sand am Meer. Er liess sie fallen mitten ins Lager,
rings um Israels Zelte. Sie assen und wurden satt:
er hatte ihnen gebracht, was sie begehrten.» Un-
willig aber stellt der Singer fest: «Wie oft haben
sie ihm in der Wiiste getrotzt» (Ps. 78,40). Wahr-
lich, der Schauplatz eines wahren Wettstreites
zwischen Gottes herablassender Giite und dem
Undank des Volkes war in der Geschichte Israels
die Wiiste! Denn nach kurzer Heimsuchung er-
barmte sich Gott jeweils, schenkte Gnade und
Verzeihung dem Volke mit der Mahnung: «Ver-
hirtet euer Herz nicht wie in Meriba, wie in der
Wiiste am Tag von Massa!» (Ps. 95,8). So wurde
die Wiiste aus einem Ort der Versuchung und
Drangsal nach dem Psalmwort: «Die Stimme des
Herrn spritht flammendes Feuer, die Stimme des
Herrn lisst die Wiiste beben» (Ps. 30,8) und je-
nem andern: «Die Stimme des Herrn macht be-
ben die Wiiste von Kadesch» (Ps. 29, 8), zu einem
Ort der Gnadenerweisung bis zur Eroberung des
gelobten Landes unter Josua. Denn Gott war es,
«der sein Volk durch die Wiiste fiihrte, denn seine
Huld wihrt ewig» (Ps. 136,16). So mégen denn
an Stelle des Wahrspruches: «Empérer miissen
wohnen auf diitrer Erde. Gott, als du auszogst vor
deinem Volk, als du die Wiiste durchschrittest, da
erbebte die Erde» (Ps. 68,7 f.) vom Erbarmen






184

Gottes in der Wiiste die Worte gelten: «Er mach-
te die Wiiste zum Wasserteich, verdorrtes Land zu
Oasen» (Ps. 107,35). Und die Wiiste mag zum
Bild fiir das Verlangen nach Gott werden: «Meine
Seele diirstet nach dir. Nach dir schmachtet mein
Leib wie diirres, lechzendes Land» (Ps. 63, 1).

Quellen, Fliisse und Biche

sind weiterhin ein beliebtes Thema des Psalmi-
sten. In thnen sieht er Gott durch ihre belebende,
segnende Wirkung. Aber kann Gott sie nicht
auch zum Ausdruck des Zornes machen in verhee-
render Weise, indem er sie zur Plage werden lisst
tiir die Menschen, wie in den Wundern gegen
Agypten?

Doch ihre segensreiche, befruchtende Wirkung
steht im Vordergrund. So bereits im 1. Psalm
vom wohlgedeihenden Baum am Wasser als Bild
des Gerechten, des Gott verbundenen Menschen:
«Wie ein Baum ist er, an Wasserbichen gepflanzt,
der seine Frucht bringt zur rechten Zeit; seine
Blitter welken nicht, alles, was er tut, gerit ihm
wohl» (Vers 3). Psalm 65,10 singt: «Der Bach
Gottes ist mit Wasser gefiillt.» Bedenken wir da-
bei, was fliessende, erquickende Wasser fiir eine
seltene Wohltat bedeuten im heissen, trockenen
Orient! Deshalb bestitigt Psalm 74,15 als beson-
dere Gunst Gottes: «Hervorbrechen liessest du
Quellen und Biche.» Aber im Gegensatz dazu:
«Austrocknen Stréme, die sonst nie versiegen.»
Denn: «Uber die Strome herrscht seine Rechtes
(Ps. 89,25). Vom Wasserwunder in der Wiiste
aber vernahmen wir bereits: «Er 6ffnete den Fel-
sen, und Wasser entquoll ihm, wie ein Strom floss
es dahin in der Wiiste» (Ps. 105,41). Oder: «Er
spaltete Felsen in der Wiiste, trinkte wie mit Ur-
fluten iiberreich das Volk. Er liess Biche aus dem
Gestein entspringen, liess Wasser fliessen gleich
Stromen» (Ps. 78,5.15). Darum bitten ihn die
Heimkehrer aus der Gefangenschaft in Psalm
126,4: «Wende doch, Herr, unser Geschick, wie
du versiegte Biche wieder fiillst im Siidland.» Et-
scheinen nicht in all diesen Psalmstellen Quellen,
Biche und Strome als Gottes Segen, als beleben-
des Element, in denen Gottes Gegenwart in der

Natur erkannt wird? Deshalb die Einladung an sie
alle: «In die Hinde klatschen sollen die Strome»
(Ps. 98,8). — Aus diesem Segen der fliessenden
Gewisser kodnnen wir aber auch erschliessen, eine
wie schwere Plage es in Agypten sein musste, dass
sie Gott ungeniessbar machte und ihres wohltuen-
den Einflusses beraubte, wie es in Psalm 78,44
heisst: «Er verwandelte ihre Fliisse und Biche in
Blut; sie konnten daraus nicht mehr trinken», ja
sie wurden ihnen zu unertriglichen Brutstitten
unzihliger Frosche und Insekten.

Mit der Betrachtung der Gegenwart Gottes im Se-
gen oder Unheil der Gewiisser verbinden wir die
Offenbarung Gottes in der Natur in

Regen, Wolken und Wind.

Erfiillen doch auch diese im Auftrage Gottes eine
dhnliche Doppelrolle. Oder erkennen wir nicht
auch diese als Triger des Heils oder des Unheils in
Furcht und Skzjekken? Unter ihnen diirfte aller-
dings der Regen mehr als segnendes Element in
Erscheinung treten. Deshalb preist Psalm 65,10 f.
den Herrn: «Du sorgst fiir das Land und triinkst es
..., du schaffst ihnen Korn; so ordnest du alles.
Du trinkst die Furchen, ebnest die Schollen,
machst sie weich durch Regen, segnest ihre Ge-
wichse.» Und in bezug auf die Wiistenwanderung
der Israeliten stellt der Psalmist fest: «Die Him-
mel ergossen sich vor Gott . . . Regen liessest du, o
Gott, in Fiille stréomen, erquicktest dein ver-
schmachtendes Erbland» (Ps. 68,9 und 10). Und
vom Weg der Pilger zum Heiligtum Jahwes sagt
der Psalmist: «Ziehen sie durchs trostlose Tal,
wird es ihnen zum Quellgrund, und Friithregen
hiillt es in Segen» (Ps. 84,7). Wie sich Gott der
Wolken und des Windes bedient, um seinem
Volke in der Wiiste Nahrung zu verschaffen, ver-
nahmen wir bereits nach Psalm 78,23 ff.: Manna
liess Gott auf sie «regnen», und die Winde fiihr-
ten gefiederte Vigel herbei. Frevler aber verweht
der Wind «wie Spreu» (Ps. 1,4). Die grosste
Bedeutung kommt der Wolke zu in Form der
Schechina in der Wiiste, in der Gott sich selber
offenbart.

Doch nicht nur Segen entstrémt der Wolke. Gott



erscheint in ihr auch in der grandiosen Epiphanie
des Gewitters mit Sturm, Hagel, Blitz und Don-
ner. So eindrucksam im Psaim 77,17: «Die Wol-
ken gossen Wasser, das Gewolk liess die Stimme
drohnen, auch seine Pfeile fuhren dahin. Dréh-
nend rollte der Donner, Blitze erhellten den Erd-
kreis, die Erde bebte und wankte.» Wolken,
Blitze, Regen und Wind, ja selbst das Erdbeben
kiinden Gottes Dasein und Allmacht nach dem
Hallelujapsalm 135,6ff.: «Alles, was dem Herrn
gefillt, vollbringt er im Himmel und auf der
Erde, er lisst es blitzen und regnen, aus seinen
Kammern holt er den Sturmwind hervor.» Erdbe-
ben und Blitze erwihnt Psalm 144, 5f. als Macht-
erweise Gottes: «Neige deinen Himmel, o Herr,
und steig herab, rithre die Berge an, dass sie rau-
chen! Schleudere Blitze und zerstreue die Feinde,
schiess deine Pfeile und jage sie dahin.» Auch der
Zorn Gottes gegen den Pharao entlidt sich in
Blitz und Hagel. So heisst es in Psalm 78,47f.:
«lhre Regen zerschlug er mit Hagel, ihre Maul-
beerbiume mit eisigen Schlossen. Er gab ihr Vieh
dem Hagel preis, den Blitzen ihre Herden.» All
das aber ist ein Bild der Herrlichkeit und Macht
Gottes: «Wolken und Dunkel rings um ihn her
... Feuer lduft vor ihm her, verzehrt seine Gegner
ringsum. Seine Blitze erhellen den Erdkreis, die
Erde sieht es und bebt. Berge schmelzen wie
Wachs vor dem Herrn, vor dem Antlitz des Herr-
schers aller Welt» (Ps. 97,2—S5). Erinnern wir in
diesem Zusammenhang mit Hagel und Regen
noch an Schnee und Eis, die ebenfalls von Gott
zeugen: «Er spendet Schnee wie Wolle, streut den
Reif wie Asche aus. Eis wirft er hin wie Brocken,
vor seiner Kilte erstarren die Wasser. Er sendet
sein Wort aus, und sie schmelzen, lisst den Wind
wehen, dann rieseln die Wasser» (Ps. 147, 16ff.).
Ganz besonders sind Gott die Lebewesen angele-
gen, die die Natur erfiillen. Sie sind entweder sin-
nenbegabt oder bloss vegetativ: Tiere oder Pflan-
zen. Sie bilden die Naturreiche der Flora und
Fauna. Auch ihnen gab Gott das Sein und Leben
und sorgt fiir ihren Fortbestand. Auch in ihnen

erkennen wir das Walten Gottes. Betrachten wir
zuerst

185

Gottes Walten im Pflanzenreich,

wie es uns in den Psalmen entgegentritt. Vom be-
scheidenen Grischen fiihren sie uns zur Pracht der
Auen, zum wogenden Kornfeld und zum friichte-
reifen Weinberg, vom Geheimnis des demiitigen
Strauches am Wege zu jenem des imposanten
Baumes, der michtigen Eiche und der Zeder des
Libanon. Sie alle werden zu Symbolen der Macht
ihres Schépfers und zu Hinweisen auf menschli-
ches Schicksal. Es ist geradezu auffillig, wie der
Psalmist vom unscheinbaren Gras spricht. Als
wohltuende Spende Gottes erscheint es. So
spricht er zu Gott: «Gras lisst du sprossen fiir das
Vieh, Pflanzen auch, die der Mensch fiir sich an-
baut» (Ps. 104, 14); «Gras lisst er auf den Bergen
spriessen. Er gibt dem Vieh seine Nahrung»
(Ps. 147,8f.); «Menschen blithen in der Stadt wie
das Gras der Erdes (Ps. 72,16). Am hiufigsten
geht die Rede von der Hinfilligkeit des Grases:
«Du siest sie (die Menschen) aus von Jahr zu Jahr;
sie gleichen dem sprossenden Gras. Am Morgen
griint und blitht es, am Abend wird es geschnit-
ten und welkt> (Ps. 90,5f.) und «Des Menschen
Tage sind wie Gras, er bliiht wie die Blume des
Feldes. Fihrt der Wind dartiiber, ist sie dahin. Der
Ort, wo sie stand, weiss von ihr nichts mehr»
(Ps. 103,15f.) Auch auf das eigene Herz wendet
der Psalmist das Schicksal des Grases an: «Ver-
sengt wie Gras und verdorrt ist mein Herz»
(Ps. 102,5); «Meine Tage verschwinden wie
Schatten, ich verdorre wie Gras» (Ps. 102,12).
Nicht ungern wird schliesslich die Hinfilligkeit
der Frevler mit jener des Grases verglichen:
«Ubeltiter verwelken schnell wie Gras»
(Ps. 37,2); «Sie sollen wie Gras auf den Dichern
sein, das verdorrt, noch eh man es ausreisst»
(Ps. 129,6). Jedoch auch blithende Azer und
selbst rauschende Kornfelder sind dem schlichten
Grase verwandt. Von ihnen wie von ertragreichen
oder versagenden Weinbergen sprechen uns die
Psalmen besonders hiufig. «Es prangen die Auen
in der Steppe», singt Psalm 65,13. Und Psalm
23,2 preist den guten Hirten: «Er lisst mich la-
gern auf grilnen Auen.» Daher die Einladung:
«Es jauchze die Flur und was darauf wichst!»



186

Kornfelder und Weinberge erwihnen die Psal-
men begreiflicherweise hiufig und in verschiede-
ner Hinsicht. Einerseits werden Korn und Wein
gepriesen als wertvolle Gaben Gottes. Anderer-
seits erscheint das Verderbnis beider als Gottes be-
sonders empfindliche Strafe. «Die Tiler hiillen
sich in Korn», bekennt freudig Psalm 65, 14, und
fiigt begeistert bei: «Sie jauchzen, ja sie singen.»
«Korn und Wein in Fiille» (Ps. 4, 8) ist reichlich
Grund zur Freude. Im Psalm 72 auf den Friedens-
kdnig wiinscht der Psalmensinger: «Im Land gebe
es Korn in Fiille. Es rausche auf dem Gipfel der
Berge!» (Vers 16). Dagegen erscheint die Vernich-
tung von Weinberg und Kornfeld als Strafe Got-
tes fiir Pharao und die Agypter im Psalm 78,46f.:
«lhre Ernte gab er den Grillen zum Frass und
Heuschrecken den Ertrag ihrer Miithen. Thre Re-
ben zerschlug er mit Hagel.»

Unter den Biumen, die uns Gottes Gegenwart in
der Natur kiinden, finden wir im Psalter beson-
ders die Palme, die Eiche, den Olbaum und die
Zeder vertreten. Auch an diesen Wundern der
Natur offenbaren sich der Zorn des Herrn und
seine Majestit: «Die Stimme des Herrn zerbricht
Zedern, der Herr zerschmettert die Zedern des Li-
banon . .. Die Stimme des Herrn lisst Eichen wir-
beln, sie reisst die Wilder kahl» (Ps. 29,5 und 9).
«Die Maulbeerbiume Agyptens zerschlug der
Herr mit eisigen Schlossen» (Ps. 78,47) und: «Er
zerschlug ihnen Weinstock und Feigenbaum und
knickte die Biume in ithrem Gebiet» (Ps. 105, 33).
Mit einer hochragenden Zeder, die fillt, wird der
Frevler verglichen: «Ich sah einen Frevler, bereit
zur Gewalttat, er reckte sich hoch wie eine grii-
nende Zeder. Wieder ging ich vortiber, und schon
war er nicht mehr da» (Ps. 37,35f.). Ofter jedoch
erscheinen Bidume als Symbole des Segens und
Heiles. So bereits im ersten Psalm, wo der Ge-
rechte charakterisiert wird: «Wie ein Baum ist er,
an Wasserbichen gepflanzt, der seine Frucht
bringt zur rechten Zeit; seine Blitter welken
nicht.» Der Gott verbundene Mensch wird dem
Olbaum verglichen: «Dem griinenden Olbaum
im Gotteshause gleich, so habe ich mich stets auf
Gottes Huld verlassen» (Ps. 52,10), und Psalm

128, 3 stellt fest: «Wie junge Olbiume sind deine
Kinder rings um deinen Tisch», und Psalm
144,12 wiinscht: «Unsere Sohne seien wie junge
Biume, hochgewachsen in ihrer Jugend.» Vom
Friedenskonig singt Psalm 72,16: «Seine Frucht
wird sein wie die Biume des Libanon.» Besonders
aussagekriftig ist das Bild: «Der Gerechte gedeiht
wie eine Palme, er wiichst wie eine Zeder des Liba-
non» (Ps. 92,13). Daher der Wunsch des Psalmi-
sten: «Jubeln sollen alle Biume des Waldes: vor
dem Herrn, wenn er kommt» (Ps. 96,12f.) Doch
tibergehen wir weitere Aussagen tiber Wald und
Biume und wenden wir uns abschliessend noch

Gottes Walten im Tierreich

zu. So lisst sich Kapitel 39 im Buche Job iiber-
schreiben. Aber auch das Buch der Psalmen sagt
uns viel iiber dieses Walten aus. Wenden wir uns
vorerst Aussagen tliber die gesamte Tierwelt zu!
«Als Werk seiner (Gottes) Hinde» zihlt Psalm
8,7—9 auf: «All die Schafe, Ziegen und Rinder
und auch die Tiere des Feldes, die Vogel des Him-
mels und die Fische im Meer, was alles die Pfade
des Meeres dahinzieht.» Psalm 36,7 aber
bekennt: «Herr, du hilfst Menschen und Tieren.»
Und der Schopfungspsalm 104 fiithrt im Zusam-
menhang mit dem Lob der Quellen aus: <Allen
Tieren des Feldes spenden sie Trank, die
Wildesel stillen daraus ihren Durst. An ihnen
wohnen die Végel des Himmels, aus den Zweigen
erklingt ithr Gesang» (Vers 11 und 12), und von
den Zedern des Libanon stellt er fest: «In ihnen
bauen die Vogel ihr Nest, auf Zypressen nistet der
Storch. Die hohen Berge gehéren dem Steinbock,
dem Klippdachs bieten die Felsen Zuflucht» (Vers
17—18). «Wird es Nacht, dann regen sich alle
Tiere des Waldes. Die jungen Léwen briillen nach
Beute, verlangen von Gott ihre Nahrung ... Wie
zahlreich sind deine Werke, Herr! In Weisheit
hast du alles gemacht, voll ist die Erde von deinen
Geschopfen . .. Sie alle warten auf dich, dass du
thnen Speise gibst zur rechten Zeit. Gibst du
ihnen, so sammeln sie ein, 6ffnest du die Hand,
so werden sie satt an Gutem. Verbirgst du dein
Antlitz, sind sie verstért, nimmst du ihnen den



Atem, so schwinden sie hin und kehren zuriick
zum Staub der Erde. Sendest du deinen Geist aus,
so werden sie alle erschaffen, und du erneust das
Angesicht der Erde» (Vers 20ff.). Es wiire verlok-
kend, hier einen kurzen Traktat iiber die Bedeu-
tung der Opfertiere anzufiigen. Besitzen sie doch
eine einmalige Beziehung zu Gott als Stellvertre-
ter des Menschen. Dabei wiirden die Schafe eine
besondere Rolle spielen. In ihren Herden hat sich
ja immer Israel selber vorgebildet gesehen, getreu
behiitet vom guten Hirten, aber auch als beson-
ders geeignete Opfer fiir Gott. Doch beschrinken
wir uns Raumes halber auf den Herrscher der
Tiere, den Lowern, indem wir auch «Gottes unbe-
greifliche Geschopfe» nach Job (41. Kapitel) iibet-
gehen. Ist es doch geradezu auffallend, wie oft
und mannigfaltig in der ganzen Heiligen Schrift
und insonderheit in den Psalmen vom Léwen die
Rede ist, weshalb wir uns auch hier auf einige ty-
pische Stellen zu beschrinken haben. Mit anderen
Untieren erscheint er zumeist als Gegner des Men-
schen und Bote des Unheils, mitunter auch in der
strafenden Hand Gottes. Daher die so oft wieder-
holte Bitte um Schutz vor seiner Gier, in der er
zum Symbol der Nachstellungen des Frevlers, des
Bésen schlechthin wird: «Rette mich vor dem Ra-
chen des Léwen» (Ps. 22,22); «Rette mein Leben
vor den Bestien, vor den Léwen mein einziges
Gut» (Ps. 35,17); «Zerschlage, o Herr, das Gebiss
des Lwen» (Ps. 58,7). Zum Ebenbild des Frevlers
wird der Lowe in Psalm 7,2 f.: «Herr, ... rette
mich, damit mir niemand wie ein Léwe das Leben
faubt, mich zerreisst, und keiner mich rettet.»
Anschaulich wird die Tiicke des Frevlers mit jener
des Lowen verglichen: «Er lauert im Versteck, wie
¢in Léwe im Dickicht ... Er duckt sich, kauert
sich nieder, seine Ubermacht bringt den Schwa-
chen zum Fall> (Ps. 10,8—10). Und wiederum
heisst es von den Frevlern: «Sie lauern mir auf,
umstellen mich jetzt, so wie der Lowe, voll Gier
Zu zerreissen, wie der Jungléwe, der im Hinterhalt
lavere» (Ps. 17,11 f.). Den vertrauenden Beter
aber trostet der Psalmist: «Du wirst iiber Lowen
und Nattern schreiten, kannst treten auf Lowen
und Drachen» (Ps. 91,13). Als gefihrliche Un-

187

tiere treten hier dem Lowen die Schlangen zur
Seite. Aber als solche feindliche Tiere werden in
den Psalmen auch Biiffel und Stiere genannt (Ps.
22,13 f.). Das Krokodil heisst das «Untier im
Schilf» (Ps. 68,31). Weiterhin begegnen «der Le-
viatan» und «die Drachen iiber den Wassern» (Ps.
74,13 {.), der «Eber aus dem Wald» und «die
Tiere des Feldes» (Ps. 80,14), Schakale (Ps. 44,
20), bosartige Hunde (Ps. 59,7 £.), ja selbst Raub-
vogel, die der «Leichen der Frommen» sich be-
michtigen. Und doch werden auch sie alle aufge-
fordert zum Lobe Gottes, ganz ihnlich wie bei
Job im 39. und 41. Kapitel. Denn auch die Léwen
und die andern Raubtiere folgen dem Wink
Gottes und miissen ihm gehorchen, wenn auch als
Boten des Unbheils: «Lobet den Herrn von der
Erde her, ihr Seeungeheuer und all ihr Tiefen . ..
Ihr wilden Tiere und alles Vieh, Kriechtiere und
gefiederte Vogel» (Ps. 148,7 und 10)! Einen ver-
sohnenden Gegensatz zu den Feinden des Men-
schen im Tierreich bildet der edle Hirsch. So ist er
ein Hinweis auf die Rettung des Menschen und
seine Erhabenheit in Psalm 18, 34: «Er liess mich
springen schnell wie Hirsche, auf hohem Weg
liess er mich gehen.» Auch als Ausdruck der Sehn-
sucht der Seele nach Gott beniitzt der Psalmist
den Hirsch: «Wie der Hirsch lechzt nach frischem
Wasser, so lechzt meine Seele, Herr, nach Dir»
(Ps. 42, 2).

Mit diesem Bekenntnis der Sehnsucht nach Gott
mochten wir unsere Betrachtung der Gegenwart
Gottes in der Natur im Spiegel der Psalmen ab-
schliessen. In anschaulichen Bildern aus dem Kos-
mos von Himmel und Erde, von Meer, Bergen
und Wiiste, von Quellen, Fliissen und Bichen,
von Wolken, Regen und Wind, aus Gottes Wal-
ten im Pflanzen- und Tierreich erkannten wir
unter Anleitung der Psalmen die Allgegenwart
Gottes, sein tiberall strahlendes Angesicht. Wenn
das aber bereits im untermenschlichen Kosmos
der Fall ist, um wieviel mehr miissen wir dieses
Angesichtes Gottes in der Welt der verniinftigen
Wesen, beim Menschen, gewahr werden? Um
wieviel mehr wird das Innewohnen Gottes in den
Menschen zu bedeuten haben? Wieviel inniger



188

wird der Blick Gottes auf uns gerichtet sein? «Die-
ser Blick Gottes, der immer auf uns ruht»,
schreibt deshalb Jacques Loew?, «verschafft uns
seine ungeheure und innerliche Gegenwart. Man
kénnte dies auch die kosmische Gegenwart Gottes
nennen. Dieses Geheimnis ist letztlich das Ge-
heimnis unseres Seins ... Es geht hier nicht um
Aristoteles oder Thomas von Aquin, sondern um
unser eigenes Leben. Die Welt ist eine fortdau-
ernde Schopfung. Das All ist Tag und Nacht, je-
den Augenblick abhingig von Gott. Eine Kerzen-
flamme und auch das entfernteste Milchstrassen-
system gibe es nicht, wenn Gott sie nicht stindig
bewahrte und am Sein erhielte. Das ist nicht hohe
Philosophie, sondern einfach die Daseinsweise des
Kosmos, die allererste Wahrheit des Kosmos, die
allererste Wahrheit, die so einfach ist.» Sie zu er-
wigen sollte uns eine liebe, dauernde Denkge-
wohnheit werden. Oder sollten nicht solche Uber-
legungen unsern Wandel in der Gegenwart Got-
tes michtig stiitzen, unsere Sehnsucht nach Gott
erregen gemiss der Frage des Psalmisten: «Wann
darf ich kommen und schauen das Angesicht Got-
tes?» (Ps. 42,3). Leuchtet uns aber dieses Ange-
sicht Gottes nicht bereits entgegen im Angesicht
Christi, des Herrn tiber Natur und Gnade im Hei-
ligen Geiste? Lasst uns deshalb in einem der
Hymnusgesinge zur Non des kirchlichen Offizi-
ums zu Gott beten:

Du aller Dinge Grund und Ziel,
Gort, dessen Wort das Weltall trigt,
im Wechsellauf der Zeiten bleibst
nur du die Mitte unbewegt.*

Anmerkungen

I Der Text der Psalmen ist dem Scheyerer-Psalter, 2. Auflage
1972, als Manuskript gedruckt, entnommen, d. h. der éku-
menischen Einheitsiibersetzung. Die Verszihlung richtet sich
nach der neuen fiinfbindigen sog. Bilderbibel des Andreas &
Andreas Verlags, Salzburg 1975, Band 3, S. 1225—1341.

2 Faust I, Prolog im Himmel (Vers 1—8).

3]. Loew, In der Schule grosser Beter, Herder 1976, S. 227.

4Hymnar der Abtei Scheyern. Als Manuskript gedruckt 1975,
S.25.

Der Hahn auf dem Kreuz
des Kirchturms

alt Abt Basilius Niederberger

Auf dem Kirchplatz von Mariastein stand im
Sommer 1976 eine Dame aus Wien. Sie betrach-
tete aufmerksam die Fassade der Basilika und
fragte: «Warum habt ihr auf dem Turmkreuz
einen Hahn? Bei uns sicht man das nicht. Ist das
evangelisch (protestantisch)?»

Die gleichen Fragen haben auch schon andere ge-
stellt. Die erste Frage ist sogar recht alt und hat
auch den Klerus beschiftigt. In einem lateini-
schen Gedicht, das dem beginnenden 15. Jahr-
hundert zugeteilt wird, steht die Strophe:

«Multi sunt presbyteri
qui ignorant quare
super domum Domini
gallus solet stare.»

In deutscher Prosa heisst das: «Viele Priester wis-
sen nicht, warum auf dem Haus des Herrn ge-
wohnlich ein Hahn steht.»!
Nun, die nichste Antwort kénnte lauten: «Wir
haben einen Hahn auf dem Kirchturm, weil wir
eine Windfahne brauchen.»

Der Hahn ist Windwart

Dass er fiir dieses Amt schon sehr frith — lange
vor der Reformation — ausersehen wurde, erfah-
ren wir aus einer poetischen Beschreibung der



	Gott in der Natur und die Psalmen

