
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 6

Artikel: Gott in der Natur und die Psalmen

Autor: Lusser, Carl Borromaeus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


177

Gott in der Natur
und die Psalmen
P. Carl Borromaeus Lusscr

Es war in einem der wildromantischsten Täler
der Innerschweiz. Himmelragende, gletscherbedeckte

Bergriesen, strahlend in sommerlicher
Höhensonne, grüssten im Umkreis. Von ragenden

Felsenstirnen ergossen sich schäumende
Wildwasser ins kärglich bewachsene Hochtal. In
tosender Fülle oder als zarte Seidenfäden und
gespenstige Schleier verbreiteten sie Kühle, die
Landschaft belebend. Ein holpriger, steiniger
Pfad führte durch spärliche Alpweiden.
Wir waren zu zweit: ein professoraler Kurgast
und der Ferienkaplan aus dem nahen Berghotel.
Nach schweigender Wanderung kamen wir ins
Gespräch. Sehen Sie, äusserte sich der Vertreter
der modernen Wissenschaft, in all dieser
majestätischen Natur mit ihren Bergen und
Gletschern, ihren aufgetürmten Felsen und
sprudelnden Wassern, dem strahlenden Firmament
und der gleissenden Höhensonne bis hinunter
zur bescheidenen Alpenblume und zum
unscheinbaren Grashalm sehe ich Gott. Die Natur,
das All ist göttlich, ja es ist Gott. Gott ist in
ihm, in der Natur gegenwärtig. Ich bin ein
Anhänger des Pantheismus.

Es ist anerkennenswert, dass Sie Gott in der

ganzen Natur gegenwärtig erblicken, auch in
allen untermenschlichen Dingen und
Erscheinungen. Das ist auch die allgemein anerkannte
Auffassung katholischer Philosophen und
Theologen. Doch gehen diese einen entscheidenden
Schritt weiter. Sie betonen, dass Gott den Dingen

der Natur, auch den untermenschlichen,
unvernünftigen Wesen derart innigst gegenwärtig

und in ihnen wirksam sei, dass er sie
zugleich unendlich übersteige. Denn er ist in
ihnen als Erstursache, die ihnen in völliger
Unabhängigkeit das Sein als solches, die Existenz
schlechthin verleiht als Schöpfer, Erhalter,
Mitwirkender und Planer, und zwar alles das in
absolut souveräner Weise, betonte der Kaplan.
Bereits seine eigentümliche Erkenntnis der endlichen

Dinge und ihrer Wirksamkeiten ist nicht
von diesen abhängig, als ob Gott sie erst
nachträglich erfasste, wie wir es tun müssen. Sondern
er erkennt sie im voraus, schon ehe sie sind, wie
er bei Jeremias 1,5 sagt: «Bevor ich dich im
Mutterleib gebildet, da habe ich dich schon
gekannt; bevor du deinen Mutterschoss verliessest,
da habe ich dich schon geweiht und zum
Propheten über Heiden dich bestellt.» Oder wie
Psalm 139 bekennt: «Herr, du erforschest und
kennst mich Meine Gedanken durchschaust
du von ferne Noch liegt mir kein Wort auf
der Zunge, du, Herr, kennst es bereits
Denn du hast mein Inneres geschaffen, mich
gewoben im Schoss meiner Mutter Meine
Glieder waren dir nicht verborgen, als ich im
Dunkeln gebildet ward Deine Augen sahen,
wie ich entstand ; in deinem Buch war schon alles
verzeichnet ; meine Tage wurden schon gebildet,
als von ihnen noch keiner da war.» Gilt das alles

nur vom Menschen und seiner Bestimmung?
Sollte diese Abhängigkeit von der Erkenntnis und
dem Wollen Gottes nicht vielmehr von allen
kosmischen Wesen, vorab auch von den
untermenschlichen gelten? Kommt nicht das Buch Job
in ganzen Kapiteln im Zusammenhang mit dem
Nachweis Gottes und seiner Gerechtigkeit auf
dieses Verhalten des Allmächtigen zu sprechen?



178

So in Kapitel 38: «Gottes Walten in der leblosen
Natur» oder Kapitel 39: «Gottes Walten im
Tierreich» oder auch im zweitletzten Kapitel (41):
«Gottes unbegreifliche Geschöpfe»?
Sollte es da nicht auch einladend sein, bei der
anerkannten Bedeutung des Psalteriums für unser
Gebetsleben zu fragen: Was sagen uns
die Psalmen über Gott in der Natur?
Sind doch die Psalmen nach einer Formulierung
von Hans Urs von Balthasar in der Zeitschrift
«Concilium» (1967, S. 709) «Dank- und Preislieder,

die allerunmittelbarstes Gottesverhältnis
bezeugen». Dieses Gottesverhältnis zum Kosmos,
zur Natur, ist besonders aus der Tätigkeit und
Wirksamkeit des Allmächtigen ablesbar. Denn
Gott ist nach dem Alten und Neuen Testament
ein «anwesender Gott». (Vergleiche Ladislaus
Boros «Wege zu einer existentiellen Begegnung»,
Walter-Verlag, Ölten, 1964.) Er ist ein Gott der
Tätigkeit und Wirksamkeit, woraus auch sein
Innewohnen in der Kreatur gegeben ist. Diese
Tätigkeit und Wirksamkeit Gottes ist in der Heiligen

Schrift begreiflicherweise besonders vom
Menschen zu verstehen. Die betreffenden Texte
sind beinahe unzählig, ja geradezu allgegenwärtig,

auch wenn darin die Beziehung auf den
Menschen nicht ausdrücklich hervorgehoben wird.
Aber auch die Aussagen über Gottes Verhältnis
zum Kosmos der untermenschlichen Wesen, der
belebten und unbelebten, sind vorzüglich in den
Psalmen zahlreich. Die Verschiedenheit der
Wesen, ihrer Naturordnung und Aufgabe,
bedingt den Unterschied des Verhältnisses Gottes zu
ihnen und ihrer Stellung zu uns. Sie stehen uns
näher oder ferner, gereichen zum Heil oder Unheil

für uns.
Dass sich die Kosmologie des Alten Testamentes
und damit auch der Psalmen nicht genau mit
einer unserer Tage deckt, kann nicht befremden.
Somit dürfen wir in der Aufzählung der Bereiche
des Kosmos und ihrer Objekte nicht eine
Systematik erwarten, wie sie etwa ein betreffendes
Lehrbuch der Gegenwart bietet.
Eine Art geordneter Übersicht über den Kosmos
oder das All im Sinne des Alten Testamentes bie¬

tet uns der Lobgesang der drei Männer im Feuerofen

nach dem Propheten Daniel 3,57—90. Darin

werden wie bereits im ersten Buch der Genesis
vorerst die Grossräume des Himmels und der Erde

genannt. Der Himmel ist in erster Linie die Wohnung

Gottes und der Engel. Sie stehen hoch über
dem Bereich der Dinge der untermenschlichen
Welt, die uns hier besonders interessieren. Doch
ist dabei auch vom «Wasser über dem Himmel»
die Rede, das auch in den Psalmen Erwähnung
findet. Es folgen Sonne, Mond und «Sterne des

Himmels», um dann die kosmischen Erscheinungen

auf der Erde anzuführen. Als solche werden
bezeichnet: Regen und Tau, Winde, Feuer und
Glut, Frost und Hitze, Tau und Schnee. Es folgt
ein Hinweis auf Nächte und Tage, auf Licht und
Dunkel, Eis und Kälte, Reif und Schnee, Blitze
und Wolken. Berge und Hügel mit ihren
Gewächsen, Meere, Flüsse und Quellen leiten über
zur Betrachtung der Lebewesen wie der Meerestiere,

der Vögel, der «wilden und zahmen Tiere».
Sie alle sollen uns helfen, den «Herrn, den Gott
der Götter», zu erkennen, zu preisen und ihm für
seine Gegenwart und Wirksamkeit in ihnen zu
danken. Denn sie alle werden uns vor Augen
gestellt als von Gott geschaffen, erhalten und
gelenkt in ihrer Bedeutung und ihren Funktionen
zu unserem Heil, oder als Symbole und Hinweise
auf drohendes Unheil, das wir mit Gottes Hilfe
vermeiden sollen.

Himmel undErde,
diese Grossräume des Kosmos, sind es denn auch,
die den Psalmensänger1 in ihrer übergreifenden
Beziehung zu Gott immer und immer wieder
beschäftigen. Er folgt darin der ersten grandiosen
Aussage der Genesis: «Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde.» So kommt auch das ganze
Psalterium stets erneut darauf zurück. Es preist
gemeinsam Himmel und Erde, deren Erschaffung
durch die Macht Gottes und deren Bedeutung zu
seinem Lob und unserer Belehrung über seine All-
genwart, um in anderen Texten besonders den
Himmel hervorzuheben oder die Erde und deren
Ausstattung und Aussagekraft über Gottes Ge-



179

genwart in der Natur. So erklärt Ps. 146,6 in
lapidarer Kraft und Entschiedenheit: «Er (Gott) hat
Himmel und Erde gemacht.» Und Ps. 89,11
bekennt: «Dein ist der Himmel, dein auch die
Erde ; den Erdkreis und was sie erfüllt, hast du
gegründet.» Und zwar geschah das — wiederum
nach der Genesis — im Worte (Ps. 33,6). Auch
als Werk der Hände Gottes werden Himmel und
Erde gepriesen. Als vergänglich und hinfällig
stellt sie der Sänger vor im Gegensatz zur Ewigkeit
Gottes selber, auf die sie uns kraft ihrer Kontingenz

hinweisen: «Vor Zeiten hast du der Erde
Grund gelegt, die Himmel sind das Werk deiner
Hände. Sie werden vergehen, du aber bleibst; sie
alle zerfallen wie ein Kleid; du wechselst sie wie
ein Gewand, sie gehen dahin, du aber bleibst, der
du bist» (Ps. 102,26—28). So also erkennen wir
eindringlich das Verhältnis Gottes zu den
Geschöpfen, in denen er wirkt, und durch die er uns
seine Allgegenwart zu erkennen gibt, wie der
Psalm 139,8—10 anschaulich darstellt: «Stiege
ich hinauf in den Himmel, du bist dort, bettete
ich mich in der Unterwelt, du bist zugegen.
Nähme ich die Flügel der Morgenröte, liess ich
mich nieder am äussersten Meer, auch dort würde
deine Hand mich ergreifen.» Wahrlich, die
lobpreisende Feststellung ist berechtigt: «Gross ist
der Herr und gewaltig an Kraft, seine Weisheit ist
unermesslich» (Ps. 147,5). Uns zum Heil und
Segen aber sind Himmel und Erde von Gott
geschaffen: «Seid gesegnet im Herrn, der Himmel
und Erde gemacht hat» (Ps. 115,15).
Neben diesem gemeinsamen Lobpreis von Himmel

und Erde jedoch wendet sich der jeweilige
Urheber der Psalmen auch noch insbesondere dem
Himmel beziehungsweise der Erde und ihrer
Ausstattung durch Gott zu. Auch hier steht ihre
Erschaffung im Vordergrund, als eine Schöpfung
durch das Wort, sowie ihr Zweck, Gott zu loben
und zu preisen, und auch uns die Erkenntnis und
den Lobpreis Gottes nahezulegen: «Durch das
Wort des Herrn sind die Himmel geschaffen»
(Ps. 33,6); «Die Himmel rühmen die Herrlichkeit
Gottes, vom Werk deiner Hände kündet das
Firmament» (Ps. 19,1) ; denn «Deine Hoheit hast du

über die Himmel gebreitet» (Ps. 8,2). Zur
Anerkennung dieser Hoheit und Herrlichkeit werden
nicht nur wir aufgerufen, sondern auch der Himmel

selber und sogar — nach der alttestamentli-
chen Auffassung — «die Wasser über dem Himmel»

(Ps. 148,4).
Noch zahlreicher als die Texte über Himmel und
Erde gemeinsam, oder über den Himmel im
besondern, sind im Psalterium jene über die uns
besonders nahe stehende Erde, ihren Ursprung, ihre
Schönheit, ihre Bestimmung zum Gotteslob und
ihre Aufgabe, uns zur Erkenntnis Gottes und seines

Waltens, seiner Gegenwart in der Natur
hinzuführen. Auch da müssen wir uns notgedrungen
auf wenige Zitate beschränken. «Du, Herr, bist
der Höchste über der ganzen Erde», bekennt
Ps. 97,9; denn «Du hast die Weltordnung fest
begründet» (Ps. 99,4). Deshalb der bittende
Lobpreis: «Erhebe dich über die Himmel, o Gott,
deine Herrlichkeit über die ganze Erde!» Selbst
«der Erde Tiefen» sind Zeugen der Gegenwart
und der Wirkungen Gottes (Ps. 95,4; Ps. 113

u.a.) und damit seiner innersten Gegenwart in
der Natur.
Mit Himmel und Erde sind in den Schriften des
Alten Testaments aufs innigste verbunden

Sonne, MondundSterne.
Sehr oft werden sie gemeinsam genannt als Gottes
Boten an die Menschen. Mitunter werden sie
einzeln betrachtet und mit Tag und Nacht, Finsternis

und Licht in Beziehung gebracht: «Seh' ich
den Himmel, das Werk deiner Finger, Mond und
Sterne, die du befestigst; was ist der Mensch, dass

du an ihn denkst?» fragt Psalm 8,4f., und bei
Erwähnung des Firmaments fährt der Psalmist fort :

«Dort hast du der Sonne ein Zelt errichtet.
Frohlockend wie ein Held läuft sie ihre Bahn» (Ps.
19,5 f. Erinnert uns diese erhabene Stelle nicht
an das Sonnenlied des hl. Franziskus oder an Goethes

Sonnengesang :

Die Sonne tönt nach alter Weise
In Brudersphären Wettgesang,
Und ihre vorgeschriebne Reise
Vollendet sie mit Donnergang.



180

Ihr Anblick gibt den Engeln Stärke,
Wenn keiner sie ergründen mag ;

Die unbegreiflich hohen Werke
Sind herrlich wie am ersten Tag.2

Mit der Erwähnung von Sonne und Mond verbindet

der Psalmist, wie bereits bemerkt, mit
Vorliebe jene von Tag und Nacht, Sommer und Winter:

«Dein ist der Tag, dein auch die Nacht,
hingestellt hast du Sonne und Mond. Festgesetzt hast
du den Rand der Erde, Sommer und Winter
geschaffen» (Ps. 74,16f.). Auch der Schöpfungspsalm

104,19—22 kommt auf Sonne und Mond
zu sprechen und ihre Bedeutung für Tag und
Nacht, für Mensch und Tier: «Du machtest den
Mond zum Mass für die Zeiten. Die Sonne weiss,

wann sie untergeht. Sendest du Finsternis, wird es

Nacht, dann regen sich alle Tiere des Waldes. Die
jungen Löwen brüllen nach Beute. Strahlt die
Sonne auf, so schleichen sie heim.» Und Psalm
175 sagt von Gott aus: «Er bestimmt die Zahl der
Sterne und ruft sie alle mit Namen» (Vers 4). Und
wiederum als Refrain die Aufforderung zum
Gotteslob: «Lobt ihn Sonne und Mond, lobt ihn all
ihr leuchtenden Sterne! Sie sollen loben den
Namen des Herrn»; denn «er gebot, und sie

waren geschaffen» (Ps. 148,3 und 5).
Neben Himmel und Erde, Sonne, Mond und
Sternen sind es vor allem

Meer, Berge und Wüste,
diese imponierenden und umfassenden Räume
und Gebiete innerhalb des Grossraumes der Erde,
die den Sänger als Wirkungsräume Gottes und
somit seiner allbeherrschenden Gegenwart beschäftigen.

Wie im Lobpreis auf Himmel, Erde und
Himmelskörper ist es freilich auch in bezug auf
das Meer, die Berge und die unfruchtbare Wüste
nicht leicht, diese selber und ihre Bewohner, wie
die kosmischen Erscheinungen in ihrem Bereich,
beziehungsweise die erstaunlichen Werke Gottes
an ihnen, sorgfältig auszuschalten. Illustrieren
doch letztere in erhabener Weise die Gegenwart
Gottes in ihnen und seine wirksame Allgegenwart
in der Natur. Oder besteht nicht gerade darin ein

ganz besonderer Reiz der Psalmengesänge, dass
sie den Bericht von Gottes Werken nicht abstrakt
isolieren, sondern in innigster Verbindung mit
ihrer Umwelt, ihrem Schauplatz, und der
Wechselwirkung mit ihm darstellen? Sind doch das
unendlich erscheinende Meer, die imposante Bergwelt

und die geheimnisträchtige Wüste ein
besonders wirkungsvoller Hintergrund, eine
vorzügliche Bühne für Gottes allumfassendes Walten.

Vorerst wiederum einige gemeinsame Texte
zur geheimnisvollen Welt des Meeres und der
Berge mit einem kurzen Blick auf die Wüste und
ihre Rolle im göttlichen Schauspiel der Welt und
der heiligen Geschichte!
Das nahe Meer und die Berge Palästinas, angefangen

von den hügelartigen Erhebungen der
hochgelegenen Zionsstadt Jerusalem, bis zum stets
schneebedeckten Hermongebirge im Norden oder
zur heroischen Gebirgswelt des Sinai im Süden
vermittelten dem Israeliten unvergessliche
Eindrücke und Erlebnisse. Kosmische Erscheinungen
wie Erdbeben, Vulkanausbrüche, Seestille und
Meeresstürme oder optische Erscheinungen wie
das Morgen- und Abendrot, Aufgang und Untergang

der Sonne oder plötzlich losbrechende
Gewitter mit Blitz und Donner bewegten das Gemüt
des Volkes. Und das um so mehr, als deren nächste

Ursachen unbekannt waren. Desto mehr waren
die Betroffenen geneigt, all diese Ereignisse
unmittelbar auf Gott zu beziehen mit Furcht und
Schrecken oder in staunender Bewunderung.
Auch die endlose Wüste kannten die Juden nicht
bloss aus der Geschichte mit dem oftmaligen
wunderbaren Eingreifen des Allmächtigen. Sie lag
nicht allzu fern ihren Wohnstätten. All das aber
spiegelt sich lebhaft in den Aussagen, den
Ermahnungen und Ermunterungen der Psalmen und
ihrer Aufforderung zur Erkenntnis und zum Preise

Gottes, der in all diesen Ereignissen seine Gegenwart

in der Natur bestätigte und bekräftigte.
Beginnen wir mit Zeugnissen der Schrift, die
Meer und Berge gemeinsam beschlagen! So jubelt
Psalm 95,11 in Ergriffenheit über die Grösse Gottes

: «In seiner Hand sind die Tiefen der Erde, sein
sind die Gipfel der Berge. Sein ist das Meer, das er



181

gemacht.» Und Ps. 98,5.7 und 8 zieht daraus die
Folgerung: «Jauchzet dem Herrn alle Lande
Es brause das Meer und was es erfüllt Die Berge

sollen jubeln im Chor vor dem Herrn, wenn er
kommt, die Erde zu richten.» Und wieder werden
Berge und Meer genannt im Zusammenhang mit
dem Auszuge der Israeliten aus Ägypten: «Das
Meer sah es und floh Die Berge hüpften wie
Widder, wie junge Lämmer die Hügel. Was ist
dir, Meer, dass du fliehst Ihr Berge, was hüpft
ihr wie Widder, ihr Hügel, wie junge Lämmer?»
(Ps. 114,3—5). Wird hier nicht die psychologische

Erregung greifbar, wie sie sich auf die
umgebende Natur reflektiert, auf Meer und Berge?

So öffnet uns das Buch der Psalmen in einem
fort den weiten Blick auf das unendliche Meer
und die hoheitsvollen Berge!
Den Bergen im besondern aber widmet der Psalmist

in zahlreichen Stellen seine Aufmerksamkeit.

Ihre Erschaffung durch Gott, ihre Festigkeit,
aber auch ihre Veränderlichkeit in der Hand Gottes,

ihre Eruptionen, sowie die Fruchtbarkeit der
Natur in den Bergen tritt uns lebhaft vor Augen.
«Du gründest die Berge in deiner Kraft» (Ps.
65,7). Ihre Beständigkeit und ihr majestätisches
Wesen erinnern an die Unveränderlichkeit des
uns beschützenden Gottes und stärken unser
Vertrauen, besonders im Hinblick auf den «Berg
Sion» und den Schutzwall um Jerusalem. «Wie
Berge Jerusalem rings umgeben, so ist der Herr
um sein Volk von nun an auf ewig», versichert der
125. Psalm und zieht daraus den Schluss: «Die
auf den Herrn vertrauen, sind fest wie der Sions-
berg, der niemals wankt, der ewig steht» (Vers 1

und 2). Vor dem Angesicht des Herrn und seiner
überragenden Macht sind auch die Berge dem
Wandel unterworfen nach dem Psalmenwort:
«Berge schmelzen wie Wachs vor dem Herrn, vor
dem Antlitz des Herrschers aller Welt» (Ps. 97,5).
Äber auch die Vegetationsfreundlichkeit der Berge

wird hervorgehoben. So in Psalm 147,8f.
«Gras lässt er (Gott) auf den Bergen spriessen. Er
gibt dem Vieh seine Nahrung.» Deshalb der Aufruf

zum Lob des Herrn an «die Berge und Hügel»
(Ps. 148,9).

Noch mannigfaltiger als die Erwähnung der Berge
in den Psalmen sind die Hinweise auf das Meer.
«Die Stimme des Herrn erschallt über den
Wassern», singt Psalm 29,2 in Erinnerung an die
Erschaffung der Welt durch das Wort. «Er fasst wie
im Schlauch die Wasser des Meeres, verschliesst
die Urflut in Kammern», respondiert Psalm 33,7.
Und dann personifiziert der Dichter das Meer und
ruft es auf zur Erkenntnis der Schöpfermacht Gottes:

«Die Wasser sahen dich, Gott, die Wasser
sahen dich und bebten. Die Tiefen des Meeres
tobten» (Ps. 77,17). Doch dieses Toben besänftigt
der Herr auch wieder: «Du stillst das Brausen der
Meere, das Brausen ihrer Wogen.» Ist es uns bei
diesen Worten nicht, als stünden wir selber am
Ufer des stürmischen Meeres oder auf schwankendem,

sturmgepeitschtem Fahrzeug? Denken wir
dabei nicht an anschaulich geschilderte Abenteuer

bei Homer auf hoher, brandender See?

Oder an die ausführliche und eindrückliche
Darstellung des Schiffbruches bei Malta durch Paulus
in der Apostelgeschichte (27,27—44), oder an die
Schilderung des Seesturmes bei Shakespeare in
seinem letzten, tiefsinnigen Drama «Der Sturm»?
Einlässlicher befasst sich mit dem «Sturm auf dem
Meere», der uns in den Evangelien mehrfach
begegnet und der auch für spätere Beschreibungen
als Vorbild gedient haben mag, der Psalm 107,23
ff. : «Die da mit Schiffen fuhren auf dem Meer,
Handel trieben auf grossen Wassern, die dort die
Werke des Herrn bestaunten, seine Wunder in
der Tiefe des Meeres — Gott gebot und liess den
Sturmwind aufstehen, der türmte hoch die
Wogen —, die zum Himmel emporstiegen und
fuhren hinab in die Tiefen, so dass ihre Seele in
Not verzagte, die wie Trunkene wankten und
schwankten, am Ende mit aller Weisheit, die
dann in ihrer Bedrängnis schrien zum Herrn, die
er ihren Ängsten entriss — er machte aus dem
Sturm ein Säuseln, und die Wogen des Meeres

schwiegen —, die sich freuten, dass die Wogen
sich legten und er sie führte zum ersehnten
Hafen: sie sollen dem Herrn danken für seine Huld,
für sein wunderbares Tun an den Menschen.» Ist
all das nicht geradezu eine eindrucksame Illustra-



182

tion zum Worte des Psalmes 135,6: «Alles, was
dem Herrn gefällt, vollbringt er im Himmel und
auf der Erde, in den Meeren, in allen Tiefen»?
Und ebenso zu Psalm 78,13, wo vom Durchzug
der Israeliten durch das Rote Meer die Rede ist:
«Er spaltete das Meer und führte sie hindurch, die
Wasser liess er feststehen wie einen Damm» und
«Er bedrohte das Schilfmeer, da wurde es trocken,
wie durch die Steppe führte er sie durch die Fluten

Ihre Bedränger bedeckte das Wasser» (Ps.
106,1 und 11). Wahrlich: «Durch das Meer ging
sein Weg, sein Pfad durch gewaltige Wasser» (Ps.
77,20).
Neben dem Hinweis auf Berge und Meer nimmt
auch jener auf die Wüste im Psalterium einen
nicht unbedeutenden Raum ein. Ist die Wüste
doch der bevorzugte Ort für die Erziehung des
auserwählten Volkes durch Gott durch die vierzig
Jahre der Wüstenwanderung, dem verheissenen
Land entgegen. Gerade infolge ihrer Unbewohntheit

und Abgeschiedenheit von den mehr
bewohnten Territorien mit ihren Völkern und
ihren religiösen Auffassungen und Traditionen war
die Wüste vorzüglich geeignet, im auserwählten
Volke Israel den ausschliesslichen Monotheismus,
den Kult des einen und einzigen Gottes, zu
begünstigen und sie von fremden Kulten fernzuhalten.

Deshalb zieht Gott selber mit seinem Volk
durch die Wüste. So wurde die Wüste auch zum
bevorzugten Schauplatz der Güte und Fürsorge
Gottes. Aber zugleich erscheint sie auch als Ort
der Bewährung durch Überwindung der
Versuchung. Vom «Tage der Versuchung in der Wüste»
spricht der Hebräerbrief (3,8). Von der Sorge
Gottes in der Wüste beteuert Psalm 78,52: «Er
liess sein Volk aufbrechen wie Schafe, leitete sie in
der Wüste wie eine Herde.» «Er leitete sie bei Tag
mit der Wolke und die ganze Nacht mit leuchtendem

Feuer. Er spaltete Felsen in der Wüste und
gab dem Volk reichlich zu trinken, wie mit Wassern

der Urflut. Er liess Bäche aus dem Gestein
entspringen, liess Wasser fliessen gleich Strömen»
(Ps. 78,14—16). Kaum hat der Psalmist des 78.
Psalms diese Wohltat Gottes in der Wüste
erwähnt, sieht er sich veranlasst, auf den Undank

und den Widerspruch des Volkes hinzuweisen:
«Doch sie sündigten weiter gegen ihn, sie trotzten
in der Wüste dem Höchsten. In ihrem Herzen
versuchten sie Gott, forderten Nahrung für den
Hunger. Sie redeten gegen Gott; sie fragten:
Kann uns denn Gott den Tisch decken in der Wüste?

Kann er uns auch Brot geben und Fleisch
seinem Volk verschaffen?» (Ps. 78,17—20). Und
noch einmal lässt Gott die Undankbaren seiner
Wohltaten teilhaftig werden in der Wüste. Psalm
78,23—29 führt aus: «Dennoch gebot er den
Wolken droben, tat die Tore des Himmels auf.
Manna liess er auf sie regnen zur Speise, er gab
ihnen Brot vom Himmel. Wunderbrot assen die
Menschen, Speise gab ihnen Gott in Fülle.
Losbrechen liess er den Ostwind am Himmel, führte
in seiner Macht den Südwind herbei, liess Fleisch
auf sie regnen wie Staub, gefiederte Vögel wie
Sand am Meer. Er liess sie fallen mitten ins Lager,
rings um Israels Zelte. Sie assen und wurden satt:
er hatte ihnen gebracht, was sie begehrten.»
Unwillig aber stellt der Sänger fest : «Wie oft haben
sie ihm in der Wüste getrotzt» (Ps. 78,40). Wahrlich,

der Schauplatz eines wahren Wettstreites
zwischen Gottes herablassender Güte und dem
Undank des Volkes war in der Geschichte Israels
die Wüste! Denn nach kurzer Heimsuchung
erbarmte sich Gott jeweils, schenkte Gnade und
Verzeihung dem Volke mit der Mahnung:
«Verhärtet euer Herz nicht wie in Meriba, wie in der
Wüste am Tag von Massa!» (Ps. 95,8). So wurde
die Wüste aus einem Ort der Versuchung und
Drangsal nach dem Psalmwort: «Die Stimme des
Herrn sprüht flammendes Feuer, die Stimme des

Herrn lässt die Wüste beben» (Ps. 30,8) und
jenem andern : «Die Stimme des Herrn macht
beben die Wüste von Kadesch» (Ps. 29,8), zu einem
Ort der Gnadenerweisung bis zur Eroberung des

gelobten Landes unter Josua. Denn Gott war es,
«der sein Volk durch die Wüste führte, denn seine
Huld währt ewig» (Ps. 136,16). So mögen denn
an Stelle des Wahrspruches: «Empörer müssen
wohnen auf dürrer Erde. Gott, als du auszogst vor
deinem Volk, als du die Wüste durchschrittest, da
erbebte die Erde» (Ps. 68,7 f.) vom Erbarmen





184

Gottes in der Wüste die Worte gelten: «Er machte
die Wüste zum Wasserteich, verdorrtes Land zu

Oasen» (Ps. 107,35). Und die Wüste mag zum
Bild für das Verlangen nach Gott werden: «Meine
Seele dürstet nach dir. Nach dir schmachtet mein
Leib wie dürres, lechzendes Land» (Ps. 63,1).

Quellen, Flüsse undBäche
sind weiterhin ein beliebtes Thema des Psalmi-
sten. In ihnen sieht er Gott durch ihre belebende,
segnende Wirkung. Aber kann Gott sie nicht
auch zum Ausdruck des Zornes machen in verheerender

Weise, indem er sie zur Plage werden lässt
für die Menschen, wie in den Wundern gegen
Ägypten
Doch ihre segensreiche, befruchtende Wirkung
steht im Vordergrund. So bereits im 1. Psalm
vom wohlgedeihenden Baum am Wasser als Bild
des Gerechten, des Gott verbundenen Menschen:
«Wie ein Baum ist er, an Wasserbächen gepflanzt,
der seine Frucht bringt zur rechten Zeit; seine
Blätter welken nicht, alles, was er tut, gerät ihm
wohl» (Vers 3). Psalm 65,10 singt: «Der Bach
Gottes ist mit Wasser gefüllt.» Bedenken wir
dabei, was fliessende, erquickende Wasser für eine
seltene Wohltat bedeuten im heissen, trockenen
Orient! Deshalb bestätigt Psalm 74,15 als besondere

Gunst Gottes: «Hervorbrechen liessest du
Quellen und Bäche.» Aber im Gegensatz dazu:
«Austrocknen Ströme, die sonst nie versiegen.»
Denn: «Uber die Ströme herrscht seine Rechte»
(Ps. 89,25). Vom Wasserwunder in der Wüste
aber vernahmen wir bereits: «Er öffnete den
Felsen, und Wasser entquoll ihm, wie ein Strom floss
es dahin in der Wüste» (Ps. 105,41). Oder: «Er
spaltete Felsen in der Wüste, tränkte wie mit Ur-
fluten überreich das Volk. Er liess Bäche aus dem
Gestein entspringen, liess Wasser fliessen gleich
Strömen» (Ps. 78,5.15). Darum bitten ihn die
Heimkehrer aus der Gefangenschaft in Psalm
126,4: «Wende doch, Herr, unser Geschick, wie
du versiegte Bäche wieder füllst im Südland.»
Erscheinen nicht in all diesen Psalmstellen Quellen,
Bäche und Ströme als Gottes Segen, als belebendes

Element, in denen Gottes Gegenwart in der

Natur erkannt wird? Deshalb die Einladung an sie

alle: «In die Hände klatschen sollen die Ströme»
(Ps. 98,8). — Aus diesem Segen der fliessenden
Gewässer können wir aber auch erschliessen, eine
wie schwere Plage es in Ägypten sein musste, dass

sie Gott ungeniessbar machte und ihres wohltuenden

Einflusses beraubte, wie es in Psalm 78,44
heisst: «Er verwandelte ihre Flüsse und Bäche in
Blut; sie konnten daraus nicht mehr trinken», ja
sie wurden ihnen zu unerträglichen Brutstätten
unzähliger Frösche und Insekten.
Mit der Betrachtung der Gegenwart Gottes im
Segen oder Unheil der Gewässer verbinden wir die
Offenbarung Gottes in der Natur in

Regen, Wolken und Wind.
Erfüllen doch auch diese im Auftrage Gottes eine
ähnliche Doppelrolle. Oder erkennen wir nicht
auch diese als Träger des Heils oder des Unheils in
Furcht und Skzjekken? Unter ihnen dürfte
allerdings der Regen mehr als segnendes Element in
Erscheinung treten. Deshalb preist Psalm 65,10 f.
den Herrn : «Du sorgst für das Land und tränkst es

du schaffst ihnen Korn ; so ordnest du alles.
Du tränkst die Furchen, ebnest die Schollen,
machst sie weich durch Regen, segnest ihre
Gewächse.» Und in bezug auf die Wüstenwanderung
der Israeliten stellt der Psalmist fest: «Die Himmel

ergossen sich vor Gott... Regen liessest du, o
Gott, in Fülle strömen, erquicktest dein
verschmachtendes Erbland» (Ps. 68,9 und 10). Und
vom Weg der Pilger zum Heiligtum Jahwes sagt
der Psalmist: «Ziehen sie durchs trostlose Tal,
wird es ihnen zum Quellgrund, und Frühregen
hüllt es in Segen» (Ps. 84,7). Wie sich Gott der
Wolken und des Windes bedient, um seinem
Volke in der Wüste Nahrung zu verschaffen,
vernahmen wir bereits nach Psalm 78,23 ff. : Manna
liess Gott auf sie «regnen», und die Winde führten

gefiederte Vögel herbei. Frevler aber verweht
der Wind «wie Spreu» (Ps. 1,4). Die grösste
Bedeutung kommt der Wolke zu in Form der
Schechina in der Wüste, in der Gott sich selber
offenbart.
Doch nicht nur Segen entströmt der Wolke. Gott



185

erscheint in ihr auch in der grandiosen Epiphanie
des Gewitters mit Sturm, Hagel, Blitz und Donner.

So eindrucksam im Psaim 77,17: «Die Wolken

gössen Wasser, das Gewölk liess die Stimme
dröhnen, auch seine Pfeile fuhren dahin. Dröhnend

rollte der Donner, Blitze erhellten den
Erdkreis, die Erde bebte und wankte.» Wolken,
Blitze, Regen und Wind, ja selbst das Erdbeben
künden Gottes Dasein und Allmacht nach dem
Hallelujapsalm 135,6ff. : «Alles, was dem Herrn
gefällt, vollbringt er im Himmel und auf der
Erde, er lässt es blitzen und regnen, aus seinen
Kammern holt er den Sturmwind hervor.» Erdbeben

und Blitze erwähnt Psalm 144, 5 f. als Macht-
erweise Gottes: «Neige deinen Himmel, o Herr,
und steig herab, rühre die Berge an, dass sie
rauchen! Schleudere Blitze und zerstreue die Feinde,
schiess deine Pfeile und jage sie dahin.» Auch der
Zorn Gottes gegen den Pharao entlädt sich in
Blitz und Hagel. So heisst es in Psalm 78,47f. :

«Ihre Regen zerschlug er mit Hagel, ihre
Maulbeerbäume mit eisigen Schlössen. Er gab ihr Vieh
dem Hagel preis, den Blitzen ihre Herden.» All
das aber ist ein Bild der Herrlichkeit und Macht
Gottes: «Wolken und Dunkel rings um ihn her
• • Feuer läuft vor ihm her, verzehrt seine Gegner
ringsum. Seine Blitze erhellen den Erdkreis, die
Erde sieht es und bebt. Berge schmelzen wie
Wachs vor dem Herrn, vor dem Antlitz des
Herrschers aller Welt» (Ps. 97,2—5). Erinnern wir in
diesem Zusammenhang mit Hagel und Regen
noch an Schnee und Eis, die ebenfalls von Gott
zeugen: «Er spendet Schnee wie Wolle, streut den
Reif wie Asche aus. Eis wirft er hin wie Brocken,
vor seiner Kälte erstarren die Wasser. Er sendet
sein Wort aus, und sie schmelzen, lässt den Wind
wehen, dann rieseln die Wasser» (Ps. 147,16 ff.).
Ganz besonders sind Gott die Lebewesen angelegen,

die die Natur erfüllen. Sie sind entweder
sinnenbegabt oder bloss vegetativ: Tiere oder Pflanzen.

Sie bilden die Naturreiche der Flora und
Fauna. Auch ihnen gab Gott das Sein und Leben
und sorgt für ihren Fortbestand. Auch in ihnen
erkennen wir das Walten Gottes. Betrachten wir
zuerst

Gottes Walten im Pflanzenreich,
wie es uns in den Psalmen entgegentritt. Vom
bescheidenen Gräschen führen sie uns zur Pracht der
Auen, zum wogenden Kornfeld und zum früchtereifen

Weinberg, vom Geheimnis des demütigen
Strauches am Wege zu jenem des imposanten
Baumes, der mächtigen Eiche und der Zeder des
Libanon. Sie alle werden zu Symbolen der Macht
ihres Schöpfers und zu Hinweisen auf menschliches

Schicksal. Es ist geradezu auffällig, wie der
Psalmist vom unscheinbaren Gras spricht. Als
wohltuende Spende Gottes erscheint es. So

spricht er zu Gott : «Gras lässt du sprossen für das

Vieh, Pflanzen auch, die der Mensch für sich
anbaut» (Ps. 104,14) ; «Gras lässt er auf den Bergen
spriessen. Er gibt dem Vieh seine Nahrung»
(Ps. 147,8f.) ; «Menschen blühen in der Stadt wie
das Gras der Erde» (Ps. 72,16). Am häufigsten
geht die Rede von der Hinfälligkeit des Grases:
«Du säest sie (die Menschen) aus von Jahr zu Jahr;
sie gleichen dem sprossenden Gras. Am Morgen
grünt und blüht es, am Abend wird es geschnitten

und welkt» (Ps. 90,5 f.) und «Des Menschen
Tage sind wie Gras, er blüht wie die Blume des
Feldes. Fährt der Wind darüber, ist sie dahin. Der
Ort, wo sie stand, weiss von ihr nichts mehr»
(Ps. 103,15f.) Auch auf das eigene Herz wendet
der Psalmist das Schicksal des Grases an:
«Versengt wie Gras und verdorrt ist mein Herz»
(Ps. 102,5); «Meine Tage verschwinden wie
Schatten, ich verdorre wie Gras» (Ps. 102,12).
Nicht ungern wird schliesslich die Hinfälligkeit
der Frevler mit jener des Grases verglichen :

«Übeltäter verwelken schnell wie Gras»
(Ps. 37,2); «Sie sollen wie Gras auf den Dächern
sein, das verdorrt, noch eh man es ausreisst»
(Ps. 129,6). Jedoch auch blühende Auen und
selbst rauschende Kornfelder sind dem schlichten
Grase verwandt. Von ihnen wie von ertragreichen
oder versagenden Weinbergen sprechen uns die
Psalmen besonders häufig. «Es prangen die Auen
in der Steppe», singt Psalm 65,13. Und Psalm

23,2 preist den guten Hirten: «Er lässt mich
lagern auf grünen Auen.» Daher die Einladung:
«Es jauchze die Flur und was darauf wächst!»



186

Kornfelder und Weinberge erwähnen die Psalmen

begreiflicherweise häufig und in verschiedener

Hinsicht. Einerseits werden Korn und Wein
gepriesen als wertvolle Gaben Gottes. Andererseits

erscheint das Verderbnis beider als Gottes
besonders empfindliche Strafe. «Die Täler hüllen
sich in Korn», bekennt freudig Psalm 65,14, und
fügt begeistert bei: «Sie jauchzen, ja sie singen.»
«Korn und Wein in Fülle» (Ps. 4,8) ist reichlich
Grund zur Freude. Im Psalm 72 auf den Friedenskönig

wünscht der Psalmensänger : «Im Land gebe
es Korn in Fülle. Es rausche auf dem Gipfel der
Berge!» (Vers 16). Dagegen erscheint die Vernichtung

von Weinberg und Kornfeld als Strafe Gottes

für Pharao und die Ägypter im Psalm 78,46f. :

«Ihre Ernte gab er den Grillen zum Frass und
Heuschrecken den Ertrag ihrer Mühen. Ihre
Reben zerschlug er mit Hagel.»
Unter den Bäumen, die uns Gottes Gegenwart in
der Natur künden, finden wir im Psalter besonders

die Palme, die Eiche, den Ölbaum und die
Zeder vertreten. Auch an diesen Wundern der
Natur offenbaren sich der Zorn des Herrn und
seine Majestät: «Die Stimme des Herrn zerbricht
Zedern, der Herr zerschmettert die Zedern des
Libanon Die Stimme des Herrn lässt Eichen
wirbeln, sie reisst die Wälder kahl» (Ps. 29, 5 und 9)-
«Die Maulbeerbäume Ägyptens zerschlug der
Herr mit eisigen Schlössen» (Ps. 78,47) und: «Er

zerschlug ihnen Weinstock und Feigenbaum und
knickte die Bäume in ihrem Gebiet» (Ps. 105,33).
Mit einer hochragenden Zeder, die fällt, wird der
Frevler verglichen: «Ich sah einen Frevler, bereit
zur Gewalttat, er reckte sich hoch wie eine
grünende Zeder. Wieder ging ich vorüber, und schon
war er nicht mehr da» (Ps. 37,35 f.). Öfter jedoch
erscheinen Bäume als Symbole des Segens und
Heiles. So bereits im ersten Psalm, wo der
Gerechte charakterisiert wird : «Wie ein Baum ist er,
an Wasserbächen gepflanzt, der seine Frucht
bringt zur rechten Zeit; seine Blätter welken
nicht.» Der Gott verbundene Mensch wird dem
Ölbaum verglichen: «Dem grünenden Ölbaum
im Gotteshause gleich, so habe ich mich stets auf
Gottes Huld verlassen» (Ps. 52,10), und Psalm

128,3 stellt fest: «Wie junge Ölbäume sind deine
Kinder rings um deinen Tisch», und Psalm
144,12 wünscht: «Unsere Söhne seien wie junge
Bäume, hochgewachsen in ihrer Jugend.» Vom
Friedenskönig singt Psalm 72,16: «Seine Frucht
wird sein wie die Bäume des Libanon.» Besonders
aussagekräftig ist das Bild : «Der Gerechte gedeiht
wie eine Palme, er wächst wie eine Zeder des Libanon»

(Ps. 92,13). Daher der Wunsch des Psalmi-
sten: «Jubeln sollen alle Bäume des Waldes: vor
dem Herrn, wenn er kommt» (Ps. 96,12f.) Doch
übergehen wir weitere Aussagen über Wald und
Bäume und wenden wir uns abschliessend noch

Gottes Walten im Tierreich
zu. So lässt sich Kapitel 39 im Buche Job
überschreiben. Aber auch das Buch der Psalmen sagt
uns viel über dieses Walten aus. Wenden wir uns
vorerst Aussagen über die gesamte Tierwelt zu!
«Als Werk seiner (Gottes) Hände» zählt Psalm
8,7—9 auf: «All die Schafe, Ziegen und Rinder
und auch die Tiere des Feldes, die Vögel des Himmels

und die Fische im Meer, was alles die Pfade
des Meeres dahinzieht.» Psalm 36,7 aber
bekennt: «Herr, du hilfst Menschen und Tieren.»
Und der Schöpfungspsalm 104 führt im
Zusammenhang mit dem Lob der Quellen aus: «Allen
Tieren des Feldes spenden sie Trank, die
Wildesel stillen daraus ihren Durst. An ihnen
wohnen die Vögel des Himmels, aus den Zweigen
erklingt ihr Gesang» (Vers 11 und 12), und von
den Zedern des Libanon stellt er fest: «In ihnen
bauen die Vögel ihr Nest, auf Zypressen nistet der
Storch. Die hohen Berge gehören dem Steinbock,
dem Klippdachs bieten die Felsen Zuflucht» (Vers
17—18). «Wird es Nacht, dann regen sich alle
Tiere des Waldes. Die jungen Löwen brüllen nach
Beute, verlangen von Gott ihre Nahrung Wie
zahlreich sind deine Werke, Herr! In Weisheit
hast du alles gemacht, voll ist die Erde von deinen
Geschöpfen Sie alle warten auf dich, dass du
ihnen Speise gibst zur rechten Zeit. Gibst du
ihnen, so sammeln sie ein, öffnest du die Hand,
so werden sie satt an Gutem. Verbirgst du dein
Antlitz, sind sie verstört, nimmst du ihnen den



187

Atem, so schwinden sie hin und kehren zurück
zum Staub der Erde. Sendest du deinen Geist aus,
so werden sie alle erschaffen, und du erneust das

Angesicht der Erde» (Vers 20ff.). Es wäre verlok-
kend, hier einen kurzen Traktat über die Bedeutung

der Opfertiere anzufügen. Besitzen sie doch
eine einmalige Beziehung zu Gott als Stellvertreter

des Menschen. Dabei würden die Schafe eine
besondere Rolle spielen. In ihren Herden hat sich
ja immer Israel selber vorgebildet gesehen, getreu
behütet vom guten Hirten, aber auch als besonders

geeignete Opfer für Gott. Doch beschränken
wir uns Raumes halber auf den Herrscher der
Tiere, den Löwen, indem wir auch «Gottes
unbegreifliche Geschöpfe» nach Job (41. Kapitel)
übergehen. Ist es doch geradezu auffallend, wie oft
und mannigfaltig in der ganzen Heiligen Schrift
und insonderheit in den Psalmen vom Löwen die
Rede ist, weshalb wir uns auch hier auf einige
typische Stellen zu beschränken haben. Mit anderen
Untieren erscheint er zumeist als Gegner des
Menschen und Bote des Unheils, mitunter auch in der
strafenden Hand Gottes. Daher die so oft wiederholte

Bitte um Schutz vor seiner Gier, in der er
zum Symbol der Nachstellungen des Frevlers, des
Bösen schlechthin wird : «Rette mich vor dem
Rachen des Löwen» (Ps. 22,22); «Rette mein Leben
vor den Bestien, vor den Löwen mein einziges
Gut» (Ps. 35,17); «Zerschlage, o Herr, das Gebiss
des Löwen» (Ps. 58,7). Zum Ebenbild des Frevlers
wird der Löwe in Psalm 7,2 f.: «Herr, rette
mich, damit mir niemand wie ein Löwe das Leben
raubt, mich zerreisst, und keiner mich rettet.»
Anschaulich wird die Tücke des Frevlers mit jener
des Löwen verglichen: «Er lauert im Versteck, wie
ein Löwe im Dickicht Er duckt sich, kauert
sich nieder, seine Übermacht bringt den Schwachen

zum Fall» (Ps. 10,8—10). Und wiederum
beisst es von den Frevlern: «Sie lauern mir auf,
umstellen mich jetzt, so wie der Löwe, voll Gier
2U zerreissen, wie derJunglöwe, der im Hinterhalt
lauert» (Ps. 17,11 f.). Den vertrauenden Beter
aber tröstet der Psalmist: «Du wirst über Löwen
und Nattern schreiten, kannst treten auf Löwen
und Drachen» (Ps. 91,13). Als gefährliche Un¬

tiere treten hier dem Löwen die Schlangen zur
Seite. Aber als solche feindliche Tiere werden in
den Psalmen auch Büffel und Stiere genannt (Ps.
22,13 f.). Das Krokodil heisst das «Untier im
Schilf» (Ps. 68,31). Weiterhin begegnen «der Le-
viatan» und «die Drachen über den Wassern» (Ps.
74,13 f.), der «Eber aus dem Wald» und «die
Tiere des Feldes» (Ps. 80,14), Schakale (Ps. 44,
20), bösartige Hunde (Ps. 59,7 f.), ja selbst Raubvögel,

die der «Leichen der Frommen» sich
bemächtigen. Und doch werden auch sie alle
aufgefordert zum Lobe Gottes, ganz ähnlich wie bei
Job im 39- und 41. Kapitel. Denn auch die Löwen
und die andern Raubtiere folgen dem Wink
Gottes und müssen ihm gehorchen, wenn auch als
Boten des Unheils: «Lobet den Herrn von der
Erde her, ihr Seeungeheuer und all ihr Tiefen
Ihr wilden Tiere und alles Vieh, Kriechtiere und
gefiederte Vögel» (Ps. 148,7 und 10)! Einen
versöhnenden Gegensatz zu den Feinden des
Menschen im Tierreich bildet der edle Hirsch. So ist er
ein Hinweis auf die Rettung des Menschen und
seine Erhabenheit in Psalm 18,34: «Er liess mich
springen schnell wie Hirsche, auf hohem Weg
liess er mich gehen.» Auch als Ausdruck der Sehnsucht

der Seele nach Gott benützt der Psalmist
den Hirsch : «Wie der Hirsch lechzt nach frischem
Wasser, so lechzt meine Seele, Herr, nach Dir»
(Ps. 42,2).
Mit diesem Bekenntnis der Sehnsucht nach Gott
möchten wir unsere Betrachtung der Gegenwart
Gottes in der Natur im Spiegel der Psalmen ab-
schliessen. In anschaulichen Bildern aus dem Kosmos

von Himmel und Erde, von Meer, Bergen
und Wüste, von Quellen, Flüssen und Bächen,
von Wolken, Regen und Wind, aus Gottes Walten

im Pflanzen- und Tierreich erkannten wir
unter Anleitung der Psalmen die Allgegenwart
Gottes, sein überall strahlendes Angesicht. Wenn
das aber bereits im untermenschlichen Kosmos
der Fall ist, um wieviel mehr müssen wir dieses
Angesichtes Gottes in der Welt der vernünftigen
Wesen, beim Menschen, gewahr werden? Um
wieviel mehr wird das Innewohnen Gottes in den
Menschen zu bedeuten haben? Wieviel inniger



188

wird der Blick Gottes auf uns gerichtet sein? «Dieser

Blick Gottes, der immer auf uns ruht»,
schreibt deshalb Jacques Loew3, «verschafft uns
seine ungeheure und innerliche Gegenwart. Man
könnte dies auch die kosmische Gegenwart Gottes
nennen. Dieses Geheimnis ist letztlich das
Geheimnis unseres Seins Es geht hier nicht um
Aristoteles oder Thomas von Aquin, sondern um
unser eigenes Leben. Die Welt ist eine fortdauernde

Schöpfung. Das All ist Tag und Nacht,
jeden Augenblick abhängig von Gott. Eine Kerzen-
flamme und auch das entfernteste Milchstrassen-
system gäbe es nicht, wenn Gott sie nicht ständig
bewahrte und am Sein erhielte. Das ist nicht hohe
Philosophie, sondern einfach die Daseinsweise des

Kosmos, die allererste Wahrheit des Kosmos, die
allererste Wahrheit, die so einfach ist.» Sie zu
erwägen sollte uns eine liebe, dauernde
Denkgewohnheit werden. Oder sollten nicht solche
Überlegungen unsern Wandel in der Gegenwart Gottes

mächtig stützen, unsere Sehnsucht nach Gott
erregen gemäss der Frage des Psalmisten : «Wann
darf ich kommen und schauen das Angesicht
Gottes?» (Ps. 42,3). Leuchtet uns aber dieses Angesicht

Gottes nicht bereits entgegen im Angesicht
Christi, des Herrn über Natur und Gnade im
Heiligen Geiste? Lasst uns deshalb in einem der
Hymnusgesänge zur Non des kirchlichen Offiziums

zu Gott beten:

Du aller Dinge GrundundZiel,
Gott, dessen Wort das Weltall trägt,
im Wechsellaufder Zeiten bleibst
nur du die Mitte unbewegt.4

Anmerkungen
1 Der Text der Psalmen ist dem Scheyerer-Psalter, 2. Auflage

1972, als Manuskript gedruckt, entnommen, d.h. der
ökumenischen Einheitsübersetzung. Die Verszählung richtet sich
nach der neuen fünfbändigen sog. Bilderbibel des Andreas &
Andreas Verlags, Salzburg 1975, Band 3, S. 1225—1341.

2 Faust I, Prolog im Himmel (Vers 1—8).
3J- Loew, In der Schule grosser Beter, Herder 1976, S. 227.
4 Hymnar der Abtei Scheyern. Als Manuskript gedruckt 1975,

S. 25.

Der Hahn auf dem Kreuz
des Kirchturms
alt Abt Basilius Niederberger

Auf dem Kirchplatz von Mariastein stand im
Sommer 1976 eine Dame aus Wien. Sie betrachtete

aufmerksam die Fassade der Basilika und
fragte: «Warum habt ihr auf dem Turmkreuz
einen Hahn? Bei uns sieht man das nicht. Ist das

evangelisch (protestantisch)?»
Die gleichen Fragen haben auch schon andere
gestellt. Die erste Frage ist sogar recht alt und hat
auch den Klerus beschäftigt. In einem lateinischen

Gedicht, das dem beginnenden 15.
Jahrhundert zugeteilt wird, steht die Strophe :

«Multi sunt presbyteri
qui ignorant quare
super domum Domini
gallus solet stare. »

In deutscher Prosa heisst das: «Viele Priester wissen

nicht, warum auf dem Haus des Herrn
gewöhnlich ein Hahn steht.»1
Nun, die nächste Antwort könnte lauten: «Wir
haben einen Hahn auf dem Kirchturm, weil wir
eine Windfahne brauchen.»

Der Hahn ist Windwart
Dass er für dieses Amt schon sehr früh — lange
vor der Reformation — ausersehen wurde, erfahren

wir aus einer poetischen Beschreibung der


	Gott in der Natur und die Psalmen

