
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 4

Artikel: Der Beinwiler Bibliothekskatalog um 1200

Autor: Schenker, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


104

Der Beinwiler
Bibliothekskatalog
um 1200*
P. Lukas Schenker

Der Münchener Mediävist Paul Lehmann bezeichnete

es selber als «ein überraschendes wissenschaftliches

Ereignis», als er am 1. März 1949 bei der
Durchsicht der Luzerner Handschriftenbestände
auf einen alten Bibliothekskatalog stiess, den er
dem St.-Vinzenz-Kloster in Beinwil zuschreiben
konnte. Da man den mittelalterlichen Mönchen
von Beinwil bisher kein besonders gutes Zeugnis
für höhere geistige und kulturelle Interessen
auszustellen pflegte, warf diese Entdeckung plötzlich
ein ganz neues Licht auf die einsame Abtei.
Lehmann datierte seinen Fund, den er im
dreibändigen Werk Moralia in Job Papst Gregors des
Grossen auf den letzten Seiten des dritten Bandes
gemacht hatte, in die Zeit um 1200. Die Gregor-
Handschrift selber gehört der 2. Hälfte des

12. Jahrhunderts an.

Bei der Edition des Katalogs versah Lehmann die
«Titel» mit Nummern und kam dabei auf die
beachtliche Zahl von 167. Damit ist aber wohl nicht
die ganze Bibliothek erfasst, da innerhalb der
zweispaltigen Anordnung des Textes noch Platz
freigelassen ist für Nachträge. Die Nummern
109—111, vielleicht schon von Nummer 106 an,
wurden von anderen Schreibern nachträglich
hinzugefügt. Auch finden sich zwei Nachträge am
Rand. Ob das Ende des Katalogs wirklich auch das
letzte Buch verzeichnet, das hätte aufgenommen
werden können, lässt sich mit Recht bezweifeln.
Lehmann hält jedenfalls den letzten Titel für
unvollständig. Hinter diesen 167 «Nummern» steckt
aber mehr, denn manche Nummern enthalten
mehrere Titel oder sind mehrbändige Werke.
Eine sorgfältige Auszählung, soweit dies aus den
oft spärlichen Angaben überhaupt möglich ist,
ergibt 192 Titel und rund 200 Bände. Hinzu
kommt sicher noch eine kleinere Anzahl Bücher,
die in Kirche, Chor, Sakristei, Refektorium und
anderswo dem täglichen Gebrauch diente und
nicht im Katalog Aufnahme fand.
Im Vergleich mit Beständen anderer
Klosterbibliotheken muss die Beinwiler Bibliothek als
recht ansehnliche Büchersammlung eingestuft
werden, was vom Inhaltlichen her noch weit mehr
bestätigt wird.
Der Katalogtext besteht aus drei Kolumnen, zwei
Spalten auf fol. 221", eine Spalte auf fol. 222rder
Handschrift Luzern P. Msc. 8. Die einwandfreie
Edition Lehmanns gibt drucktechnisch keinen
genauen Einblick in die Anordnung des Verzeichnisses.

Die Aufzählung bildet nämlich, besonders
auffällig in der dritten Spalte, «Werkblöcke». Dabei

ist der Abstand zwischen den einzelnen Blökken

recht unterschiedlich. Die erste Spalte scheint
nicht unterteilt zu sein, ebenso macht die zweite
Kolonne einen einheitlichen Eindruck. In den
beiden Zeilen der zweiten Spalte, die nicht bis an
den rechten Zeilenrand geführt sind, ist radiert
worden, so dass nicht entschieden werden kann,
ob ein wirkliches Alinea kommt, da hier sonst der
regelmässige Zeilenabstand eingehalten ist. Gegen

Ende der fünftletzten Zeile beginnen die



105

schon erwähnten Nachträge. Darnach folgt ein
Zwischenraum von vier Zeilen, verglichen mit der
ersten Spalte.
Ein flüchtiger Blick auf den Inhalt dieser beiden
ersten Spalten, auch unter Berücksichtigung eventuell

doch vorhandener Titelblöcke, zeigt sofort,
dass hier keine Systematik herrscht. Eher scheint
ein grosses Durcheinander vorhanden zu sein:
biblische Bücher, Kirchenväter, Sentenzenliteratur,

Philosophica, Dekretalen, Glossen, liturgische

und hagiographische Werke, Sermones usw.
Manchmal stehen jedoch gleichartige Bücher
nebeneinander. Man kann aber in den ersten
beiden Kolumnen kaum einen «profanen» Titel
finden, so dass hier ohne Zweifel die biblische,
theologische und überhaupt religiöse Literatur,
wozu im Mittelalter zum Teil auch die
«philosophischen» Werke gehörten, beieinander aufgezählt

sind und infolgedessen auch zusammen in
der Bibliothek aufgestellt waren. Denn der Katalog

dürfte ein getreues Abbild der Bücheraufstellung

in der Bibliothek zur Zeit der Katalogabfassung

wiedergeben. Für Nachträge ist darum auch
hier der grösste Raum ausgespart, da auf diesem
Gebiet wohl auch am meisten Neuerwerbungen
zu erwarten waren. Die ersten Nachträge sind ja
bereits eingetragen.

Es ist seit dem 12.Jahrhundert nichts Besonderes,
in einer Klosterbibliothek die Bibel und biblische
Werke vorzufinden. Nebst einer Vollbibel und
einer «Glosatura» zum Alten und Neuen Testament,

was kaum einen vollständigen Kommentar
bedeuten will, finden sich zugleich einzelne biblische

Bücher. Davon sind etliche mit einem
Kommentar versehen. Auffallend ist die Häufung einiger

gleicher Titel. Die Apostelbriefe, das heisst
wohl die Paulusbriefe, sind innerhalb des Neuen
Testamentes so bedeutend, dass eigentlich ein
mehrfaches Vorhandensein gesonderter Exemplare

mit und ohne Glossen kaum als ausserge -

wöhnlich bezeichnet werden darf. Aber im
Zusammenhang mit der Frühscholastik kommt der
Kommentierung der Apostelbriefe — wir haben
hier vier glossierte von sieben Exemplaren — doch
eine gewisse Bedeutung zu.

Das Hohe Lied (Cantica canticorum) findet sich
zweimal, dazu eine glossierte Handschrift. Auch
dürfen wir wohl die unmittelbar hernach
aufgezählten drei gleichen Glossenwerke zu «Cantica»
und die beiden mit der Apokalypse verbundenen
«Cantica» als verkürzte Titel für Cantica canticorum

verstehen. Ebenso fehlt Gregors Hohelied-
Kommentar nicht. Eine gewisse Vorliebe in Bein-
wil für das Hohelied dürfte unverkennbar sein.
Das kann wohl nur heissen, dass die aufkommende

Mystik auch in Beinwil Fuss fassen konnte, woran

Bernhards Hohelied-Predigten, die allerdings
in Beinwil zu fehlen scheinen, massgeblich beteiligt

waren. In diese Richtung führen auch noch
andere Werke des Beinwiler Bibliothekskataloges.
Von Bernhard von Clairvaux (gest. 1153) sind
zwar nur Briefe und sein Werk an Papst Eugen III.
vorhanden. Doch gehört der «Beniamin» des
Viktoriners Richard (gest. 1173) eindeutig zur Mystik.
Auch manches Werk der frühscholastischen
Literatur, die ja in Beinwil reichlich vertreten ist, muss
im Zusammenhang mit der parallel sich
entwickelnden Mystik gesehen werden. Zu nennen
wären besonders Rupert von Deutz und Hugo von
St.Viktor.
Unter den neutestamentlichen Schriften fällt
neben den Apostelbriefen das dreimalige Vorhandensein

der Geheimen Offenbarung auf. Hinzu
kommt Haimos Apokalypse-Kommentar. Von
einem Vorrang, welcher der Apokalypse eingeräumt

wurde, kann man hier zwar nicht sprechen,
doch dürfte auf ein Interesse an aktuellen geistigen

Strömungen des 12.Jahrhunderts in Beinwil
geschlossen werden, die in den kirchengeschichtlichen

Deutungen der Geheimen Offenbarung
eines Rupert von Deutz oder Richard von St. Viktor

ihren Ausdruck fanden. Man darf hier auch an
den Kommentar des Joachim von Fiore (gest.
um 1201) mit seinen chiliastischen Anschauungen
erinnern.
Die liturgischen Bücher wurden offensichtlich
nicht in der Bibliothek aufbewahrt, sondern dort,
wo sie täglich gebraucht wurden, in der Kirche
und im Chor. Es fehlen darum im Katalog die
Breviere und Messbücher ausser einem Vollmis-



106

sale. Andere liturgische Werke, die im Katalog
Aufnahme fanden, dürften eher Bücher sein, die
im Gottesdienst ausser Gebrauch gekommen
waren oder seltener zur Benützung in Frage
kamen. Daneben finden wir auch drei Kalenderwerke,

die dem liturgischen Leben dienten.
Die Zeit, welche Benedikt den Mönchen für die
geistliche Lesung vorbehält, erfordert für ein
Kloster eine nicht geringe Menge an geistlichem
und religiös-theologischem Lesestoff. In allererster
Linie dienten dazu die klassischen Werke der
Kirchenväter und der in ihrer Tradition stehenden
Autoren. Ausserordentliches im Vergleich mit
anderen Bücherverzeichnissen treffen wir im Bein-
wiler Katalog nicht an. Eher ist das Fehlen mancher

Werke aus altchristlicher und frühmittelalterlicher

Zeit, die sonst in anderen Klosterbibliotheken

auftreten, anzumerken. Besonders auffällig

ist die geringe Vertretung Augustins mit nur
sieben Titeln gegenüber der gewaltigen Masse

augustinischer Schriften im 100 Jahre früheren
Verzeichnis aus Schaffhausen. Völlig fehlen die
Kirchenväter des Ostens.
Der geringen Anzahl patristischer Werke steht im
Beinwiler Katalog eine reiche Vertretung
frühscholastischer Autoren gegenüber. Hier offenbart
sich die Beinwiler Bibliothek als geradezu
modern. Denn wir finden hier eine ganze Reihe
Autoren, die dem 12. Jahrhundert selber
angehören und somit Zeitgenossen der Leser in
Beinwil waren. Dabei sind alle diese Vertreter —
mit Ausnahme von Rupert von Deutz — in
Frankreich beheimatet. Die grossen geistigen
Bewegungen seit Mitte des 12. Jahrhunderts spielen

sich ja auch vorwiegend ausserhalb Deutschlands

ab.
Die vorhandenen Autoren lassen keine
ausschliessliche «Schule» erkennen, der sich Beinwil
in den geistigen Strömungen der Zeit
angeschlossen hätte. Das Zentrum Paris ist durch
Abälard, von dem sicher drei Werke in Beinwil
vorhanden waren, und durch die Sentenzen des
Petrus Lombardus vertreten. Der Schule der
Augustiner-Chorherren von St. Viktor zu Paris
gehören die Werke des Hugo, Richard und An¬

dreas an. Zu diesem Kreis ist auch Walter von
Mortagne zu rechnen, ein Freund Hugos, der
allerdings auch Verbindung zur Schule von
Chartres hatte, die sonst nur durch Wilhelm von
Conches (gest. 1145) vertreten ist. Es fehlt ihr
bedeutendster Mann, Gilbert de la Porré, selber
wieder ein Schulhaupt, der durch Otto von Freising

Einfluss im Deutschen Reich gewann. Zur
Gattung frühscholastischer Literatur sind auch die
nicht näher bestimmbaren Sentenzenwerke und
wohl auch die beiden Titel über die Sakramente
zu zählen.
Das Vorhandensein wesentlicher Werke
theologisch-philosophischen und geistlichen Inhaltes
aus dem Frankreich des 12.Jahrhunderts lässt auf
gewisse Kontakte des Klosters in Beinwil mit dem
kulturell höher stehenden Nachbarlande
schliessen. Doch wo könnten hier die
Anknüpfungspunkte sein? Am ehesten liesse sich
denken, dass ein Beinwiler Mönch, möglicherweise

schon vor seinem Klostereintritt, in Paris
oder sonstwo in Frankreich studiert hätte. Dieser
könnte hernach eine Anzahl zeitgenössischer
Autoren aus Frankreich nach Beinwil gebracht haben.
Doch konnte bis jetzt ein solcher Mönch nicht
nachgewiesen werden.
Steht vielleicht die Abdankung des aus Hirsau
kommenden Abtes Heinrich (um 1170) damit in
Zusammenhang? Entsprach das wissenschaftliche
Interesse einiger Beinwiler Mönche nicht seinen
monastischen Vorstellungen, so dass er sich
wiederum nach Hirsau zurück begab? Über Vermutungen

kommen wir hier nicht heraus.
Die dritte Kolumne des Bücherverzeichnisses ist
eindeutig in sechs Titelblöcke unterteilt. Es fällt
sofort auf, dass die ersten drei Abschnitte, wobei
nach dem zweiten eine Zeile freigelassen ist, den
Fächerkanon des Triviums bilden. Zur Grammatik

gehören Werke wie Priscian, Donat, Servius,
Briefsteller und ähnliches. Einer aurea gemma
(Briefsteller) ist noch eine Komödie beigebunden.
Die zweite Gruppe ist der Dialektik gewidmet,
worunter sich die Analytica priora des Aristoteles,
eine Glosse zu Porphyrius und zu den aristotelischen

Kategorien finden. Auch hier macht sich



r nfcratiuô «niftnichotnt. Gtofrmfdr. Br
TOqraphiA. Stîtna fuj» pfcunu magmT. fm
C1&TIU5 de «tombas' c alijs miîts. Remuants

<

fnp dpfuxu. Jte wmtutn Itip vorauf. Xtber •

o;oms. Itbtryfo«. Bcmrmif cu fmiio.
jmti fermas c ùfilv 7 TVtftiV ti fxftamdu htm
ferutus. Abecedary dwo. Aura 50m mm
cpfojmn aura «çénu cu wmedw biwrt^w-
Jom aura50114 pfe.

Diwltbti vtaleoce Ams. Xtber pop analen

cou. (ftefe porpfnrt[ 7 pdiamtv«. Sorna via

im« nt cjfhoinh; Jtmvdncltones'.

Xxberitcbcnce ams pnms 7 fette. H. «bortet

colervs •

Duo Ithn muficcams'. Jïtm rr?5 Iibrt mu

fice fionrcu (»ctrmetru. formonrwmTpjlfabij

drctdlis alecattön unpmw?'
$eat ft ft« anftonhs. Buo Itbn pbtü« ntts'.

Duo pam «defaru fop pbyfica. Biete vwner

fakf 7parncnlait5'. Jmn die« paracuIarYsf
Xtfcer tfwpcnartf. fAflttmartaf. (Uefc «dé.

liber dt confcrtianto faititanr. liber ftmpti

eis rotdiaq^ (Daco: Ztber ftbnum. i.

•

Citrous rnngtr loanas.'vniplais. Salufh*.

H omeru* • 5actus acluUeidos. Auutwf. ßfui$J

dfqnmtmue. Ctepus- fabulartus. (idoleIna

m. Ctoff Cdtlftu-(flöte emnanftaeq Tbeh.«t>.

.Item menas • Îarf tapuUnjj. Rcnuiiff

107

frühscholastischer Einfluss bemerkbar. Der dritte
Block umfasst zwei Werke zur Rhetorik.
Dem Quadrivium gehört die vierte Büchergruppe
an. Jedoch finden sich hier nur ein paar Bände zur
Musik und der einzige Titel «Geometria». Das
Commonitorium des Palladius über die Taten
Alexanders des Grossen scheint hier etwas aus
dem Rahmen zu fallen, dürfte aber vielleicht
wegen seines geographischen Inhaltes hier stehen.
Der nächstfolgende Abschnitt wird mit der
Metaphysik des Aristoteles eingeleitet, der zwei Bücher
der aristotelischen Physik samt zwei gleichen
dazugehörigen Kommentaren folgen. Allein schon
diese Handschriftentitel machen nach Lehmann
«den Beinwiler Katalog zu einem Dokument
ersten Ranges, bezeugen sie doch den Besitz der
noch gar nicht lange zuvor entstandenen, um
1200 höchst seltenen lateinischen Ubersetzungen
der Metaphysik und der Physik des Aristoteles
nebst zwei Bänden Glossen zur Physik». In der Tat
handelt es sich hier um ein Zeugnis für die ältere
lateinische Aristotelesübersetzung, die zum Teil
auf arabische Vermittlung zurückgeht. In Beinwil
besitzt man demnach schon aristotelische
Hauptschriften und hat sie wohl auch studiert, bevor die

grosse Aristoteles-«Renaissance» des 13. Jahrhunderts

in Frankreich aufbricht, so dass es sogar zu
kirchlichen Aristoteles-Verboten kam, solange
nicht eine bessere Ubersetzung aus dem Griechischen

ins Lateinische vorlag, welcher die Makel
der arabischen Verfälschung und Umdeutung
nicht mehr anhaftete. Sie ist das Werk Wilhelms
von Moerbeke, der sie in den sechziger Jahren des

13.Jahrhunderts vornahm und dem abendländischen

Aristotelismus damit neue Wege bahnte.
Unmittelbar an die aristotelischen Werke und
noch zur gleichen Gruppe gehörend schliessen
sich medizinische Werke an. Dass auch in
Klöstern Heilkunde betrieben wurde, hat eine gute
Tradition. Doch beweist das Vorhandensein ärzt-

Bibliothekskatalog von Beinwil, dritte Spalte. Deutlich sind
die Abteilungen erkennbar: Grammatik, Dialektik, Rhetorik,
das Quadrivium mit Musik und Geometrie, die Gruppe mit
Werken des Aristoteles und der Medizin und zuletzt die
Auetores.



108

licher Bücher noch nicht, dass sich in Beinwil auch
Mönche als Ärzte betätigt haben.
Nach einem Abstand von zwei Zeilen folgen als
letzte Werkgruppe die lateinischen Auetores.
Angefügt sind am Schluss noch ein Gesteinsbuch und
der undeutbare Titel «Romanum». Die Anlage
der Gruppen in der dritten Kolumne lässt deutlich

werden, dass man hier klar einen Unterschied
machte zwischen der Grammatik des Triviums
und den Auetores, sonst hätte man die lateinischen

Klassiker nicht von den Grammatikern
getrennt und sie mit einem auffallenden Abstand
an den Schluss gestellt. Hier offenbart der Bein-
wiler Katalog den auch im 12. Jahrhundert noch
nicht gelösten Widerstreit zwischen «christlicher
Literatur» und heidnischen Schriftstellern. Der
Mönchsbibliothekar, der diese Bücheraufstellung
vorgenommen hat, gehörte offensichtlich in dieser

Beziehung zu den Rigoristen. Dass man
jedoch eine stattliche Anzahl Autoren und
Kommentare dazu in der Bibliothek zur Verfügung
hatte, bezeugt dem Kloster als Ganzem einen
weiteren und offeneren Geist. Es mag hinter der rigo-
ristischen Haltung vielleicht Hugo von St. Viktor
(gest. 1141 stehen mit seinem Didascalion, das
sich in der Beinwiler Bibliothek befand. Darin
spricht sich zwar der Viktoriner für eine gründliche

Ausbildung in den Artes aus, warnt jedoch
vor den Auetores; das für die Bildung daraus
Nützliche finde man schon im Unterricht der
freien Künste, darum sei ihre Lektüre nicht mehr
notwendig.
Die Liste der in Beinwil vorhandenen Klassiker
wurde schon mit den im Dialogus super auetores
des Zeitgenossen Konrad von Hirsau vorkommenden

Namen verglichen und dabei «eine fast gänzliche

Übereinstimmung» festgestellt. Von den bei
Konrad aufgezählten 21 Autoren sind tatsächlich
nur vier im Beinwiler Katalog nicht erwähnt.
Doch muss ein gerechter Vergleich differenzierter
vorgehen: Der Beinwiler Katalog macht eindeutig

eine Unterscheidung zwischen Auetores und
Artes. Konrad spricht aber nur von Auetores.
Unter den elf Namen, die im Bibliothekskatalog
bei den Auetores aufgezählt werden (Horaz, Lu-

can, Vergil, Sallust, Homer, Statius, Avianus,
Persius, Maximianus, Aesop, Terenz, von ihm
jedoch zweifach nur Glossen, offenbar ohne Text?),
finden sich neun bei Konrad. Maximian, einen
spätrömischen Elegiker, der «in der Obszönität
den Gipfel seiner Kunst erblickt», und Terenz
zählt der Hirsauer nicht auf, ein Zeichen, dass er
eher «den rigoristischen Standpunkt» vertritt. Von
den zwölf restlichen Autoren bei Konrad finden
sich acht im Katalog von Beinwil in anderen
Gruppen: bei den Grammatikern Donatus und
unter den «theologischen» Werken Cato (Sammlung

von Weisheitslehren aus der Kaiserzeit), Se-
dulius (der um 450 eine metrische Messiade
schrieb), Prosper von Aquitanien (1. Hälfte des
5. Jahrhunderts, versifizierte Aussprüche Augu-
stins), Theodolus (schrieb im 10. Jahrhundert eine
«Ekloge», ein Streitgespräch über Heiden- und
Christentum), Arator (Bibelepiker des 6.
Jahrhunderts), Prudentius (frühchristlicher Dichter
um 400) und Boethius. Vermisst wird in Beinwil
Cicero und Ovid, ferner Juvenal und Juvencus
(verfasste um 330 eine metrische Evangelienharmonie).

Waren sie doch vorhanden, aber zur Zeit
der «Katalogisierung» nicht in der Bibliothek?
Das Fehlen Ciceros und Ovids ist jedenfalls
erstaunlich.
Es stellt sich nun die Frage, was von dieser Beinwiler

Bibliothek noch erhalten ist. Hier ist eine
Aufzählung bald am Ende. Der Katalog ist in der
dreibändigen Moralia-in-Job-Handschrift erhalten,

die der Katalog selber nach der dreibändigen
Vollbibel an zweiter Stelle aufzählt. Der Schreiber
des Verzeichnisses hat demnach ins erste Werk
nach der Heiligen Schrift, wie die Bücher in der
Bibliothek aufgestellt waren, seinen Katalog
hineingeschrieben. Der Verkauf dieser Gregor-Bände
nach St. Urban im Jahre 1386 hat uns dieses Zeugnis

aus Beinwil bewahrt. Sonst hat sich kein Werk
aus der Zeit vor 1200 erhalten, das im Katalog
erwähnt wird. Die Zerstörungen Beinwils im
Verlaufe des Hochmittelalters haben diese reichhaltige

Büchersammlung wohl ganz zugrunde gehen
lassen. Es wäre sicher eine grosse Überraschung,
sollte irgendwo einmal noch ein beinwilischer Co-



109

dex zum Vorsthein kommen. Zu wünschen wäre
es! Denn erst aus einer Mehrzahl von Zeugen,
welche im Katalog aufgereiht sind, liesse sich

überhaupt eine Charakteristik des Beinwiler
Skriptoriums herausarbeiten. Dass wir mit einem
eigenen Skriptorium in Beinwil zu rechnen
haben, darf mit Sicherheit aus der hohen Zahl von
Werken in der Bibliothek gefolgert werden. Das
Kolophon der dreibändigen Gregor-Handschrift
mit der Nennung des Klosterpatrons St. Vinzenz
dürfte jeden Zweifel beseitigen.
Man kann natürlich nicht behaupten, dass alle im
Katalog aufgezählten Bücher auch in Beinwil
geschrieben worden sind. Ein Teil wird sicher bei
der Klostergründung von den ersten Mönchen
mitgebracht worden sein. Andere werden angekauft

sein.
Das Beinwiler Bücherverzeichnis gestattet es, mit
Sicherheit auf eine Klosterschule zu schliessen.
Eine Schule für den eigenen Nachwuchs, wo die
Humaniora schon zum Verständnis der Liturgie,
wegen des Studiums der Heiligen Schrift und der
Kirchenväter, als notwendig angesehen wurden,
hätte sich zwar sonst für Beinwil vermuten lassen,
jedoch nicht mit solch breitangelegten Grundlagen,

wie sie unser Katalog beweist.
Die «Renaissance des 12. Jahrhunderts» hat sich
bis ins abgelegene, einsame Lüsseltal hinein
ausgewirkt. Wie ein erlesener Stein aus einem
kostbaren Mosaik mutet einen der Beinwiler
Bibliothekskatalog an. Das Gemälde kann zwar nicht
mehr rekonstruiert werden, aber vom Ganzen
können wir noch etwas erahnen.

Die letzten Mönche
von St.Urban waren
Mariasteiner Schüler
P. Hieronymus Haas

'Gekürzt aus: P. Lukas Schenker, Das Benediktinerkloster
Beinwil im 12. und 13. Jahrhundert. Solothurn 1973, S. 140
bis 150, wo alle Belege zu finden sind. Dieses Werk kann im
Kloster bezogen werden (Fr. 10.—).

Manch wertvolle Beziehungen zwischen St. Urban
und Beinwil zeigten sich im Gang durch die
Geschichte. In der Endphase der St. Urbaner
Geschichte durfte nochmals die edle Freundschaft
beider Klöster sichtbar werden. Vier Schwarzbuben,

die ihre gymnasiale Ausbildung an der
Klosterschule in Mariastein holten, durften unter den
letzten Mönchen von St. Urban Gott und seiner
Kirche dienen. Zwar hatten alle die Absicht, ins
Kloster Mariastein einzutreten; da aber der Staat
Solothurn kurz vorher die Novizensperre über
Mariastein verhängt hatte, wandten sie sich mit
Empfehlung des Abtes von Mariastein an das
befreundete Kloster St. Urban, dessen Abt Friedrich
Pfluger, ebenfalls ein Solothurner, sie mit offenen
Armen aufnahm. Nach dem üblichen Noviziatsjahr

konnten alle am 8. Dezember 1843 die hl.
Gelübde ablegen. Mit Eifer studierten sie im eigenen

Kloster Philosophie und Theologie. Die
Gewitterwolken des kommenden Klostersturmes
standen schon am Horizont ihres jungen Ordenslebens.

1841 wurden im Aargau die Klöster
aufgehoben. In den Jahren 1844/45 stürmten die
Freischarenzüge durchs Land. Am 18. September
1847 legte Bischof Anton Salzmann den vier
Schwarzbuben die Hände auf und weihte sie zu
Priestern Christi, und am 8. April 1848 absolvierten

sie das pastoreile Cura-Examen.
Wenden wir uns nun dem Schicksal unserer
ehemaligen Mariasteiner Schüler zu.


	Der Beinwiler Bibliothekskatalog um 1200

