
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 2

Artikel: Caritas Pirckheimer (1467-1532)

Autor: Scherer, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Caritas Pirckheimer
(1467—1532)
Alice Scherer, Freiburg

Vorbemerkung der Redaktion : Mit freundlicher
Erlaubnis der Herausgeberin, Frau Dr. Alice Scherer

aus Freiburg im Breisgau, veröffentlichen wir
nachstehenden Aufsatz aus der Broschüre:
«Frauen im Umbruch der Zeit», erschienen im
Kyrios-Verlag Meitingen-Freising, 96 Seiten, DM
8,50. Diese Veröffentlichung von 10 Kurzbiographien

zeigt auf eindrückliche Weise, welch
bedeutende Rolle die Frau gerade als Frau im Leben
der Kirche und der Gesellschaft spielen kann,
wenn sie auf Gottes Anruf hörend die Zeichen der
Zeit zu deuten versteht. Die Broschüre sei unsern
Lesern warm empfohlen!

«Du bist mit heilsamen Lehren gesättigt»
Das schreibt der Nürnberger Humanist Sixtus
Tucher an Caritas Pirckheimer, Äbtissin in
Nürnberg in der Zeit des Humanismus und der
Reformation '
Schon das kleine Mädchen, erstes Kind des
gelehrten, aus einer Nürnberger Patrizierfamilie
stammenden Juristen Johannes Pirckheimer, hat
mit ihren Geschwistern im Elternhaus eine
gründliche Bildung genossen. Hier wird sie mit
ihrem Bruder, dem später berühmten Willibald,
den der Vater selbst unterrichtete, Latein gelernt
haben. Eine kluge Großmuhme kümmerte sich
besonders um die Erziehung der neun Töchter,

von denen später sieben den Ordensstand wählen.
Zur weiteren Ausbildung kommt das Mädchen
1479 zu den Klarissen in die Schule; auch dort
wird das Latein gepflegt. Das Klaren-Kloster ist
Nürnbergs Stolz ; ein besonderes päpstliches
Privileg gibt dem Rat der Stadt das Recht, über
die Aufnahme der Schwestern, nur aus Nürnberger

Patrizierfamilien, zu bestimmen. Ein von ihm
ernannter sogenannter «Pfleger» nimmt die äusseren,

besonders die wirtschaftlichen Belange des

Klosters wahr.
Die junge Pirckheimerin, die in St. Klaren den
Schleier nimmt und den Ordensnamen Caritas
empfängt, unterrichtet schon bald selber in
Latein, sowohl die Schülerinnen wie die jüngeren
Mitschwestern. «Der lateinischen Sprache sehr
kundig und wohlberedt; sie hatte eine herrliche
bibliothecam» rühmt sie später der Äbtissinnenkatalog.

Neben der Heiligen Schrift liest sie Kirchenväter,
besonders Hieronymus und Augustinus ; ihr Bruder

Willibald schickt ihr häufig neuerschienene
Schriften zu, über die sie sich in (lateinischen)
Antwortbriefen oder am Sprechgitter (das so dicht
ist, dass man einander nicht sehen kann) mit ihm
unterhält. Auch mit anderen Humanisten, so
dem Nürnberger Propst Sixtus Tucher, steht sie in
lebhaftem Briefwechsel2. Junge Gelehrte widmen
ihr eines ihrer Werke oder Textausgaben, so der
Humanist Celtis die von ihm neu entdeckten
Werke der Hrosvita von Gandersheim. In einer
solchen Widmung rühmt Christoph Scheurl, der
Neffe von Sixtus Tucher: «Du schwangest Dich
weit über die gewöhnliche Fassungskraft weiblichen

Verstandes zu solcher wissenschaftlicher
Höhe hinan, dass Du Briefe schreibst und Reden
verfasst, die durch Feinheit, Eleganz, Korrektheit
und Gelehrsamkeit sich ganz besonders auszeichnen»

(S. 36). Derselbe: «Es war Sitte geworden,
dass jeder, der hohen Geistes war, sie aufsuchte,
ihre Gelehrsamkeit, ihre Humanität, Beredsamkeit,

Weisheit und Lauterkeit verehrte» (S. 56).
So erwirbt sich Caritas ein gediegenes theologisches

Wissen und zugleich eine Schulung des Geistes

und wird dadurch fähig zur Unterscheidung



30

und Beurteilung neuer Lehren und zur
Auseinandersetzung mit ihnen. Ebenso vermag sie ihr
Wissen in fasslicher Form anderen, besonders den
Mitschwestern, weiterzugeben.

«Die Du den Namen der Liebe nicht nur zufällig,
sondern in der Tat erlangt hast»
Ihre warme Menschlichkeit erfahren die Freunde
(«Ich lieb' und halt' Dich wie meine leibliche
Schwester», versichert ihr Sixtus Tucher einmal,
S. 23); es erfahren sie die Mitschwestern, die sie

1303 zur Äbtissin wählen. Sie sorgt sich mütterlich

um die 60 ihr anvertrauten Schwestern,
gewährt den Kranken und Alten Dispensen vom
Verbot des Fleischgenusses, hält aber selber die
Regel in voller Strenge trotz häufiger Krankheiten,

pflegt eigenhändig eine an einer pestähnlichen

Erkrankung liegende Mitschwester, macht
die «Brauttage» (Einkleidung und Profess) ihrer
Töchter festlich und froh, sie sorgt, dass das Kloster

mehrere Badezimmer hat, kümmert sich auch
selber um Umbauten und Erneuerung von
Klostergebäuden. Die (Franziskaner-) Beichtväter und
die Prediger von St. Klaren sowie den «Pfleger»
erfreut sie an Festen durch kleine Geschenke und
anerkennt in herzlichen Briefen ihre Mühen. Sie

nimmt Anteil an den Familiensorgen ihres
Bruders, dessen Frau bei der Geburt des 7. Kindes,
des ersten Knaben, stirbt. Zwei Töchter Willibalds

darf sie in ihren Konvent aufnehmen, wo
bereits eine leibliche Schwester von ihr Ordensfrau

ist.
Den Mittelpunkt des klösterlichen Lebens bilden
die Feier der hl. Messe und das Chorgebet. Täglich

wird die Heilige Schrift gelesen. In einer
Schreibstube werden eifrig Bücher und Briefe
abgeschrieben ; in Werkstätten wird die Teppichwirkerei

gepflegt und andere kunstvolle Handarbeiten,

besonders Goldstickerei. Eine eigene
Klosterbrauerei stellt das Bier her, das bei den strengen
Fastenbestimmungen eine Erleichterung bedeutet.

Diese ganze Arbeitsordnung und erst recht die
geistliche Leitung liegt in den Händen der
«getreuen freundlichen lieben würdigen Mutter».

Man möchte vielleicht fürchten, dass ihre überragende

Begabung den Rahmen der Gemeinschaft
sprengen könnte; vielleicht aus diesem Grund
haben die Franziskaner-Beichtväter der
neuerwählten Äbtissin den Gebrauch des Lateinischen
in ihren Briefen untersagt, sie hat sich ohne weiteres

gefügt. St.Klaren ist wirklich eine in herzlicher
Liebe verbundene Familie.

« Viel Zwiespalt entstand im christlichen Glauben »

Die Stadt Nürnberg, durch ihre zahlreichen
Handelsverbindungen auch für alle Nachrichten über
geistiges Geschehen aufnahmebereit, zeigt gleich
nach dem ersten Auftreten Martin Luthers (1517)
ihr Interesse und bald begeisterte Zustimmung zu
seiner Lehre. 1519 schreibt bereits der Ratschreiber

Lazarus Spengler eine «Schutzred» für Luther,
Hans Sachs dichtet über die «Wittenbergisch
Nachtigall», Willibald Pirckheimer und andere
Humanisten der Stadt suchen die Verbindung zu
ihm. Wir müssen bedenken, dass Luther zunächst
ja keinerlei Trennung von der Kirche gewollt
hatte, dass seine Thesen nur klärend und reinigend

in eine tatsächlich oft veräusserlichte,
sinnentleerte Ablasspraxis, in eine rein dinglich
verstandene Auffassung von Gnade, Rechtfertigung
und guten Werken hineinleuchten wollten. In
Wahrheit traf Luthers Auftreten in eine längst
vorbereitete Situation.
«Der Ruf nach einer Reformation der Kirche an
Haupt und Gliedern war zunächst der positive
Ausdruck der bis an die Wurzeln des abendländischen

Bewusstseins gedrungenen Überzeugung,
dass die innerste Ordnung in der Kirche gestört
sei und eine Umgestaltung gebieterisch verlange.»
So Joseph Lortz in seinem klassischen Werk über
die Reformation3. Und weiter: «Der Ursachenkomplex

der Reformation war so gründlich
angewachsen, dass das Kommen eines Sturmes
beinahe zu einer absoluten Notwendigkeit wurde.
Aber trotzdem war so viel des ungeschwächt
Kirchlichen, des heldenmütig Christlichen geblieben!

Es ist falsch, die Entwicklung so zu zeichnen,
als ob die Auflösung sich so gut wie ohne Widerstand

vollzogen hätte, und natürlich noch fal-



31

scher, eine solche Zersetzung nur auf eine Tat bösen

Willens zurückzuführen» (ebd. S. 12).
«Nicht eine Tat bösen Willens», das mag in gewisser

Weise wohl auch von dem Kampf des
Nürnberger Rats gegen das Klarenkloster gelten, ob-
zwar die Leidenschaftlichkeit für das «helle
Evangelium» zu Formen führte, die ungerecht, grausam

und ganz und gar un-evangelisch waren.
Es gelingt dem Rat sehr bald, einen Teil der Klöster

der Stadt zu säkularisieren; die Karmeliter,
die Benediktiner, die Kartäuser schliessen sich der
Lehre Luthers an, verlassen grösstenteils ihre Klöster,

einige heiraten. Widerstand leisten besonders

die Bettelorden: Dominikaner und Franziskaner

und das von den Franziskanern seelsorglich
betreute Klarenkloster. Darum macht der Rat
schon 1524 einen Versuch, den Schwestern ihre
Seelsorger zu nehmen; Caritas richtet durch den
Pfleger eine Bittschrift an den Rat, der daraufhin
«die Sache zunächst ruhen lassen will». 1525
veranstaltet der Rat dann ein Religionsgespräch im
Rathaus zwischen Vertretern der alten und der
neuen Lehre und nimmt offiziell die Lehre
Luthers an.
Und dann beginnt der hartnäckige Kampf gegen
das Klarenkloster oder richtiger, gegen seine
Äbtissin Caritas. In ihren «Denkwürdigkeiten»4 hat
sie die ganzen Vorgänge festgehalten, samt den in
dieser Sache geschriebenen und erhaltenen Briefen.

Bald nach dem Religionsgespräch am Sonntag

Oculi 1525 setzen Abgesandte des Rates den
Zugang in das (streng klausurierte) Kloster durch
und eröffnen den Schwestern, dass ihnen
nunmehr «das klare Wort Gottes und helle Evangelium»

gepredigt werden solle. Auf Bitte und
Widerspruch der Äbtissin und des ganzen Konvents
geben sie zwar zu, «sie kännten von uns nichts als

Zucht, Ehrbarkeit und guten Willen», bestehen
aber auf der Entfernung der Franziskaner, die sie
noch am gleichen Tag aus dem Beichtvaterhaus
vertreiben.
Am übernächsten Tag, den 21. März 1525, hält
der Pater in der Kapelle des Klosters die letzte
heilige Messe, erneuert noch einmal die euchari-
stischen Gestalten und verlässt die Stadt.

Der Rat zwingt nun die Schwestern, lutherische
Prediger anzuhören, die ihnen vorhalten, dass der
Ordensstand «ein verworfener, irriger, sündhafter,

verdammter Stand sei, in dem man gegen die
Gebote Gottes und das Evangelium lebe»5.
Angehörige der Schwestern bestürmen diese mit
Disputen und mit Drängen, das Kloster zu verlassen ;

ja drei Nürnberger Bürgersfrauen reissen ihre
Töchter, die sich verzweifelt wehren, mit brutaler
Gewalt aus dem Kloster. Schlimm ist, dass der
Pfleger des Klosters, Caspar Nützel, der selber
noch 1519 seine Tochter dem Klarenkloster anvertraut

hatte, zum Gegner des Klosters wird, der
den Widerstand der Schwestern als böswillige
Undankbarkeit auffasst. Man droht, das Kloster zu
stürmen, zu verbrennen ; der Pöbel wirft mit Steinen,

schlägt Fenster entzwei, singt Schandlieder.
«Man hielt uns für schmählicher als die armen
Frauen hinter der Mauer» (d.h. die Dirnen), klagt
Caritas. Umgekehrt wissen die Herren gut und
sagen es der Äbtissin auch, dass wenn sie sich
bekehre, die ganze Landschaft sich bekehren werde
(S. 119).

« Wir wagten es aufdie Gnade Gottes hin»
Das gilt nicht nur vom Glockengeläut und den
nächtlichen Metten, daran die Äbtissin mit ihren
Schwestern festhält, es gilt von ihrem ganzen klugen

und tapferen Widerstand. Sie beharrt nicht
stur auf äusseren Vorschriften der Ordensregel:
sie lässt auf Verlangen des Rates drei Sichtfenster
für Gespräche bauen, gibt den Abgesandten
Zutritt in den Winterremter des Klosters, damit sie
dort zu allen Schwestern sprechen können, ja sie
macht den Schwestern Mut, sich der geforderten
Einzelbefragung zu stellen. Und als schliesslich
eine einzige der 60 Schwestern das Kloster zu
verlassen wünscht (und später den vormaligen
Benediktiner-Abt Pistorius heiratet), gibt sie ihr bereitwillig

alles mitgebrachte Gut wieder zurück. In
ihren vielen Briefen, teils direkt an den Rat, teils
an den Pfleger, in denen sie sich gegen Verleumdung

und Unrecht wehrt, beginnt sie doch mit
einer Anerkennung der guten Absicht ihrer Geg-



32

ner. Sie jammert nicht, sondern stellt sachlich
fest. Sie bittet, doch mit der sicheren Würde einer
Nürnberger Patriziertochter. In grundsätzlichen
Fragen aber bleibt sie fest. Sie und ihre Schwestern

wollen sich «mit Gottes Hilfe weder im
Leben noch im Sterben von der Mutter, der hl.
Christenheit, abbringen lassen und von den Dingen,
die wir Gott gelobt haben» (Denkwürdigkeiten,
zit. b. Krabbel, S. 114). Die ihr vorgeschlagenen
Beichtväter des neuen Glaubens lehnt sie ab.
«Wir können um unseres Gewissens willen
niemand zulassen von denen, die selbst meineidig
werden» (S. 124). Gegen den Vorwurf, «das klare
helle Gotteswort sei ihnen verborgen», versichert
sie: «Wir haben das Alte und Neue Testament
ebensowohl hier drinnen als Ihr draussen, lesen es

Tag und Nacht, im Chor, bei Tisch, lateinisch
und deutsch, in der Gemeinde und eine jegliche
für sich, wie sie will. Darum haben wir durch Gottes

Gnade keinen Mangel am heiligen Evangelium

und an Paulus. Ich halte aber mehr davon,
dass man sie hielt im Leben und im Werk erfüllt,
als dass man viel davon mit dem Mund redet und
mit den Werken gar nichts tut.»6
Beachtenswert ist dabei, wie sie in den ganzen
Verhandlungen, Briefen und Denkschriften, die
sich durch mehrere Jahre hinziehen, immer wieder

die ganze Gemeinschaft der Schwestern
hinzuzieht, sich mit ihnen berät, sie mit entscheiden
lässt.

«Wir wissen auch, dass wir uns nicht auf unsere
Regel verlassen sollen, sondern nur aufGott»
So schreibt Caritas in einem langen Brief (Seite
169 ff.) dem Pfleger Nützel, der wieder und wieder

den Versuch macht, sie zur neuen Lehre zu
bekehren. Schliesslich versucht der Pfleger, ein
Gespräch mit Melanchthon, der in Nürnberg
erwartet wird, zu arrangieren. Caritas stimmt zu.
Auch Willibald Pirckheimer, der, obwohl eine
Weile den Gedanken Luthers zugetan, die Art
und Weise, wie der Rat seine Schwester und ihr
Kloster behandelt, nicht mehr zu ertragen
vermag, bittet den wegen seiner Mässigung und seines

lauteren Wesens bekannten Freund Luthers

um seine Vermittlung. Melanchthon hat ein langes

Gespräch mit der Äbtissin, die dankbar über
ihn schreibt: «Er war in seiner Rede bescheidener
als ich je einen Lutherischen gehört.» «Wir concor-
dierten zu peider seyten in allen puncten, dann
allein der gelubt halben kunt wir nit eins werden ;

er meynet..., man wer sy nit schuldig zu halten,
so maynet ich, was man got gelobt het, wer man
schuldig zu halten mit seiner hilf.»7 Am wichtigsten

aber ist ihm, wie Caritas über die Rechtfertigung

denkt; diese Übereinstimmung leitet die
entscheidende Wende im Kampf um das Kloster
ein. «Als er hörte, dass wir unsere Hoffnung auf
die Gnade und nicht auf die eigenen Werke setzten,

sagte er, wir könnten ebensowohl im Kloster
selig werden als in der Welt» (S. 177). Diese
Meinung betont er auch gegenüber Pfleger und Rat,
tadelt heftig alle Gewaltanwendung gegen St.
Klaren und rät, «man solt sy in ihm wehsen lassen
beleiben».
Nach dem Besuch Melanchthons hören die heftigen

Aggressionen gegen das Kloster auf. Aber der
Rat bestimmt in pervertierter Ausnutzung seines
Privilegs, über die Aufnahme neuer Schwestern
zu entscheiden, dass überhaupt keine Schwester
mehr aufgenommen werden darf. Damit ist das
Kloster zum Aussterben verurteilt.
Willibald schickt den Schwestern Bücher zum
Trost, darunter Augustinus' «Über den freien
Willen», und schreibt gegen Ende der zwanziger
Jahre, wahrscheinlich gemeinsam mit Caritas,
eine «im Namen der Schwestern verfasste
Verteidigungsrede, die Rechenschaft über ihr Leben
und ihren Glauben gibt, auf die Schmähung der
Feinde antwortet und beantragt, sie nicht mit
Gewalt aus dem Kloster zu entfernen».8 So der
vollständige Titel. Diese «Schutzschrift»'', eine historisch

überaus wertvolle Quelle9, erreicht aber auch
nicht mehr, als dass die Schwestern beieinander
bleiben dürfen bis zum Tod der letzten Klarissin,
159010.

«Gediddig in der Trübsal, fröhlich in der
Hoffnung»

Dieses Pauluswort kann man über die Jahre



33

schreiben, die Caritas nach diesen Sturmzeiten
mit ihren Schwestern verlebte. Es sind nach wie
vor harte und schmerzvolle Jahre. Sie haben es

überstanden, dass man versucht hatte, ihnen den
Boden unter den Füssen wegzuziehen, ihnen
ihren Glauben, ihren Stand, ihre Gelübde wertlos
zu machen. Wie sehr muss Caritas es verstanden
haben, sie innerlich zu halten, zu festigen, ihnen
das Wort der Schrift, das Stundengebet der Kirche

wirklich zum lebendigen Brot werden zu
lassen, die Gemeinschaft zum bergenden Lebensraum

zu machen, der sie trug. Man muss es sich
einmal bewusst machen : da ist kein Prediger, der
sie belehrt (ausser den aufgezwungenen, die sie
zum Abfall bewegen sollen), kein Beichtvater, der
ihnen rät, kein Sakrament. «Wir sind seither der
Beicht, des hochw. Sakraments und aller christlichen

Sakramente beraubt auch in Todesnot;
wie denn unsere liebe Mitschwester C. L. selig im
Vertrauen auf die Gnade und Barmherzigkeit
Gottes gestorben ist ; obwohl sie von Grund ihres
Herzens das hochw. Sakrament begehrte, wollte
sie sich aber nicht in Gefahr des Irrglaubens
begeben. Gott im Himmel sei dieser geistliche
Mangel geklagt» (Denkwürdigkeiten, Krabbel
S. 111). Das gleiche Entbehren, über einen
Zeitraum von bereits fünf Jahren, beklagte die
«Schutzschrift» Willibalds.
In den allerletzten Jahren scheint dann einige
Male ein Franziskaner von Bamberg verkleidet
nach St. Klaren gekommen zu sein, der die Messe
gefeiert und die Sakramente gespendet hat (Seite
233). Caritas muss noch ohne jede sichtbare Hilfe
ihre Schwestern «im Glauben erhalten und
trösten», so wie diese es im Nachruf dankbar bestätigen.

Uber eine besondere Weise der Stärkung im
Glauben unterrichtet uns das sogenannte «Gebetbuch

der Caritas Pirckheimer»11, ein etwa 300
Blätter umfassendes, handgeschriebenes Büchlein.

Man darf annehmen, dass einige dieser
Gebete von der Äbtissin für die besondere geistliche
Notlage ihres Klosters verfasst wurden ; so beginnt
eine Beichtandacht: «O Herr Jesu Christe, Du
oberster Priester, ich bekenne vor Dir alle meine

Sünden» (zit. Krabbel S. 222). Das ist fast eine
Wiederholung dessen, was Caritas den Abgesandten

des Rates entgegnet hatte: «Wir wollen, wenn
es nicht anders sein kann, die Beicht entbehren
und unsere mannigfachen Sünden dem beichten,

dem alle Abgründe der Herzen offenbar
sind, und unsere ganze Hoffnung auf Seine
grundlose Barmherzigkeit setzen» (Denkwürdigkeiten,

S. 116). Ähnlich heisst es in einer
Kommunionandacht: «Und so ich Dich nicht leiblich
empfangen kann, so bitte ich Dich, dass Du Dich
mir geistlich gibst und ich darin nicht weniger
Frucht empfange als durch den leiblichen Genuss
(a.a.O. S. 223). Und: «Ker dich nur nit ab von
mir durch verzagte verzweyffelte kleynmutigkeit,
so ker ich mich zu dir durch meyn parmherzig-
keit»12, lässt das Gebetbuch Gott zur Seele sagen.
Gegen all solche «verzweyffelte kleynmutigkeit»
versteht Caritas es immer wieder, die hochgemute
Hoffnung lebendig zu erhalten.

Wie sehr die Schwestern tatsächlich dank der
Führung ihrer Äbtissin «fröhlich in der Hoffnung» zu
sein vermögen, das beweist besonders anschaulich
das Fest ihres 25jährigen Amtsjubiläums 1529,
zugleich das 50. ihres Klostereintritts, von dem
ihre Nichte Katharina, die Tochter Willibalds, in
einem ausführlichen Brief an ihren Vater erzählt.
Wohl ist die «Mutter» schwach und hat schon
lange ein schmerzhaftes Steinleiden, aber sie feiert

mit ihren Töchtern einen wahrhaften Freudentag.

Zur Mette kommen alle Schwestern mit
brennenden Kerzen, die Mutter bekommt einen
Kranz aufgesetzt; vor dem verschlossenen Tabernakel

singen sie die Messe; «der ganze Konvent
kniete davor und es war uns, als empfingen wir
die hl. Kommunion. Wir trösteten uns mit dem
Spruch des hl. Augustinus: ,Crede et manducasti'
— ,glaube und du hast empfangen'.»13
Caritas überrascht die Schwestern sogar mit einem
Geschenk: sie hat jahrelang gespart und Ringlein
machen lassen (die bei den Klarissen nicht üblich
sind) ; vor dem Altar sitzend, steckt sie einer
jeden Schwester unter herzlicher Umarmung einen
Ring an, «zum Zeichen einer neuen Vermählung



34

mit ihrem Gesponsert, weil wir bisher in Treue zu
Ihm gehalten» (ebda).
Auch bei Tisch ist herzliche Freude. Die Mutter
gönnt ihnen reichlich den von Freunden gestifteten

guten Wein, und am Abend schlägt sie sogar
das Hackbrett, und die Schwestern tanzen dazu.

«Unsere getreue, nützliche, würdige, liebe Mutter»

14

Die Freude eines besonderen Festtages hebt das
Leid nicht auf. Ein Schmähgedicht, im gleichen
Jahr verbreitet, versucht, Caritas' Namen in den
Schmutz zu ziehen. Ein grosser Schmerz ist der
Tod Willibalds 1530, auch er muss im lutherischen

Nürnberg ohne Sakramente sterben.
Zwei Jahre später, 19- August 1532, in der Oktav
der hl. Klara, stirbt Caritas. Ihr «kühner Mut»,
ihre starkmütige Hoffnung bleibt den Schwestern
als Vermächtnis. Sie bestätigen ihr, dass sie
«ritterlich und standhaftiglich für sich und uns
gestritten hat in den allerbetrübtesten, beängstigten
Jahren, da sie allerbeständiglichst verharrt hat bis
ans Ende» (Nachruf, Krabbel S. 231).

1 Gerta Krabbel, Caritas Pirckheimer, Ein Lebensbild aus der
Zeit der Reformation, Münster 3 —41947. Alle nur mit
Seitenzahlen versehenen Zitate stammen aus diesem Buch.

2 Briefe von, an und über Caritas Pirckheimer, textkritisch
hrsgg. von Dr. Josef Pfanner, Quellensammlung, Drittes
Heft, als Manuskript gedruckt, Landshut 1966.

3Joseph Lortz, Die Reformation in Deutschland, 2 Bde.,
Freiburg 21940, Bd. I S. 11.

4 Die «Denkwürdigkeiten» der Caritas Pirckheimer,
Quellensammlung (vgl. Ziffer 2), Zweites Heft, Landshut 1962.

5 Denkwürdigkeiten, zit. b. Krabbel S. 143.
6 Denkwürdigkeiten, zit. b. Krabbel S. 93-
7 Denkwürdigkeiten a.a.O. S. 131.
8Mit ausführlichen Zitaten bei Krabbel, a.a.O. S. 198—207.
9 Vollständiger lateinischer Text im Anhang zu Bd. III der

Quellensammlung: «Briefe», S. 286 f.
10 Dr. Johannes Kist, Charitas Pirckheimer. Ein Frauenleben

im Zeitalter des Humanismus und der Reformation, Bamberg

1948,S.114.
11 Gebetbuch der Caritas Pirckheimer, Quellensammlung,

Erstes Heft, hrsgg. von Dr. Josef Pfanner, als Manuskript
gedruckt, Landshut 1966, Landshut 1961.

12 «Gebetbuch», Quellensammlung S. 36.
13 Zit. b. KrabbelS. 213ff.
14 Nachruf, zit. b. Krabbel S. 231.

Vom Mariasteiner
Kirchenschatz
Der marianische Kelch

P. Bonifaz Born

Es war eigentlich reiner Zufall, dass aus der
berühmten Werkstatt Läublins eine vortreffliche
Arbeit ihren Weg nach Mariastein fand. Der
Schaffhauser Goldschmied war oft unterwegs, um
Aufträge einzuholen. Er hatte auch immer fertige
Werkstücke bei sich, um sie seiner Kundschaft zu
zeigen oder gar gleich zu verkaufen. Im Sommer
1716 sprach er auch in Mariastein vor und erhielt
von Abt Maurus Baron (1710—1719) ein Saphirkreuz1,

das er in Gold neu fassen sollte. Bei dieser
Gelegenheit wird ihm der prachtliebende Abt
wohl auch den marianischen Kelch2 abgekauft
haben.

Der Künstler
Hans Jakob Läublin d.J. wurde 1664 in
Schaffhausen geboren; sein Tauftag ist der 4. Februar.
Aus seiner Kinder- und Jugendzeit ist weiter
nichts bekannt, ausser dass ihn sein Vater schon
sehr früh in seine Werkstatt mitnahm und ihn mit
den Geheimnissen der Goldschmiedekunst
vertraut machte. Seine Lehre machte er aber in einer
fremden Werkstatt. Diese Zeit wie auch seine

Wanderjahre sind noch zu wenig erforscht. Es

gibt aber Hinweise, dass sich Läublin längere Zeit
in Augsburg, im Zentrum der Goldschmiedekunst,

aufgehalten hat.
Mit 23 Jahren, am 31. Oktober 1687, wird H.J.
Läublin d.J. als Meister in die Zunft der
Goldschmiede zu Schaffhausen aufgenommen. Mit
den verschiedenen Vorschriften kommt er, wie
übrigens sein Vater auch, schon bald in Konflikt.


	Caritas Pirckheimer (1467-1532)

