
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 54 (1977)

Heft: 1

Artikel: Das christliche Abendland im Bann östlicher Mediation

Autor: Wunderli, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5

Das christliche Abendland
im Bann
östlicher Meditation
Dr. med. Jürg Wunderli, Stadtarzt in Zürich

Parallele zurAntike?
Verheissungsvoll erklang in einer morsch gewordenen

Antike der Ruf «Ex oriente lux!» (Licht aus
dem Osten!). Erstarrt waren die altehrwürdigen
religiösen Traditionen, und voll Hoffnung hielt
man Ausschau nach den geheimnisvollen Kulten
und Mysterien der nahöstlichen Welt, nach den
ägyptischen Isis und Osiris und nach dem altarischen

Lichtgott Mithras. Eine andere Religion des

Ostens, das Christentum, trug freilich über all
diese Konkurrenten den Sieg davon.
Schon vor über fünfzig Jahren hat einer der
bedeutendsten Religionsforscher, der. Marburger
Professor Friedrich Heiler, von einer Auferstehung

des Rufes «Licht aus dem Osten» gesprochen

: «Unsere Zeit gleicht in verblüffender Weise
der ausgehenden Antike, gerade in religiöser
Hinsicht. Ein riesenhafter Zersetzungsprozess hat die
alten christlichen Kirchen ergriffen, und dennoch
hat der Zweifel an der christlichen Wahrheit die
religiöse Sehnsucht nicht matter gemacht,
sondern brennender und leidenschaftlicher Birgt
nicht das alte Wunderland Indien geheimnisvolle
religiöse Schätze, in denen die zermürbte und
ermattete Kulturwelt des Abendlandes Rettung und
Trost zu finden vermag?» (F. Heiler: «Die
buddhistische Versenkung», München 1922).

Zersetzung der ererbten Kultur
Was aber vor fünfzig Jahren gültig war, ist es heute

noch viel mehr. Der Zersetzungsprozess nicht
nur der Kirchen, sondern unserer Kultur hat nach
einem weiteren Weltkrieg und einer fast totalen
Vermaterialisierung und Verkommerzialisierung
unserer Gesellschaft und unseres Lebens noch viel
weiter um sich gegriffen ; ebenso hat sich jedoch
die Sehnsucht nach innerem Frieden und etwas
Neuem, das wieder Licht in unser Dasein zu
bringen vermöchte, intensiviert. Schon diese
Tatsache allein verbietet uns, im seit einigen Jahren
stets zunehmenden Trend zur östlichen Meditation

bloss eine Modeerscheinung zu sehen,
obwohl sie das in vielen Fällen zweifellos auch ist.

Meditation zur «Entstressung»
Sehr viele Abendländer benützen die östliche
Meditation als ein Mittel, um gestärkt den Stress
des Alltagskampfes bestehen zu können. Besonders

die Transzendentale Meditation preist ihre
Meditationsmethode als hervorragendes Mittel
der Entstressung aller Art, zur Stärkung des

physischen und psychischen Wohlbefindens sowie
der Konzentrationsfähigkeit. Es gibt spezielle
Meditationskurse für Manager und Wirtschaftskapitäne.

All dies ist gewiss legitim, vermag aber die
Hintergründe des Trends zur östlichen Meditation
nicht zu entschleiern.

Einseitige Verstandespflege
Von jeher gehörte es zum Wesen der abendländischen

Kultur, dass der Verstand besonders betont
wurde. Mit den vorsokratischen Philosophen
begann das immer eifrigere Erforschen der Welt und
ihrer Objekte. Diese Tätigkeit setzt voraus, dass

der Mensch als Subjekt mit seinem Verstand eine
konsequente Trennung vom zu untersuchenden
Objekt vornimmt. Dieses wird völlig
vergegenständlicht, analysiert, allseitig erforscht und
zerpflückt. Nur auf dieser Grundlage ist der
wissenschaftliche und technische Fortschritt möglich,
und auf solchem vergegenständlichenden Analysieren

beruht der Siegeszug der abendländischen
Wissenschaft und Technik. Immer mehr machte



6

so der Mensch die Natur sich dienstbar, in Erfüllung

des biblischen Auftrags : «Seid fruchtbar und
mehret euch und füllet die Erde und machet sie
euch Untertan» (Genesis 1, 28).
Heute hat man begonnen, die Schattenseiten dieses

Siegeszuges einzusehen ; die Reaktion besteht
nicht selten im Bedürfnis, sich von einer Zivilisation

abzuwenden, die offensichtlich an einem
höchst kritischen Wendepunkt angelangt ist.
Formen der Abkehr sind Studentenrevolten,
Blumenkinder, Stadtflucht, Jesus-People, meditative
Bewegungen aller Art — im einzelnen sehr
unterschiedliche Erscheinungen, die aber alle den
nagenden Zweifel an der Wertordnung unserer
Zivilisation gemeinsam haben. Besonders schmerzlich
empfinden viele die einseitige Ausrichtung unserer

Kultur auf Leistung und Verstand. Wenn
man nämlich nur mit dem Verstand zerpflückt
und analysiert, um zu erforschen und dienstbar
zu machen, entgleitet einem das unmittelbare
Erleben. Ich kann keinen Sonnenuntergang,
keine Naturstimmung unmittelbar erleben, wenn
ich dies als reiner Verstandesmensch tun will. Ich
kann auch keinem Mitmenschen, keinem Du
wirklich begegnen, wenn Mitmensch und Du
blosse Objekte für mich sind. Es handelt sich hier
nicht nur darum, dass zum ganzheitlichen
psychischen Erleben neben der intellektuellen auch
die gemütshafte Seite der Persönlichkeit gehört,
sondern dass unmittelbares Erleben darin besteht,
die Natur, die Umwelt auch als Einheit, als Ganzheit

zu erfahren.

Sinnverlust
Die erwähnte Entwicklung des Abendlandes,
verbunden mit dem Glauben an eine ständige
Emanzipation und Höherentwicklung, hat zu
einer Identitätskrise geführt. Diese betrifft nicht
nur Gesellschaft und Zivilisation im allgemeinen,
sondern durchaus auch das einzelne Individuum.
Viele Menschen, überraschenderweise ganz
besonders auch junge, finden in ihrem Dasein
keinen wirklichen Sinn und sind sich selbst
entfremdet. Der Wiener Psychotherapeut Viktor
Frankl spricht von einer «existentiellen Frustra¬

tion», die vielleicht noch häufiger sei als die so viel
zitierte sexuelle Frustration. Als Beispiel führt er
eine Untersuchung bei 500 Lehrlingen an,
wonach das «existentielle Vakuum» innerhalb der
letzten zwei bis drei Jahre von 30—40 Prozent
auf 70—80 Prozent gestiegen sei (V. Frankl: «Der
Wille zum Sinn», Bern 1972).

Aufbruch nach «innen»
Es darf positiv gewertet werden, dass zahlreiche
Menschen aufbrechen in der Suche nach sich
selbst, um die eigene Identitätskrise zu beheben.
Zuweilen wollen sie auch durch die Wendung
nach innen auf verschiedenste Art und Weise in
neue Welten vorstossen, ihr Bewusstsein «erweitern».

Jedenfalls steht die Entdeckung der Innenwelt

und damit das innere Erleben oft im Gegensatz

zur äusseren Tätigkeit.

Kirchen: Am religiösen Bedürfnis vorbei.
Auch der Zersetzungsprozess der christlichen
Kirchen hat zu einem ungeahnt grossen Vakuum
geführt ; denn dieser bewirkt keineswegs ein Absterben

der wirklichen religiösen Sehnsucht. Die
überspitzte Kritik der dialektischen Theologie an
der Religion «als menschlichem Weg zu Gott»
und damit als «schroffem Gegensatz zum christlichen

Glauben» trägt bedenkliche Früchte. Den
modernen Menschen beeindruckt es kaum mehr,
wenn ihm die Kirche predigt, er habe auf das
überlieferte «Wort Gottes» zu hören, und ihm ein
anderes Verhalten als Ungehorsam vorhält. Die
Unterdrückung der eigenen mystischen Traditionen

und die Disqualifxzierung religiöser
Sehnsüchte, Empfindungen und Ahnungen als
«subjektiv» und damit letzten Endes als «gottlos»
(es handle sich nicht um den Gott Jesus Christus,
sondern um menschengeschaffene «Götter»)
besonders innerhalb der protestantischen Kirche
stehen im diametralen Gegensatz zum Wunsch
des modernen Menschen, der seinen eigenen,
persönlichen Weg zu Gott sucht und Gott in sich
selbst begegnen möchte.
Die tiefste Wurzel des Trends zur östlichen
Meditation ist also religiöser Natur. Jedenfalls



7

sucht der abendländische Mensch auf breiter
Front nach einer Alternative, nach einem
Gegenmodell, und dieses scheint ihm der asiatische Weg
«nach innen» anzubieten.

Erscheinungsformen östlicher Meditation im
Westen
Wir wollen zunächst einen kurzen Blick auf die
Erscheinungsformen östlicher Meditation im
Westen werfen. Wir gehen auf die Pilgerfahrt
westlicher Jugend nach Asien und die daraus
entstandene Subkultur nicht ein, bedenken aber,
dass auch hier abwertende Schlagworte wie
«Indienschwärmerei» der Sache keineswegs
gerecht werden. Auch die Vermittlung einiger dem
Yoga entlehnter Körperhaltungen (Asanas) und
Atemübungen (Pranayamas) durch zahlreiche
Bücher, Yoga-Schulen, Fernsehen usw. interessiert

uns an dieser Stelle nicht, da solches Tun —
das ich keineswegs als generell zwecklos und
unnütz disqualifizieren möchte — jedenfalls unserer

eigenen Gymnastik bedeutend näher steht als

seinem geistigen, in der hinduistisch-buddhisti-
schen Tradition wurzelnden Grundgehalt. Wirklicher

Yoga hat weder mit Sport noch mit Fitness-
Training oder Heilgymnastik etwas zu tun,
sondern ist ein meditativer Weg zur Selbsterfahrung,
der Körperhaltungen (Meditationssitz) und
Atemübungen (zur Beruhigung des Gemütes) nur
gerade als Hilfsmittel benützt.

Transzendentale Meditation
Während nun die Mehrheit unserer Yoga-Schulen
einen westlichen, auf die Körperfunktionen
konzentrierten «Yoga» vermittelt, gibt es andere,
die bewusst auch meditative Techniken fördern
wollen. Ob dies gleichzeitig geschehen soll mit
Unterweisung der zugrunde liegenden hinduisti-
schen Religionsphilosophie oder ob man von
solchem Hintergrund abstrahieren kann, etwa gar
durch Einbau christlicher Grundgehalte, darüber
gehen die Meinungen sehr weit auseinander.
Eindeutiger präsentiert sich die Situation, wenn wir
das Wirken indischer «Meisten (Gurus) im Westen

betrachten. Besonders die USA haben eine

Inflation von Swamis erlebt, die zur Gründung
von Dutzenden, vielleicht sogar Hunderten von
Gruppen und Zentren geführt hat. Der, was die
Quantität seiner Bewegung betrifft, weitaus
bedeutendste dieser «Meister», auch in Europa, ist
der bei uns als Guru von Seelisberg bekannte Ma-
harishi Mahesh Yogi mit seiner von ihm gegründeten

Transzendentalen Meditation als der
Wissenschaft vom Sein und der Kunst des Lebens» —
nach dem Titel seines Basislehrbuches. In diesem
wird die Transzendentale Meditation TM) als
wissenschaftlicher Weg zum reinen, kosmischen
Sein dargestellt, das als Fundament alles Existierenden

die Quelle aller Materie, aller Energie und
aller Gedanken sei. Die Technik der TM sei
höchst einfach und insbesondere an keinerlei
Voraussetzungen gebunden, ausser dem Wunsch,
«glücklich» zu werden, und der Entrichtung eines
Obolus bei der Initiation des Anfängers. Mit Hilfe
dieser Technik gelinge es, zu «transzendieren» ;

es ereigne sich der umgekehrte Vorgang von der
Schöpfung zurück zum Abstrakten, Absoluten,
zum reinen Sein. Über die eigentliche Technik
erfährt man in den offiziellen Schriften nichts;
tatsächlich besteht sie in der stillen oder lauten
Wiederholung einsilbiger Laute, die mit einem
Nasal enden, wie z. B. Aim, Hrim oder Krim. Es
handelt sich dabei, was die TM als «moderne»
Technik geflissentlich verschweigt, um
jahrtausendealte hinduistische Mantras, das heisst
geheime Silben, die eine indische Gottheit
«repräsentieren». Die wesentliche Wurzel der Mantra-
Meditation ist magischer Natur, indem die betreffende

Gottheit durch die murmelnde Wiederholung

«ihrer» Silbe gezwungen werden soll, in den
Dienst des betreffenden Menschen zu treten.
Es geht hier nicht darum, an der TM ausführlich
Kritik zu üben ; persönlich halte ich ihre
Versprechungen für hochstaplerisch, ihre Behauptung,
man könne auf «kinderleichte» und
voraussetzungslose Weise zur höchsten Gotterfahrung
kommen, für ebenso falsch wie verführerisch. Der
Indologe Ernst Gogler warnt davor, dass derjenige,

der sich auf eine östliche meditative Technik
einlasse, von Bildern und Gedanken überfallen



8

werden könne, mit denen er ohne die Führung
eines vertrauenswürdigen und in der Meditation
erfahrenen Menschen kaum fertig werde; die
Ausbildung der sogenannten «Checker»
(fortgeschrittene TM-Anhänger, die die Meditation
anderer zu kontrollieren haben) genüge aber diesen
Ansprüchen in keiner Weise.

Divine-Light-Missionen
Das «Knowledge» (Wissen), das den Schülern der
Divine-Light-Mission mit ihrem Oberhaupt Gum
Maharaj-ji (dieser wurde im Frühjahr 1975 von
seiner eigenen Mutter allerdings abgesetzt, weil er
statt eines heiligmässigen Lebens das eines Playboys

führe) vermittelt wird, besteht aus
Atemübungen, einer Mudra (einer bestimmten Yoga-
Übung, bei der mit den verschiedenen Fingern
Ohren, Augen, Nasenlöcher und Mund verschlossen

werden) und der Meditation des Mantra
So'ham. Dieses bedeutet nach Ernst Gogler: Er
— ich, wobei «Er» hier heisst «Gott». Mit dem
Mantra wird die Identität mit Gott suggeriert.
Es mag interessieren, dass auch das in anderem
Zusammenhang zu trauriger Berühmtheit gelangte

Divine-Light-Zentrum (DLZ) in Winterthur
mit seinem geistigen Führer Swami Omkarananda
die Mantra-Meditation praktiziert.

Methoden des Zen-Buddhismus
Schliesslich darf der Hinweis nicht fehlen, dass
buddhistische Meditationsmethoden, besonders
solche des fernöstlichen Zen, in zunehmendem
Ausmass Verbreitung in katholischen — aber
kaum bisher in protestantischen — kirchlichen
Gruppierungen, Exerzitienhäusern usw. Eingang
gefunden haben. Als Beispiele mögen in der
Schweiz das Bildungshaus Bad Schönbrunn (Kanton

Zug), in Deutschland das Meditationszentrum
Exercitium Humanum in Tholey (Saar)

erwähnt werden. Geistliche wie der Jesuitenpater
H. Enomiya-Lassalle tragen zur fruchtbaren
Vermittlung fernöstlicher Methoden und Erfahrungen

Entscheidendes bei, da sie eine intensive
Schulung in japanischen Zen-Klöstern erlebt
haben.

Die Voraussetzung der Meditation
Im folgenden soll mit wenigen Worten eine
selbstverständlich sehr notdürftige Charakteristik
der östlichen Meditation versucht werden.
Voraussetzung für jede Meditation ist die Stille und
eine weitgehende «Introversion» als «Abschalten»
der Aussenwelt, wie sie der klassische Yoga besonders

radikal verlangt (vgl. die fünfte Stufe des

achtgliedrigen Pfades von Ratanjali: Pratyahara).
Während nun aber der Westen und mit ihm
die christliche Kirche die Meditation nicht selten
als «nachdenkendes Eindringen in eine Sache»

(so W. Trillhaas in Band 4 des Lexikons «Die Religion

in Geschichte und Gegenwart») rationalistisch

auffasst, hat die östliche Meditation ein

ganz anderes Ziel, geht es ihr doch letztlich um
ein Leerwerden des Bewusstseins von Gedanken,
ja von Inhalten überhaupt. In typischer Weise
kommt dies schon am Anfang der klassischen

Yoga-Sutren von Batanjali zum Ausdruck, wenn
es heisst :

I. 2. Der Yoga ist das Zur-Ruhe-Bringen der

Bewegungen der inneren Welt.

Der Yogaschlaf
Der achtgliedrige Pfad der genannten Sutren
vermittelt in einzigartiger Systematik und Konsequenz

die Methode, um das Ziel zu erreichen.
Entscheidend ist jedoch die Frage : Wozu soll unser

Bewusstsein leer und inhaltslos werden? Wie
der 1950 verstorbene Ramana Maharshi in Tirru-
vannamalai, der vielleicht grösste Heilige des
modernen Indien, einmal erklärt hat, gabelt sich

genau hier, in der Zielsetzung, der Weg: Eine
Möglichkeit ist der sogenannte Yogaschlaf; das

Bewusstsein ist dann in einem Trancezustand
weitgehend erloschen und leer von Bildern ; dieses

Erlebnis wird innerlich als friedvoll und beseligend

empfunden, wahrscheinlich deshalb, weil
der Geist ins Unbewusste abgleitet und die
quälenden Realitäten des Innen- und Aussenlebens
nicht mehr bewusst werden. Es mag berechtigt
sein, die Elueht in solche Zustände mit einem
Drogenrausch zu vergleichen ; denn hier wie dort
handelt es sich um das Eintauchen in ein Schein-



9

paradies. Persönlich zweifle ich nicht daran, dass

gerade die von indischen Gurus im Westen
verbreitete Mantra-Technik in hohem Masse geeignet
ist, Trancezustände zu erzeugen. Die glaubwürdigen

Berichte der TM, durch ihre Methode seien in
den USA Drogensüchtige (dauernd?) geheilt
worden, erscheinen von daher in einem besonderen
Licht.

Mystisches Eintauchen in die «Allgottheit»
Der zweite Weg östlicher Meditation — und auf
ihn berufen sich die wirklichen Autoritäten des

geistigen Lebens — ist ganz anderer Art; das
Leerwerden des Bewusstseins soll einerseits zum
Absterben des persönlichen Ich-Zentrums führen,
anderseits, und gerade dadurch, zur Öffnung für
das Transzendente. Ziel ist das Aufleuchten des
Göttlichen in unserem Innern und damit das
mystische Eingehen in die «Allgottheit». Yoga und
buddhistische Meditationsarten unterscheiden
sich vor allem darin, ob konkret von Gott und
einem göttlichen «Selbst» als Wesenskern des
Menschen gesprochen wird oder über diese letzten,
transzendenten Fragen Stillschweigen herrscht.
Der Zen-Buddhist pflegt beispielsweise auf Fragen

nach dem unsagbaren Wesen der Erleuchtung
mit Gelächter und zuweilen geradezu anekdotischen

Paradoxien zu antworten. Gemeinsam ist
aber, dass der Bewusstseinszustand der erleuchtenden

Meditation hellklar, ja überklar ist trotz
dem Fehlen von Bewusstseinsinhalten — eine
Tatsache, die man rational überhaupt nicht
verstehen kann — und nach östlicher Auffassung zur
geistigen Verwandlung der Persönlichkeit bzw.
zur Erlösung führt.

Parallelen zu christlicher Mystik
Viele wichtige, vor allem auch theologische
Fragen, die sich in diesem Zusammenhang stellen,
können hier nicht besprochen werden. Bedeutsam
ist jedoch, dass gerade da der Versuch katholischer,

weit seltener protestantischer Meditationslehrer

einsetzt, östliche Techniken für den
christlichen Weg zu Gott intensiv zu benutzen. Als
Beispiel erwähne ich ein Buch des Leiters des ka¬

tholischen Meditationszentrums Exercitium
Humanum, Willi Massa, das überraschende und sehr
bedenkenswürdige Parallelen zwischen Zen und
den Meditationsempfehlungen eines anonymen
Kartäusermönches, der im 14. Jahrhundert lebte,
aufzeigt. Dass von daher «christliches Zen» propagiert

wird (so auch der Untertitel der erwähnten
Schrift), erstaunt nicht, macht aber die hier nicht
weiter zu verfolgende Frage nur um so dringlicher,

ob so etwas überhaupt möglich ist und,
wenn ja, unter welchen Voraussetzungen.

Eine tiefgründige Zeiterscheinung
Wenn es nun darum geht, zu einer Konklusion zu
kommen, dürfen wir nicht in den Fehler verfallen,

den breiten Strom jener, die sich mit asiatischen

Meditationsformen beschäftigen, mit den
pauschalen Etiketten «Schwärmerei» oder
«oberflächlicher Modetrend» abzutun. Dass viele von
denen, die nach Osten blicken, sich mit
entsprechendem Jargon beladen, berechtigt nicht dazu,
nun selbst mit Jargon eine ernsthafte und, wie wir
gesehen haben, tiefgründige Zeiterscheinung
erledigen zu wollen. Ebenso untauglich erweist sich
heute die Verallgemeinerung der Meinung
C. G. Jungs, wonach bei der «so oft versuchten
Nachahmung und Anempfindung östlicher
Praktiken» in der Regel nicht viel mehr herauskomme
als «eine besonders künstliche Verdummung
unseres westlichen Verstandes» (in: «Sämtliche
Werke», Band 11, «Zur Psychologie westlicher
und östlicher Religion», Ölten und Freiburg i. Br.
1973).

Gefahren
Gefahren der unkritischen Übernahme östlicher
Methoden sind freilich nicht zu verkennen. Ein
unreflektierter Synkretismus, der Krethi und
Plethi vermengt und aus solchem Konglomerat
die subjektiv wohlschmeckendsten Kosinen
herauspickt, kann keine wirkliche Blutauffrischung
des abendländischen Menschen bewirken. Gefährlicher

noch ist eine extreme Introversion, die zu
einer apathischen Abkehr vom lebendigen Alltag
führt. Die Meditation darf uns nicht in uns selbst



10

abkapseln, in ein isoliertes Für-sich-Sein ; sie darf
uns nicht den Pflichten und Aufgaben des

Alltags, dem Mitmenschen und dem ln-der-Welt-
Sein entfremden. Meditation wird erst dann
wesentlich, wenn sie uns im Gegenteil Gott und
dem Du näherbringt. Dass eine solipsistische
Meditation im Osten selbst keineswegs selten
angetroffen wird, darf ebensowenig übersehen werden
wie die Tatsache, dass sich die asiatischeJugend in
breitem Masse den marxistischen Ideen öffnet
und verständnislos dem abendländischen Treiben
gegenübersteht, das gerade die in ihren Augen
«reaktionären» Praktiken und Traditionen zur
Gesundung für die eigene Identitätskrise benutzen
will.

Eine grosse Chance
Nach meiner Meinung kann in der Öffnung für
das geistige Erbe Asiens ohne Zweifel eine grosse
Chance liegen, die abendländische und die eigene
Krise der Veräusserlichung, des Rationalismus,
der technischen Machbarkeit aller Dinge und des
Selbstverlustes zu überwinden. Voraussetzung ist
aber die nicht bloss theoretische Auseinandersetzung,

sondern der Mut zur persönlichen Erfahrung,

vor allem zur Erfahrung der schöpferischen
Stille anstelle des Geschwätzes. Eine auf gegenseitigem,

lebendigem Austausch beruhende Begegnung

mit dem Osten, die die Werte der eigenen
Tradition nicht wie ein abgetragenes Kleid
wegwirft, die sich dem Osten nicht unkritisch vor die
Füsse wirft, kann uns bei der Verwirklichung eines
alten Ideals helfen, des Ausgleichs zwischen aktivem

und beschaulich-kontemplativem Leben, des

«ora et labora» der christlichen Mönche. Wer
allerdings glaubt, der Einbruch des Transzendenten
sei «machbar» — eine Auffassung, für die zahlreiche

historische Yoga-Autoritäten mitverantwortlich
sind —, wird Steine anstelle von Brot ernten.

Literaturhinweise
1. Ernst Gogler: Yoga in Ost und West, in: Wanderer von

Land zu Land (herausgegeben vom Schweizerischen
Evangelischen Missionsrat),Nr. 3/4, 1975/76.

2. J.W. Hauer: Der Yoga (mit Textstellen und vollständiger
Übersetzung der Yoga-Sutren), Stuttgart 1958.

3. Maharishi Mahesh Yogi: Die Wissenschaft vom Sein und
die Kunst des Lebens, Stuttgart 1969.

4. Willi Massa (Herausgeber): Der Weg des Schweigens,
christlichesZen, Kevelaer 1974.

5. Michael Mildenberger: Heil aus Asien? Hinduistische und
buddhistische Bewegungen im Westen, Stuttgart 1974.

6. Udo Reiter (Herausgeber): Meditation — Wege zum
Selbst, München 1976.

7. Jürg Wunderli: Licht aus dem Osten? Yoga im Westen,
Zürich 1974.

8. Jürg Wunderli: Schritte nach innen. Östliche Meditation
und westliche Mystik, Freiburg 1975.

Weiterführende Literatur: 6. und 8.


	Das christliche Abendland im Bann östlicher Mediation

