
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 5

Artikel: 50 Jahre seit der Krönung des Gnadenbildes

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


117

keinen geistig erwachten Menschen in Frage
kommt. Mitte heisst, um ein Zentrum des Lebens
zu wissen, um das sich alle Dinge in der Peripherie

anordnen. Die Mitte unseres Lebens ist einzig
und allein das Evangelium, von dem wir in einer
ganz neuen Sprache reden sollten. Wir müssen
uns neu, radikaler und ganz anders als bisher auf
die Mitte besinnen und von da aus das menschliche

Dasein durchdringen. Wir denken von der
Mitte aus und streben immer wieder zu der Mitte
hin, um uns nicht an des Randes Nebensächlichkeiten

zu verlieren. Mit einer Ausschliesslichkeit
ohnegleichen weisen wir auf die Mitte hin, die
uns das Wichtigste ist. Alles andere hat nur
sekundäre Bedeutung. Dies entspricht der benedik-
tinischen Geistigkeit. Wer diesen Ruf zur Mitte
überhört, der geht am Entscheidenden vorbei. In
unserer bedrohten Situation gibt es keine andere
Rettung als die unsichtbare Mitte, von der wir
geradezu in einem beschwörenden Ton reden möchten.

Das Evangelium ist die grosse Mitte; es

bedeutet uns die Kraft, die uns ermöglicht, das
Leben zu bestehen. Wir bekennen uns mit der ganzen

Leidenschaft unseres Wesens zum Evangelium

und leben von der Gewissheit, dass nur dieses

Evangelium imstande ist, die Menschen und
ihre Verhältnisse von Grund auf zu verändern.
Ich erinnerte am Anfang an die misstrauische
Prüfung des Totila, die Benedikt mit einer souveränen

Antwort bestand: «Lege ab, mein Sohn, lege
ab, was du anhast, das gehört nicht dir.» Um den
Schluss mit dem Anfang zu verbinden, wählen
wir — nach der Besinnung auf Benedikt — ein
Wort des Paulus, das auch vom Ablegen des alten
Menschen spricht, und fügen dann flüsternd, mit
leiser Freude, die Aufforderung desselben Mannes
hinzu : «Ziehet an den neuen Menschen, der nach
Gott geschaffen ist, in wahrhaftiger Gerechtigkeit
und Heiligkeit.»

50Jahre seit der Krönung
des Gnadenbildes
P. Hieronymus Haas

Die Krönung des hiesigen Gnadenbildes bedeutet
in der Geschichte unserer Wallfahrt eine gewisse
Wende. Die Krönung des Gnadenbildes durch
den päpstlichen Nuntius Luigi Maglione und die
Erhebung der Wallfahrtskirche zur Basilika minor
war für das unscheinbare Marienheiligtum an der
Nordwestgrenze unseres Landes ein Ereignis und
bedeutete grössere Öffentlichkeitswertung. Durch
das neu eingeführte Trostfest mit feierlicher
Prozession erhielt Mariastein neue, ungeahnte
Impulse. Seit diesem Datum kamen die Pilger
zahlreicher und häufiger, und die Marienverehrung
erfuhr eine intensive Förderung. Zudem wurde
das Gotteshaus in den folgenden Jahren einer
gründlichen Erneuerung unterzogen, und die
Verehrung des heiligen Mönchsvaters Benedikt
erhielt durch den einmaligen Bilderzyklus des
Basler Künstlers Lothar Albert neuen Auftrieb
und war beste Vorbereitung für die Rückkehr der
Mariasteiner Benediktiner aus ihrer Verbannung
in Bregenz (1941).
Der Grundgedanke dieser Krönung des

altehrwürdigen Gnadenbildes aber blieb unter den
vielen Festlichkeiten jener Tage beinahe verborgen

— Maria ist unsere Königin!



118

Diese Wahrheit wollte die Kirche durch die
Krönung des Gnadenbildes dem gläubigen
Pilgervolk wieder nahebringen. Denn Titel und
Gründe, auf die sich die königliche Würde Marias
stützt, finden sich von altersher überliefert im
Schrifttum der Kirche und in den Büchern der
heiligen Liturgie. Schon zu Beginn der Offenbarung

des Geheimnisses Christi, in der Stunde von
Nazareth, lesen wir über den Sohn, den die Jungfrau

empfangen wird : «Er wird Sohn des

Allerhöchsten genannt werden, und Gott der
Herr wird ihm den Thron seines Vaters David
geben, und er wird herrschen im Hause Jakob
ewiglich, und seines Reiches wird kein Ende sein»

(Lk 1,32). Ausserdem wird Maria «die Mutter des

Herrn» genannt (Lk 1,43). Daraus ergibt sich
mühelos, dass auch sie Königin ist, da sie ja den
Sohn geboren hat, der gleich im Augenblick der
Empfängnis der Menschennatur mit dem Wort
(logos) König war, auch als Mensch, und Herr
aller Dinge. Darum konnte der hl. Johannes
Damaszenus mit vollem Recht schreiben : «Sie ist
wahrhaftig die Herrin der ganzen Schöpfung
geworden, dadurch, dass sie Mutter des Schöpfers
ward,» (PG 99,1158). Darum darf auch der
Erzengel Gabriel als der erste himmlische Herold des

Königtums Mariens bezeichnet werden.
Überaus zahlreich sind die Zeugnisse der Väter
und der alten Kirchenschriftsteller, die von der
königlichen Würde Mariens sprechen. Vom hl.
Gregor von Nazianz wird Maria «Mutter des

Königs des ganzen Alls» genannt, und «Jungfrau-
Mutter, die den König der ganzen Welt geboren
hat» (Poemata dogmatica 18,58). Der hl.
Hieronymus schreibt in seinen erleuchteten
Ausführungen über Maria: «Man muss wissen,
dass Maria in der syrischen Sprache ,Herrin'
bedeutet.» Ähnlich sagt der hl. Chrysologus: «Der
hebräische Name Maria bedeutet im Lateinischen
Herrin. Es nennt sie also der Engel Herrin,
damit das magdliche Zagen von der Mutter des
Herrschers schwinde. Ihres Kindes Würde hat ja
bewirkt und erwirkt, dass sie als Herrin geboren
und Herrin genannt werde» (Horn, in S. Lucam
VII). Der hl. Germanus, Patriarch von Konstanti¬

nopel, spricht Maria an mit folgenden Worten:
«Setze Dich, o Herrin, denn da Du Königin und
glorreicher als alle Könige bist, geziemt es sich,
dass Du den höchsten Platz einnimmst», und
darum nennt er sie auch «Herrin aller Erdenbewohner»

(PG 98,303,315). Aus diesen und vielen
andern Zeugnissen der heiligen Väter haben die
Gottesgelehrten aller Zeiten die erhabene Lehre
über das Königtum Mariens geschöpft.
Die obersten Hirten der Kirche, die römischen
Päpste, haben es als ihre Pflicht erachtet, die
Verehrung des christlichen Volkes zur himmlischen

Königin zu fördern. Schon im 7. Jahrhundert

nannte Papst Martin I. (649—653) Maria
«unsere glorreiche Herrin», und Papst Gregor II.
(715—731) preist sie in einem Schreiben an den
Patriarchen von Konstantinopel, das am 7.
Ökumenischen Konzil verlesen wurde, «Herrin
aller Christen». Papst Sixtus IV. (1471—1484)
betont in seinem Apostolischen Schreiben «Cum
praeexcelsa», dass «Maria, die Königin, wachsame
Fürbitte einlegt beim König, den sie geboren hat»
(28.2.1476). Und Papst Benedikt XIV. (1740—
1758) nennt Maria erstmals «Königin des
Himmels und der Erde» (Gloriosae Dominae,
27.9-1748). Alle diese Aussagen zusammenfassend,

sagt der Kirchenlehrer Alfons von Liguori:
«Nachdem die Jungfrau Maria zur hohen Würde
erhoben wurde, Mutter des Königs der Könige zu
sein, hat die Kirche sie zu vollem Recht mit dem
Titel Königin geehrt» (Le glorie di Mara I.e. 1,1).

Maria als Königin in Liturgie und Volksfrömmigkeit

Die Liturgie des Ostens und Westens hat im
Verlaufe eines jeden Zeitalters den Lobpreis der
himmlischen Königin gesungen. So singt die
Armenische Liturgie zum Feste Mariae Himmelfahrt:

«O Gottesgebärerin, heute wurdest Du auf
den Wagen der Cherubim in den Himmel geleitet.

Es dienen Dir die Seraphim, und die
himmlischen Heerscharen neigen sich vor Dir»
(Hymnus zur Mette). In der byzantinischen
Liturgie heisst es am Sonntag nach Weihnachten:
«O Gerechter und Seligster (Joseph), da du aus



119

königlichem Geschlechte stammst, wurdest du
vor allem erwählt zum Bräutigam der reinen
Königin, die in unaussprechlicher Weise Jesus,
den König zur Welt bringen wird» (zur Mette).
Im äthiopischen Missale lesen wir: «O Maria,
Mittelpunkt der ganzen Welt, Du bist grösser als
die Cherubim mit den vielen Augen und als die
Seraphim mit dem Schmuck der sechs Flügel...
Himmel und Erde sind erfüllt von der Heiligkeit
Deiner Herrlichkeit.»
Die lateinische Kirche stimmt ein in den grossen
Hymnus an die Himmelskönigin in ihrem alten
Lied «Salve Regina», mit den frohen Antiphonen
«Ave Regina caelorum» (Gruss Dir, Königin der
Himmel), «Regina coeli, laetare» (Freu Dich, Du
Himmelskönigin).
Zu den vielen Zeugnissen von Liedern kommt
noch die Lauretanische Litanei, die Lieblingslitanei

des katholischen Volkes, in welcher Maria
in mannigfaltigen Anrufen als Königin geehrt
wird. Tatsächlich pflegen die Christen schon seit
Jahrhunderten das den Himmel und die Erde
umfassende Reich Marias zu betrachten beim
fünften Geheimnis des glorreichen Rosenkranzes,
das man die mystische Krone der himmlischen
Königin nennen kann. Auch die vom christlichen
Geist erfüllte Kunst stellt seit dem Konzil von
Ephesus (431) Maria als Königin und Kaiserin
dar, auf einem königlichen Throne sitzend, mit
königlichen Abzeichen angetan, mit der Krone
auf dem Haupt und mit dem Zepter in der Hand
und einer Schar von Engeln umgeben. Die
Ikonographie ist auch in bezug auf die königliche
Würde Marias zu jeder Zeit durch Werke von
höchstem künstlerischem Wert bereichert
worden. Die Päpste sind dieser Volksandacht
entgegengekommen und haben häufig, entweder mit
eigenen Händen oder durch ihre Delegaten und
Nuntien, Bilder der jungfräulichen Muttergottes
mit dem Diadem gekrönt.
Nach den Zeugnissen der Väter und nach der
Liturgie ist die Grundlage für die Königswürde
Mariens ohne Zweifel ihre Gottesmutterschaft.
Das betont vor allem der hl. Damascenus, wenn
er schreibt: «Sie ist wahrhaftig die Herrin der

ganzen Schöpfung geworden dadurch, dass sie die
Mutter des Schöpfers ward» (De Fide orthodoxa
l,c. 14 — PG 99,1158).
Doch ist Maria nicht bloss wegen ihrer göttlichen
Mutterschaft Königin zu nennen, sondern weil sie
einen besondern Anteil hatte am Erlösungswerk
Jesu Christi.
Papst Pius XI. schreibt zu diesem Thema:
«Welcher Gedanke könnte uns ansprechender
sein, als dass Christus nicht nur nach dem Recht
der Geburt über uns herrsche, sondern auch
durch sein erworbenes Recht, nämlich der
Erlösung? Wenn doch alle die vergesslichen Menschen
sich daran erinnern wollten, wieviel wir unserm
Erlöser gekostet haben: ,Ihr seid nicht mit
vergänglichen Werten, mit Gold und Silber
erkauft sondern mit dem kostbaren Blut Christi,
des Lammes ohne Fehl und Makel'» (1 Petr
1,18,19).
In der Durchführung dieses Erlösungswerkes war
die heilige Jungfrau Maria mit Christus aufs
innigste verbunden und erlitt die grausamen
Qualen Christi in ihrem mütterlichen Herzen
mit. «Wenn Maria im geistlichen Heilswerk mit
Jesus Christus, dem Ursprung des Heils, nach
Gottes Willen verbunden war, und zwar in
ähnlicher Weise wie Eva mit Adam, dem
Ursprung des Todes, so dass sich behaupten lässt,
unsere Erlösung sei durch eine gewisse Zurück-
führung auf den Anfang geschehen, eine Zurück-
führung, in der das Menschengeschlecht, wie es

durch eine Frau dem Tode verfiel, so auch durch
eine Frau gerettet wird» (Pius XII., Ad coeli Regi-
nam).
In der vollen, eigentlichen und absoluten
Bedeutung König ist nur Jesus Christus, Gott und
Mensch. Aber auch Maria, wenngleich in
bemessenem Grad und in analogem Sinn, nimmt
als Mutter des Erlösers, ihm zur Seite stehend im
Erlösungswerk, im Kampf mit seinen Feinden wie
in seinem Sieg über alle, auch an seiner Königswürde

teil. Denn aus ihrer innigsten Verbindung
mit Christus dem König empfängt sie das Ansehen

und die Hoheit, durch die sie Würde und
Glanz der gesamten Schöpfung übertrifft. Aus



120

ihrer engen Verbindung mit Christus stammt ihre
königliche Vollmacht, kraft deren sie die Schätze
des göttlichen Erlösers verteilen darf. Aus dieser
Verbindung mit Christus stammt die unerhörte
Wirkkraft ihrer mütterlichen Fürsprache beim
Sohn und beim Vater.
Es besteht darum kein Zweifel, dass die heiligste
Jungfrau in ihrer Würde alle Geschöpfe übertrifft
und, nach ihrem Sohn, den Vorrang vor allen hat.
Denn sie ist vom ersten Augenblick ihrer
Empfängnis an von einem solchen Ubermass der
Gnaden erfüllt worden, dass sie die Gnaden aller
Heiligen und Gerechten übertraf. Darum hat der
unaussprechliche Gott — wie Papst Pius IX. in
seinem Apostolischen Schreiben sagt — sie weit
vor der gesamten Engelwelt und allen Heiligen so
wunderbar mit der Fülle aller himmlischen Gaben
aus dem Schatz seiner Göttlichkeit überhäuft,
dass sie von jedem Makel der Sünde allzeit frei,
ganz schön und vollkommen, jene Fülle der
Unschuld und Heiligkeit besass, wie sie sich unter
Gott nicht grösser vorstellen lässt und wie sie

ausser Gott auch niemand gedanklich zu erfassen

vermag (Pius IX., Ineffabilis Deus, Acta Pii IX,
p. 597).
Dieser gleiche Papst, der das Dogma der
«unbefleckten Empfängnis Mariens» verkündet
hat, schreibt, dass Maria in wahrhaft mütterlicher
Gesinnung auf unsere Rettung bedacht ist und,
um das ganze Menschengeschlecht besorgt, vom
Herrn zur Königin des Himmels und der Erde
bestellt und über alle Engelchöre und Ordnungen
der Heiligen des Himmels erhöht, legt sie zur
Rechten des eingeborenen Sohnes, unseres Herrn
Jesus Christus, stehend, in wirkungsvollster Weise
ihre mütterliche Fürbitte ein und erhält, worum
sie bittet, und kann nie unerhört bleiben.» Dazu
bemerkt sein Nachfolger Papst Leo XIII. : «Der
allerseligsten Jungfrau Maria ist in der Austeilung
der Gnaden eine nahezu unermessliche Macht
verliehen», und Pius X. sagt dazu: «Maria übt
dieses Amt aus, wie kraft mütterlichen Rechts»

(Leo XIII., Enzycl. «Adiutricem populi», ASS,
1895, 28,130) — (Pius X., Enc. «Ad diem illum»,
ASSS, 1904, 36,455).

Aus diesen heiligen Erwägungen haben das christliche

Volk und vor allem die Künstler aller Nationen

Maria als Königin geehrt und gefeiert und in
ungezählten Darstellungen verherrlicht. So trug
auch das Gnadenbild von Mariastein seit
unvordenklichen Zeiten ein Diadem. Um diesen
Königsgedanken wieder dem christlichen Volke
näherzubringen, wurde schliesslich unser
Gnadenbild feierlich gekrönt durch den Vertreter des

Heiligen Vaters Papst Pius XI.

Krönung von Gnadenbildern
Die Krönung eines Marienbildes möchte in
schlichter, fast kindlicher Geste hinweisen auf die
übernatürliche Wahrheit der einmaligen
Auszeichnung Mariens durch die heiligste Dreifaltigkeit.

Das beachtenswerte Bild von Torriani in der
Basilika von Mariastein, «Krönung Mariens», zeigt
uns in anschaulicher Art die wundervollen
Beziehungen Mariens zu den einzelnen Personen
der heiligsten Dreifaltigkeit : der himmlische
Vater reicht seiner geliebten Tochter die Krone
der Herrlichkeit, der göttliche Sohn hält die
Königinnenkrone für die Mutter bereit, und der
Heilige Geist will seine reinste Braut mit dem
blühenden Kranze seiner Liebe schmücken. In
echt barocker Gestaltungskraft drängt sich die
Schar der Engel und himmlischen Geister um die
Gestalt der Himmelskönigin, und auf schwungvollen

Schriftbändern sind die Attribute der
himmelfahrenden Jungfrau festgehalten : Tochter
— Mutter — Braut.
Aus all diesen Überlegungen heraus hat das
christliche Volk sich bemüht, die Stellung der
Gottesmutter in Wort und Schrift, in Bild und
Lied darzustellen und zu würdigen. Zahlreich
sind die Darstellungen der bildenden Kunst, die
Maria als Königin Himmels und der Erde
verherrlichen. Die frühesten Nachrichten über die
Krönung eines Marienbildes bietet uns der Liber
Pontificalis im 4. Jahrhundert, von einem
unbekannten Verfasser geschrieben und später erweitert.

Es erwähnt die Thronerhebung des Marienbildes

von S. Maria Maggiore, das dem hl. Lukas
zugeschrieben wurde. In der Folgezeit wurden in





122

allen Ländern Marienbilder gekrönt. Anfänglich
war es ein bischöfliches Recht, seit dem 17.
Jahrhundert behielt sich das Kapitel von St. Peter in
Rom das Recht für Bilderkrönungen vor. Auch in
der Schweiz wurden mehrere Gnadenbilder
gekrönt, so Madonna d'Ongero in Carona (1893),
Bourgillon bei Freiburg (1923), Einsiedeln
(1934).
Im Zusammenhang mit der Krönung der
Gnadenbilder steht auch der Brauch, Marienbilder

mit Seide- und Samtkleidern zu schmücken.
In byzantinischer Zeit ahmte man die Kleider mit
Gold- und Silberplatten nach, was im Räume der
orthodoxen Kirche bis zum heutigen Tag üblich
geblieben ist.
Die «Thaumathurga de Petra», unser Gnadenbild,

erhielt im Verlauf der Geschichte manch
wertvolles Prunkkleid. Im Jahre 1641 sandte die
Mutter des geheilten Christoph Schenk von Castel
ein damastenes Ehrenkleid zum Schmuck des
Gnadenbildes. Die Äbtissin des Klosters Paradies
im Thurgau, Maria Seraphina Baron von
Solothurn, Schwester des Mariasteiner Abtes
Maurus Baron, schenkte ein rotseidenes, mit
Glasperlen besticktes Kleid, das heute noch erhalten
ist. Hortense, die Mutter des Kaisers Napoleon
III., verschenkte ihren kostbaren Brautschleier zu
Ehren der Muttergottes, aus welchem ein Festtagskleid

für Unsere Liebe Frau geschaffen wurde.
Anfänglich für die Gnadenkapelle Einsiedeln
bestimmt, war der Schleier zu klein für das

dortige Gnadenbild, und so verschenkte Abt
Heinrich Schmid die Kostbarkeit nach Mariastein.
In der Garderobe U. L. Frau im Stein ist noch eine
exquisite Perlenstickerei vorhanden, von der man
noch nicht weiss, woher sie stammt. P. Bernhard
Schär hat diese Perlenstickerei in den fünfziger
Jahren des letzten Jahrhunderts übertragen. Sr.

Augustina Flüeler aus Stans hat es in den Jahren
1950/1951 fachkundig restauriert. Ein weiteres
weisses Atlaskleid mit Perlenstickerei, das ebenfalls

von P. Bernhard Schär übertragen wurde,
wird heute noch getragen, vor allem in der
Heiligen Nacht und am Trostfest U. L. Frau.
Die Benediktinerinnen von Bonn-Endenich

schenkten 1925 ein weisses Repskleid, woran jede
Schwester des Konvents einige Stiche nähen
durfte, um sich so durch ihrer Hände Arbeit der
Gottesmutter zu empfehlen.
Auch in neuester Zeit wurde das Gnadenbild mit
neuen Kleidern bedacht. Fräulein Cécile
Brodmann aus Ettingen stickte ein Brokatkleid und
zwei wertvolle Antependien für die Altäre der
Gnadenkapelle. Frau Monika Renz-Karrer aus
Basel schuf mit fachkundiger Hand drei leuchtende

Kleider aus kostbaren Brokaten, teils aus
indischer Seide. Frau Martha Glanzmann-Kälin
wob nach Entwürfen ihres Gemahls Architekt Anton

Glanzmann ein blaues Wollkleid für Maria
mit einem sternbesäten Mantel, das Christkind in
einem hellen Rot, anknüpfend an die Worte des

Propheten Isaia: «Warum ist so rot dein Gewand,
deine Kleidung wie die eines Keltertreters?» (Is

63,2).
Es ist etwas Schönes um die tiefe Symbolik des

Kleides. Uralt ist das Schleier-und-Mantel-Motiv
bei Marienbildern.
Auch die Kronen, wie sie Maria und das Kind
schon auf den ältesten Darstellungen tragen,
waren Geschenke frommer Pilger und wohlhabender
Gönner. Die Krone erinnert an die ewige
Königsherrschaft Jesu Christi, an der Maria durch die
Aufnahme in den Himmel lebendigen Anteil hat.
Am 4. April 1642 brachte der protestantische
Kommandant der Landskron eine silberne Krone
«für Unser Lieben Frauen Bildnis», und der
Fähnrich der Festung schenkte eine Krone für das

Jesuskind. Leider wurde die Krone, die Franz
Herger für das Krönungsfest 1926 schuf, von
niederträchtigen Menschen geraubt (24. August
1945). Die Blauriiigmädchen aus der ganzen
Schweiz übergaben 1946 in einem feierlichen
Sühneakt eine neue Krone. Die Solothurner
Dichterin Silja Walter (heute Sr. Hedwig OSB im
Kloster Fahr) brachte in einem ergreifenden
Festspiel den tiefen Sinngehalt der «Krone» zur
Darstellung.

Die Verehrung der allerseligsten Jungfrau Maria
als Königin erfuhr am 1. November 1954 einen
Höhepunkt, als Papst Pius XII. das Fest Maria Kö-



123

nigin ankündigte, das heute am Oktavtag von
Mariae Himmelfahrt, am 22. August, von der

ganzen katholischen Christenheit begangen wird.
Der Papst hat mit diesem Feste nichts Neues und
Uberraschendes verkündet, sondern nur den
bisherigen Glauben und die jahrhundertealte
Verehrung bestätigt.

MARIA

Gegrüsst
seist Du Maria
voll der Gnade
Du bist auserwählt
von allen Frauen der Erde
Der Herr ist mit Dir
und uns Deinen Kindern
Wir stellen uns
in Deinen Schutz
und wollen Dich nicht verlassen

Die Frucht Deines Leibes
ist heilig
Sie wurde die Erlösung
der Welt

Mutter Gottes
und unsere Mutter
bitte für die Kirche
die wir sind
jetzt und immer
bis die Zeit erfüllt ist
in der Wiederkunft
unseres Herrn
Jesus Christus. Amen.

Frau Maritheres Glutz-Walter, Ölten


	50 Jahre seit der Krönung des Gnadenbildes

