Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 5

Artikel: 50 Jahre seit der Kronung des Gnadenbildes
Autor: Haas, Hieronymus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

keinen geistig erwachten Menschen in Frage
kommt. Mitte heisst, um ein Zentrum des Lebens
zu wissen, um das sich alle Dinge in der Periphe-
rie anordnen. Die Mitte unseres Lebens ist einzig
und allein das Evangelium, von dem wir in einer
ganz neuen Sprache reden sollten. Wir miissen
uns neu, radikaler und ganz anders als bisher auf
die Mitte besinnen und von da aus das menschli-
che Dasein durchdringen. Wir denken von der
Mitte aus und streben immer wieder zu der Mitte
hin, um uns nicht an des Randes Nebensichlich-
keiten zu verlieren. Mit einer Ausschliesslichkeit
ohnegleichen weisen wir auf die Mitte hin, die
uns das Wichtigste ist. Alles andere hat nur se-
kundire Bedeutung. Dies entspricht der benedik-
tinischen Geistigkeit. Wer diesen Ruf zur Mitte
liberhort, der geht am Entscheidenden vorbei. In
unserer bedrohten Situation gibt es keine andere
Rettung als die unsichtbare Mitte, von der wir ge-
radezu in einem beschwérenden Ton reden méch-
ten. Das Evangelium ist die grosse Mitte; es be-
deutet uns die Kraft, die uns erméglicht, das Le-
ben zu bestehen. Wir bekennen uns mit der gan-
zen Leidenschaft unseres Wesens zum Evange-
lium und leben von der Gewissheit, dass nur die-
ses Evangelium imstande ist, die Menschen und
ihre Verhiltnisse von Grund auf zu verindern.

Ich erinnerte am Anfang an die misstrauische Prii-
fung des Totila, die Benedikt mit einer souveri-
nen Antwort bestand: «Lege ab, mein Sohn, lege
ab, was du anhast, das gehért nicht dir.» Um den
Schluss mit dem Anfang zu verbinden, wihlen
wir — nach der Besinnung auf Benedikt — ein
Wort des Paulus, das auch vom Ablegen des alten
Menschen spricht, und fiigen dann flisternd, mit
leiser Freude, die Aufforderung desselben Mannes
hinzu: «Ziehet an den neuen Menschen, der nach
Gott geschaffen ist, in wahrhaftiger Gerechtigkeit
und Heiligkeit.»

117

50 Jahre seit der Kronung
des Gnadenbildes

P. Hieronymus Haas

Die Krénung des hiesigen Gnadenbildes bedeutet
in der Geschichte unserer Wallfahrt eine gewisse
Wende. Die Krénung des Gnadenbildes durch
den pipstlichen Nuntius Luigi Maglione und die
Erhebung der Wallfahrtskirche zur Basilika minor
war fiir das unscheinbare Marienheiligtum an der
Nordwestgrenze unseres Landes ein Ereignis und
bedeutete grossere Offentlichkeitswertung. Durch
das neu eingefiihrte Trostfest mit feierlicher Pro-
zession erhielt Mariastein neue, ungeahnte Im-
pulse. Seit diesem Datum kamen die Pilger zahl-
reicher und hiufiger, und die Marienverehrung
erfubr eine intensive Férderung. Zudem wurde
das Gotteshaus in den folgenden Jahren einer
griindlichen Erneuerung unterzogen, und die
Verehrung des heiligen Ménchsvaters Benedik?
erthielt durch den einmaligen Bilderzyklus des
Basler Kiinstlers Lothar A/bers neuen Auftrieb
und war beste Vorbereitung fiir die Riickkehr der
Mariasteiner Benediktiner aus ihrer Verbannung
in Bregenz (1941).

Der Grundgedanke dieser Kronung des altehr-
wiirdigen Gnadenbildes aber blieb unter den
vielen Festlichkeiten jener Tage beinahe verbor-
gen — Maria ist unsere Konigin!



118

Diese Wahrheit wollte die Kirche durch die
Krénung des Gnadenbildes dem gliubigen
Pilgervolk wieder nahebringen. Denn Titel und
Griinde, auf die sich die kdnigliche Wiirde Marias
stiitzt, finden sich von altersher iiberliefert im
Schrifttum der Kirche und in den Biichern der
heiligen Liturgie. Schon zu Beginn der Offenba-
rung des Geheimnisses Christi, in der Stunde von
Nazareth, lesen wir iiber den Sohn, den die Jung-
frau empfangen wird: «Er wird Sohn des
Allerhéchsten genannt werden, und Gott der
Herr wird ihm den Thron seines Vaters David
geben, und er wird herrschen im Hause Jakob
ewiglich, und seines Reiches wird kein Ende sein»
(Lk 1,32). Ausserdem wird Maria «die Mutter des
Herrn» genannt (Lk 1,43). Daraus ergibt sich
miihelos, dass auch sie Kénzgzn ist, da sie ja den
Sohn geboren hat, der gleich im Augenblick der
Empfingnis der Menschennatur mit dem Worz
(logos) Konig war, auch als Mensch, und Hetr
aller Dinge. Darum konnte der hl. Johannes
Damaszenus mit vollem Recht schreiben: «Sie ist
wahrhaftig die Hetrin der ganzen Schépfung
geworden, dadurch, dass sie Mutter des Schopfers
ward,» (PG 99,1158). Darum darf auch der Erz-
engel Gabriel als der erste himmlische Herold des
Konigtums Mariens bezeichnet werden.

Uberaus zahlreich sind die Zewugnisse der Viiter
und der alten Kirchenschriftsteller, die von der
koniglichen Wiirde Mariens sprechen. Vom hl.
Gregor von Nazianz wird Maria «Mutter des
Konigs des ganzen Alls» genannt, und «Jungfrau-
Mutter, die den Kénig der ganzen Welt geboren
hats (Poemata dogmatica 18,58). Der hl.
Hieronymus schreibt in seinen erleuchteten
Ausfithrungen iiber Maria: «Man muss wissen,
dass Maria in der syrischen Sprache ,Herrin’ be-
deutet.» Ahnlich sagt der hl. Chrysologus: «Der
hebriische Name Maria bedeutet im Lateinischen
Herrin. Es nennt sie also der Engel Herrir,
damit das magdliche Zagen von der Mutter des
Herrschers schwinde. Ihres Kindes Wiirde hat ja
bewirkt und erwirkt, dass sie als Herrin geboren
und Herrin genannt werde» (Hom. in S. Lucam
VII). Der hl. Germanus, Patriarch von Konstanti-

nopel, spricht Maria an mit folgenden Worten:
«Setze Dich, o Herrin, denn da Du Kénigin und
glorreicher als alle Konige bist, geziemt es sich,
dass Du den héchsten Platz einnimmst», und
darum nennt er sie auch «Herrin aller Erdenbe-
wohner» (PG 98,303, 315). Aus diesen und vielen
andern Zeugnissen der heiligen Viter haben die
Gottesgelehrten aller Zeiten die erhabene Lehre
iiber das Kénigtum Mariens geschopft.

Die obersten Hirten der Kirche, die rdmischen
Pipste, haben es als ihre Pflicht erachtet, die
Verehrung des christlichen Volkes zur himmli-
schen Konigin zu fordern. Schon im 7. Jahrhun-
dert nannte Papst Martin I. (649—653) Maria
«unsere glorreiche Herrin», und Papst Gregor 1II.
(715—731) preist sie in einem Schreiben an den
Patriarchen von Konstantinopel, das am 7.
Okumenischen Konzil verlesen wurde, «Herrin
aller Christen». Papst Sixtus IV. (1471—1484)
betont in seinem Apostolischen Schreiben «Cum
praeexcelsa», dass «Maria, die Kénigin, wachsame
Fiirbitte einlegt beim Konig, den sie geboren hat»
(28.2.1476). Und Papst Benedikt XIV. (1740—
1758) nennt Maria erstmals «Konigin des
Himmels und der Erde» (Gloriosae Dominae,
27.9.1748). Alle diese Aussagen zusammenfas-
send, sagt der Kirchenlehrer Alfons von Liguori:
«Nachdem die Jungfrau Maria zur hohen Wiirde
erhoben wurde, Mutter des Kénigs der Konige zu
sein, hat die Kirche sie zu vollem Recht mit dem
Titel Konigin geehrts (Le glorie di MaraI.c.1,1).

Maria als Konigin in Liturgie und Volksfromneig-
kett

Die Liturgie des Ostens und Westens hat im
Verlaufe eines jeden Zeitalters den Lobpreis der
himmlischen Koénigin gesungen. So singt die
Armentsche Liturgie zum Feste Mariae Himmel-
fahrt: «O Gottesgebirerin, heute wurdest Du auf
den Wagen der Cherubim in den Himmel gelei-
tet. Es dienen Dir die Seraphim, und die
himmlischen Heerscharen neigen sich vor Dir»
(Hymnus zur Mette). In der byzantinischen
Liturgie heisst es am Sonntag nach Weihnachten:
«O Gerechter und Seligster (Joseph), da du aus



koniglichem Geschlechte stammst, wurdest du
vor allem erwdhlt zum Briutigam der reinen
Konigin, die in unaussprechlicher Weise Jesus,
den Kénig zur Welt bringen wird» (zur Mette).

Im dthiopischen Missale lesen wir: «O Maria,
Mittelpunkt der ganzen Welt, Du bist grésser als
die Cherubim mit den vielen Augen und als die
Seraphim mit dem Schmuck der sechs Fliigel. ..
Himmel und Erde sind erfiillt von der Heiligkeit
Deiner Herrlichkeit.»

Die /ateinische Kirche stimmt ein in den grossen
Hymnus an die Himmelskénigin in ihrem alten
Lied «Salve Regina», mit den frohen Antiphonen
«Ave Regina caelorum» (Gruss Dir, Konigin der
Himmel), «Regina coeli, laetare» (Freu Dich, Du
Himmelskénigin).

Zu den vielen Zeugnissen von Liedern kommt
noch die Lauretanische Litanei, die Lieblings-
litanei des katholischen Volkes, in welcher Maria
in mannigfaltigen Anrufen als Konigin geehrt
wird. Tatsichlich pflegen die Christen schon seit
Jahrhunderten das den Himmel und die Erde
umfassende Reich Marias zu betrachten beim
fiinften Geheimnis des glorreichen Rosenkranzes,
das man die mystische Krone der himmlischen
Konigin nennen kann. Auch die vom christlichen
Geist erfiillte Kunst stellt seit dem Konzil von
Ephesus (431) Maria als Kénigin und Kaiserin
dar, auf einem koniglichen Throne sitzend, mit
koniglichen Abzeichen angetan, mit der Krone
auf dem Haupt und mit dem Zepter in der Hand
und einer Schar von Engeln umgeben. Die
Ikonographie ist auch in bezug auf die kénigliche
Wiirde Marias zu jeder Zeit durch Werke von
héchstem kiinstlerischem Wert bereichert wor-
den. Die Pipste sind dieser Volksandacht entge-
gengekommen und haben hiufig, entweder mit
eigenen Hinden oder durch ihre Delegaten und
Nuntien, Bilder der jungfriulichen Muttergottes
mit dem Diadem gekront.

Nach den Zeugnissen der Viter und nach der
Liturgie ist die Grundlage fiir die Konigswiirde
Mariens ohne Zweifel ihre Gottesmutterschaf?.
Das betont vor allem der hl. Damascenus, wenn
er schreibt: «Sie ist wahrhaftig die Herrin der

119

ganzen Schopfung geworden dadurch, dass sie die
Mutter des Schépfers ward» (De Fide orthodoxa
1,c.14 — PG 99,1158).

Doch ist Maria nicht bloss wegen ihrer gottlichen
Mutterschaft Kénigin zu nennen, sondern weil sie
einen besondern Anteil hatte am Erlésungswerk
Jesu Christi.

Papst Pius XI. schreibt zu diesem Thema:
«Welcher Gedanke konnte uns ansprechender
sein, als dass Christus nicht nur nach dem Recht
der Geburt iiber uns herrsche, sondern auch
durch sein erworbenes Recht, nimlich der Erls-
sung? Wenn doch alle die vergesslichen Menschen
sich daran erinnern wollten, wieviel wir unserm
Erloser gekostet haben: ,Ihr seid nicht mit ver-
ginglichen Werten, mit Gold und Silber er-
kauft... sondern mit dem kostbaren Blut Christi,
des Lammes ohne Fehl und Makel’> (1 Petr
1,18,19).

In der Durchfiihrung dieses Erlosungswerkes war
die heilige Jungfrau Maria mit Christus aufs
innigste verbunden und erlitt die grausamen
Qualen Christi in ihrem mitterlichen Herzen
mit. «Wenn Maria im geistlichen Heilswerk mit
Jesus Christus, dem Ursprung des Heils, nach
Gottes Willen verbunden war, und zwar in
jhnlicher Weise wie Eva mit Adam, dem
Ursprung des Todes, so dass sich behaupten lisst,
unsere Erldsung sei durch eine gewisse Zuriick-
fithrung auf den Anfang geschehen, eine Zurtick-
fihrung, in der das Menschengeschlecht, wie es
durch eine Frau dem Tode verfiel, so auch durch
eine Frau gerettet wird» (Pius XII., Ad coeli Regi-
nam).

In der vollen, eigentlichen und absoluten
Bedeutung Konig ist nur Jesus Christus, Gott und
Mensch. Aber auch Mariz, wenngleich in
bemessenem Grad und in analogem Sinn, nimmt
als Mutter des Erlosers, ihm zur Seite stehend im
Erlosungswerk, im Kampf mit seinen Feinden wie
in seinem Sieg tiber alle, auch an seiner Konigs-
wiirde teil. Denn aus ihrer innigsten Verbindung
mit Christus dem Konig empfingt sie das Anse-
hen und die Hoheit, durch die sie Wiirde und
Glanz der gesamten Schopfung iibertrifft. Aus



120

ihrer engen Verbindung mit Christus stammt ihre
konigliche Vollmacht, kraft deren sie die Schitze
des gottlichen Erlosers verteilen datf. Aus dieser
Verbindung mit Christus stammt die unerhorte
Witkkraft ihrer miitterlichen Fiirsprache beim
Sohn und beim Vater.

Es besteht darum kein Zweifel, dass die heiligste
Jungfrau in ihrer Wiirde alle Geschdpfe iibertrifft
und, nach ihrem Sohn, den Vorrang vor allen hat.
Denn sie ist vom ersten Augenblick ihrer
Empfingnis an von einem solchen Ubermass der
Gnaden etfiillt worden, dass sie die Gnaden aller
Heiligen und Gerechten tibertraf. Darum hat der
unaussprechliche Gott — wie Papst Pius IX. in
seinem Apostolischen Schreiben sagt — sie weit
vor der gesamten Engelwelt und allen Heiligen so
wunderbar mit der Fiille aller himmlischen Gaben
aus dem Schatz seiner Géttlichkeit iiberhiuft,
dass sie von jedemn Makel der Siinde allzeit frei,
ganz schén und vollkommen, jene Fiille der
Unschuld und Heiligkeit besass, wie sie sich unter
Gott nicht grosser vorstellen lisst und wie sie
ausser Gott auch niemand gedanklich zu erfassen
vermag (Pius IX., Ineffabilis Deus, Acta Pii IX,
p. 597).

Dieser gleiche Papst, der das Dogma der
«unbefleckten Empfingnis Mariens» verkiindet
hat, schreibt, dass Maria in wahrhaft miitterlicher
Gesinnung auf unsere Rettung bedacht ist und,
um das ganze Menschengeschlecht besorgt, vom
Herrn zur Konigin des Himmels und der Erde
bestellt und tiber alle Engelchére und Ordnungen
der Heiligen des Himmels erhoht, legt sie zur
Rechten des eingeborenen Sohnes, unseres Herrn
Jesus Christus, stehend, in wirkungsvollster Weise
ihre miitterliche Fiirbitte ein und erhilt, worum
sie bittet, und kann nie unerhért bleiben.» Dazu
bemerkt sein Nachfolger Papst Leo XIIL: «Det
allerseligsten Jungfrau Maria ist in der Austeilung
der Gnaden eine nahezu unermessliche Macht
verliehen», und Pius X. sagt dazu: «Maria iibt
dieses Amt aus, wie kraft miitterlichen Rechts»
(Leo XIII., Enzycl. «Adiutricem populi», ASS,
1895, 28,130) — (Pius X., Enc. «Ad diem illumy,
ASSS, 1904, 36,455).

Aus diesen heiligen Erwigungen haben das christ-
liche Volk und vor allem die Kiinstler aller Natio-
nen Maria als Konigin geehrt und gefeiert und in
ungezihlten Darstellungen verherrlicht. So trug
auch das Gnadenbild von Mariastein seit unvor-
denklichen Zeiten ein Diadem. Um diesen
Konigsgedanken wieder dem christlichen Volke
niherzubringen, wurde schliesslich unser Gna-
denbild feierlich gekront durch den Vertreter des
Heiligen Vaters Papst Pius XI.

Kronung von Gnadenbildern

Die Kronung eines Marienbildes méchte in
schlichter, fast kindlicher Geste hinweisen auf die
tibernatiirliche Wahrheit der einmaligen Aus-
zeichnung Mariens durch die heiligste Dreifaltig-
keit. Das beachtenswerte Bild von Totriani in der
Basilika von Mariastein, «Krénung Mariens», zeigt
uns in anschaulicher Art die wundervollen
Beziehungen Mariens zu den einzelnen Personen
der heiligsten Dreifaltigkeit: der himmlische
Vater reicht seiner geliebten Tochter die Krone
der Herrlichkeit, der gottliche Sohn hilt die
Kéniginnenkrone fiir die Mutter bereit, und der
Heilige Geist will seine reinste Braut mit dem
blithenden Kranze seiner Liebe schmiicken. In
echt barocker Gestaltungskraft dringt sich die
Schar der Engel und himmlischen Geister um die
Gestalt der Himmelskénigin, und auf schwung-
vollen Schriftbindern sind die Attribute der
himmelfahrenden Jungfrau festgehalten: Tochter
— Mutter — Braut.

Aus all diesen Uberlegungen heraus hat das
christliche Volk sich bemiiht, die Stellung der
Gottesmutter in Wort und Schrift, in Bild und
Lied darzustellen und zu wiirdigen. Zahlreich
sind die Darstellungen der bildenden Kunst, die
Maria als Koénigin Himmels und der Erde ver-
herrlichen. Die frithesten Nachrichten iiber die
Krénung eines Marienbildes bietet uns der Liber
Pontificalis im 4. Jahrhundert, von einem unbe-
kannten Verfasser geschrieben und spiter erwei-
tert. Es erwihnt die Thronethebung des Marien-
bildes von S. Maria Maggiore, das dem hl. Lukas
zugeschrieben wurde. In der Folgezeit wurden in






122

allen Lindern Marienbilder gekrént. Anfinglich
war es ein bischéfliches Recht, seit dem 17. Jaht-
hundert behielt sich das Kapitel von St. Peter in
Rom das Recht fiir Bilderkrénungen vor. Auch in
der Schweiz wurden mehrere Gnadenbilder
gekront, so Madonna d’Ongero in Carona (1893),
Bourgillon bei Freiburg (1923), Einsiedeln
(1934).

Im Zusammenhang mit der Krénung der
Gnadenbilder steht auch der Brauch, Marienbil-
der mit Seide- und Samtkleidern zu schmiicken.
In byzantinischer Zeit ahmte man die Kleider mit
Gold- und Silberplatten nach, was im Raume der
orthodoxen Kirche bis zum heutigen Tag iiblich
geblieben ist.

Die «Thaumathurga de Petra», unser Gnaden-
bild, erhielt im Verlauf der Geschichte manch
wertvolles Prunkkleid. Im Jahre 1641 sandte die
Mutter des geheilten Christoph Schenk von Castel
ein damastenes Ehrenkleid zum Schmuck des
Gnadenbildes. Die Abtissin des Klosters Paradies
im Thurgau, Maria Seraphina Baron von
Solothurn, Schwester des Mariasteiner Abtes
Maurus Baron, schenkte ein rotseidenes, mit Glas-
perlen besticktes Kleid, das heute noch erhalten
ist. Hortense, die Mutter des Kaisers Napoleon
III., verschenkte ihren kostbaren Brautschleier zu
Ehren der Muttergottes, aus welchem ein Festtags-
kleid fiir Unsere Liebe Frau geschaffen wurde.
Anfinglich fiir die Gnadenkapelle Einsiedeln
bestimmt, war der Schleier zu klein fiir das
dortige Gnadenbild, und so verschenkte Abt
Heinrich Schmid die Kostbarkeit nach Mariastein.
In der Garderobe U. L. Frau im Stein ist noch eine
exquisite Perlenstickerei vorhanden, von der man
noch nicht weiss, woher sie stammt. P. Bernhard
Schiir hat diese Perlenstickerei in den fiinfziger
Jahren des letzten Jahrhunderts tbertragen. Sr.
Augustina Fliieler aus Stans hat es in den Jahren
1950/1951 fachkundig restauriert. Ein weiteres
weisses Atlaskleid mit Perlenstickerei, das eben-
falls von P. Bernhard Schir iibertragen wurde,
wird heute noch getragen, vor allem in der
Heiligen Nacht und am Trostfest U.L. Frau.

Die Benediktinerinnen von Bonn-Endenich

schenkten 1925 ein weisses Repskleid, woran jede
Schwester des Konvents einige Stiche nihen
durfte, um sich so durch ihrer Hinde Arbeit der
Gottesmutter zu empfehlen.

Auch in neuester Zeit wurde das Gnadenbild mit
neuen Kleidern bedacht. Friulein Cécile Brod-
mann aus Ettingen stickte ein Brokatkleid und
zwei wertvolle Antependien fiir die Altire der
Gnadenkapelle. Frau Monika Renz-Karrer aus
Basel schuf mit fachkundiger Hand drei leuch-
tende Kleider aus kostbaren Brokaten, teils aus in-
discher Seide. Frau Martha Glanzmann-Kilin
wob nach Entwiirfen ihres Gemahls Architekt An-
ton Glanzmann ein blaues Wollkleid fiir Maria
mit einem sternbesiten Mantel, das Christkind in
einem hellen Rot, ankniipfend an die Worte des
Propheten Isaia: «Warum ist so rot dein Gewand,
deine Kleidung wie die eines Keltertreters?» (Is
63,2).

Es ist etwas Schénes um die tiefe Symbolik des
Kleides. Uralt ist das Schleier-und-Mantel-Motiv
bei Marienbildern.

Auch die Kronen, wie sie Maria und das Kind
schon auf den iltesten Darstellungen tragen, wa-
ren Geschenke frommer Pilger und wohlhabender
Gonner. Die Krone erinnert an die ewige Konigs-
herrschaft Jesu Christi, an der Maria durch die
Aufnahme in den Himmel lebendigen Anteil hat.
Am 4. April 1642 brachte der protestantische
Kommandant der Landskron eine silberne Krone
«fiir Unser Lieben Frauen Bildnis», und der
Fiharich der Festung schenkte eine Krone fiir das
Jesuskind. Leider wurde die Krone, die Franz
Herger fiir das Krénungsfest 1926 schuf, von nie-
dertrichtigen Menschen geraubt (24. August
1945). Die Blauringmidchen aus der ganzen
Schweiz iibergaben 1946 in einem feierlichen
Stihneakt eine neue Krone. Die Solothurner
Dichterin Silja Walter (heute Sr. Hedwig OSB im
Kloster Fahr) brachte in einem ergreifenden Fest-
spiel den tiefen Sinngehalt der «Krone» zur Dar-
stellung.

Die Verehrung der allerseligsten Jungfrau Maria
als Konzgin erfuhr am 1. November 1954 einen
Hohepunkt, als Papst Pius XII. das Fest Maria Ko-



nigin ankiindigte, das heute am Oktavtag von
Mariae Himmelfahrt, am 22. August, von der
ganzen katholischen Christenheit begangen wird.
Der Papst hat mit diesem Feste nichts Neues und

Uberraschendes verkiindet, sondern nur den bis- -

herigen Glauben und die jahrhundertealte Ver-
ehrung bestitigt.

123

MARIA

Gegriisst

seist Du Maria

voll der Gnade

Du bist auserwihlt

von allen Frauen der Erde

Der Herr ist mit Dir

und uns Deinen Kindern

Wir stellen uns

in Deinen Schutz

und wollen Dich nicht verlassen

Die Frucht Deines Leibes
1st heilig
Sie wurde die Erl6sung

der Welt

Mutter Gottes

und unsere Mutter
bitte fiir die Kirche
die wir sind

jetzt und immer

bis die Zeit erfiillt ist
in der Wiederkunft
unseres Herrn

Jesus Christus. Amen.

Frau Maritheres Glutz-Walter, Olten



	50 Jahre seit der Krönung des Gnadenbildes

