
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 5

Artikel: Benedikt : aus unserer Not gesehen

Autor: Nigg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


109

Benedikt —
aus unserer Not gesehen
Prof. Dr. Walter Nigg, Zürich

Vorbemerkung derRedaktion:
Am Palmsonntag hielt Professor Dr. Walter Nigg anlässlich
der Versammlung der «Freunde des Klosters Mariastein» einen
Vortrag, der grosse Beachtung fand. Frau Elisabeth Gertrud
Latzel, Religionslehrerin am St. Ursula-Gymnasium zu
Freiburg im Breisgau, hat ihn ab Tonband aufgezeichnet. Wir
danken ihr im Namen aller Leser für die grosse Arbeit. Herr
Pfarrer Nigg hatte die Freundlichkeit, das Manuskript zu
überprüfen und stellenweise zu ergänzen. Alle, die den Vortrag
hören durften, werden sich freuen, ihn nun auch lesen zu können

und das Gehörte zu vertiefen. Dafür sei ihm unser
herzlichster Dank ausgesprochen!

Liebe Christen! Der gotische König Totila bezweifelte

die prophetische Gabe Benedikts. Er stellte
sie auf die Probe und befahl seinem Schwertträger,

die königlichen Kleider anzuziehen. Als der
verkleidete Schwertträger mit Gefolge das Kloster
betrat, sagte Benedikt zu ihm: «Lege ab, mein
Sohn, lege ab, was du anhast, das gehört nicht
dir.» Der Heilige hatte die Täuschung sofort
durchschaut; ihm konnte man nichts vormachen.
Die berühmte Szene hat für uns die Bedeutung
eines Zeichens. Auch wir nähern uns jetzt Benedikt,

bekleidet mit unseren Vorurteilen, mit
unseren wissenschaftlichen Einbildungen und mit
dem modernen Getue, das uns heutigen
Menschen nun einmal eigen ist. Aber mit unserer
Überheblichkeit machen wir nicht den geringsten
Eindruck auf Benedikt. Er wiederholt nur mit
ruhiger Stimme die gleichen Worte : «Lege ab, mein
Sohn, lege ab, was du anhast, das gehört nicht
dir.» Der gelehrte Dünkel und die arrogante An-
massung, mit denen wir den grossen Gestalten
der Vergangenheit begegnen und uns über sie

stellen, indem wir meinen, wir wüssten natürlich
unendlich viel mehr als sie, ist bloss eine Verkleidung,

die uns nicht zukommt. Lege sie ab, lege
sie schnellstens ab, lege sie sofort ab, sonst wird
dir die Maske, mein Sohn, von einer höheren
Hand abgenommen, und du stehst entlarvt da.
Wenn wir uns in dieser Stunde im Geiste Benedikt

nähern wollen, dann muss es auf einer anderen

Ebene geschehen: ehrlich, unvoreingenommen,
in Ehrfurcht, wie es sich gegenüber einer

solchen überragenden Gestalt allein geziemt.
Benedikt ist der Meister, und wir sind die Schüler,
die ein Wort vernehmen möchten, das uns auf
unserem Lebensweg hilft. Dies allein entspricht
der wahren Rangordnung, alles andere ist schon
im Ansatz verfehlt. Diese Aufforderung bildet
Einleitung und Voraussetzung zu dem, was nun
zu sagen ist.
Um eine Gestalt zu verstehen, muss zuerst die
Zeit geschildert werden, in der sie gelebt hat.
Jeder Mensch hängt mit dem Zeitalter eng zusammen,

aus dem er hervorgegangen ist, und kann
losgelöst davon gar nicht richtig begriffen werden.



110

Benedikt von Nursia lebte um 500 nach Christi
Geburt. Das römische Imperium war in Schutt
gesunken. Der Menschen hatte sich eine lähmende
Mutlosigkeit bemächtigt; sie befanden sich auf
einer Treppe ohne Geländer und fürchteten in die
Tiefe zu stürzen. Eine panische Angst war über sie

gekommen durch die wilden Völkerscharen, die
Europa überfluteten. Das dunkle Zeitalter war
durch einen Zerfall gekennzeichnet, der sich auf
alle Gebiete ausdehnte. Eine Untergangsstimmung

erfüllte die Luft, die ans Wort des Propheten

Ezechiel denken Hess: «Unglück auf Unglück,
siehe, es kommt, ein Ende kommt! Es kommt das
Ende über dich, siehe, es kommt!» (7,5—6).
Benedikt hat die Auflösung und die Verwirrung
deutlich empfunden, als er in Rom die Schule
besuchte. Die ihm überall entgegentretende Sit-
tenlosigkeit stiess ihn dermassen ab, dass er sich
für immer vom städtischen Leben abwandte.
Der Verfall war überall wahrzunehmen; man
schrie förmlich nach einem neuen Anfang. Wer
wollte damit beginnen? Wo sollte er anfangen?
Wer hatte die Kraft dazu? Das wusste niemand.
Da kam ein unscheinbarer Mann, der nicht von
entfernt daran dachte, die Gesellschaftsordnung
umzustrukturieren, sondern dem es einzig und
allein darum ging, selbst nicht vom Sog der Zeit
verschlungen zu werden. Ausgerechnet er brachte
die Wende zustande. Wie hiess er? Benedikt von
Nursia, der Mann, der sich in die Einsamkeit
zurückgezogen hatte.
Man kann den trostlosen Zerfall der damaligen
Zeit und die rettende Tat Benedikts nicht erwähnen,

ohne nicht unwillkürlich an unsere
gegenwärtige Situation zu denken. Wer sich nicht von
den technischen Errungenschaften und der Wohl-
fahrtsgesellschaft blenden lässt, weiss um den
bestürzenden Verfall der modernen Kultur. Ehen
lösen sich auf, die Moral verflüchtigt sich, Literatur

und Kunst sinken ab, die Politik wird allmählich

unfähig, die Probleme zu meistern, überall
gehen die Kräfte auseinander, und es treiben die
Menschen einem unheimlichen Katarakt entgegen.

Es ist nicht nötig, die drohenden Vorkommnisse

eingehender zu schildern. Wir erleben den

Moloch des Zeitgeistes täglich in unmittelbarer
Nähe. In dieser geistigen Not richten wir unsere
Augen auf Benedikt. Wir schauen aus dieser
bestürzenden Situation nach ihm aus. Das bildet
unser vordringliches Anliegen — alles andere halten

wir für einen intellektuellen Sport. Benedikt
aus unserer Not gesehen, lautet unser Thema!
Dies verleiht unserer Frage eine erregende Aktualität

und macht sie zugleich zu einem
Existenzproblem. Wir beschäftigen uns nicht aus einem
bloss historischen Interesse mit Benedikt. Es geht
uns nicht um eine Wissensvermehrung. Die
geistige Not steigt in uns immer höher, und aus dieser

Bedrängnis heraus fragen wir: Was sehen wir?
Sehen wir überhaupt etwas? Welche Bedeutung
hat diese Sicht für unser Dasein? Viele Menschen
beschäftigen sich manchmal jahrelang mit einer
Angelegenheit. Sie drehen sie fortwährend in
ihren Händen, aber sie sehen dabei nicht das

geringste, und deshalb schaut auch nichts dabei
heraus. Es kommt darauf an, dass man das sieht, was
nicht alle sehen, dass man durch den Vordergrund

das Hintergründige mit einer visionären
Gewalt sieht. Man wird alsdann mit der inneren
Verarbeitung ein Leben lang nicht fertig.
Wir sehen die Gestalt Benedikts nur wie durch
einen Nebel, was jedoch das Geheimnisvolle
seiner Persönlichkeit erhöht.
Bekanntlich hat Gregor im zweiten Buch seiner
Dialoge das Leben Benedikts in Umrissen gezeichnet.

Dies ist die einzige Quelle für seine vita; eine
andere Überlieferung gibt es nicht. Die modernen
Historiker bewerten den Bericht Gregors mit
betonter Geringschätzung. Sie scheuen sich nicht,
von fabulierender Phantasie zu sprechen, während

Gregor sich auf Augenzeugen beruft und
selbst sagt : «Ich habe nicht alle seine Taten erfahren;

das Wenige aber, das ich erzähle, verdanke
ich der Mitteilung von vieren seiner Schüler.»
Gewiss gibt er eine von Wundern durchwirkte
Berichterstattung, aber wer Wunder wie Brennesseln
fürchtet, versteht eine frühmittelalterliche
Urkunde nicht zu lesen. Persönlich halte ich die
legendäre Darstellung als die adäquate Erfassung
einer religiösen Gestalt. Wir wollen doch keine



Ill

entmythologisierende Zergliederung, nach der
man zuletzt nur wenige Steinchen in der Hand
hat, mit denen sich nicht das kleinste Mosaik
mehr zusammensetzen lässt. Bei aller Bescheidenheit

darf man sagen: Der kritischen Geschichtsschreibung

fehlt der Sinn für das gewisse «Etwas»,
während legendäre Beschreibung ein synthetisches

Sehen von unerhörter Kraft ist. Freilich
bedarf es der Fähigkeit des symbolischen Denkens,
um den tieferen Gehalt einer Legende zu verstehen.

Vergessen wir nicht, wer der Verfasser von
Benedikts Vita war: Gregor der Grosse, einer der
mächtigsten Päpste, der bei jeder näheren
Betrachtung einen steigenden Respekt einflösst.
Nach Gregors Ansicht sollten die Menschen «bei
allen Handlungen zuvor die Gerechtigkeit und
dann die Freiheit im Auge behalten». Wer einem
solchen Grundsatz huldigt, ist befähigt, durch
den Untergang seiner Zeit hindurch den neuen
Anfang zu sehen. Er harrte denn auch mit einem
nicht wankenden Mut inmitten aller Trümmer
dem neuen Advent entgegen. Wenn dieser
Mann, der selbst vor seiner Wahl zum Papst be-
nediktinischer Mönch war, zur Feder griff, um das
Leben des benediktinischen Mönchtums des Vaters

zu beschreiben, dann tat er es nicht mit einer
literatenhaften Gebärde, sondern aus einer inneren

Sicht heraus, die einer blossen Faktensammlung

weit überlegen ist. Wer dies bezweifelt, dem
muss man die Worte zurufen: «Lege ab, mein
Sohn, lege ab, was dir nicht zukommt.»
Die Zeit gestattet es uns nicht, von Gregors Hand
geführt, Benedikts Leben ausführlich darzustellen.

Er war nicht bemüht, wie ein moderner
Biograph, die psychologische Entwicklung seines
Helden zu beschreiben, sondern er wollte die
Seelenhaltung Benedikts erfassen, dessen Gestalt
noch in der wundersamen Landschaft der
ungeteilten Christenheit beheimatet war. Aus Gregors
Schilderung seien nur einige Momente hervorgehoben,

welche die aufbauende Natur dieses grossen

Laien zeigen, der einer der wesentlichsten
Beiträge zu einer Wiedergeburt des Abendlandes
geleistet hat.
Nach seinem Weggang aus Rom lebte Benedikt

zunächst als Einsiedler in einer Höhle. Da stieg in
seiner Erinnerung eine holde Frauengestalt auf,
deren Schönheit in ihm ein wildes Feuer entfachte,

und schon dachte er daran, sie in der Welt
aufzusuchen. Eben war er im Begriffe, seinem heftigen

Verlangen nachzugeben, als er in der Nähe
seiner Höhle ein dichtes Dornengestrüpp erblickte.

Kurzerhand entledigte er sich seines Gewandes
und wälzte sich nackt darin, bis die erregende
Lust sich in brennenden Schmerz verwandelte.
Die Versuchung zeigt, dass auch Benedikt ein
Mann aus Fleisch und Blut war wie wir und dass er
keineswegs auf einem bequemen Weg ins
Himmelreich gelangte, sondern schwere Anfechtungen

zu erdulden hatte. Kein Heiliger ist an einem
Tag ans Ziel gekommen, stets kämpften sie in äus-

serster Anstrengung um den Aufstieg zu Gott. Es

ist nötig, sich die blutige Szene des sich im
Dornengestrüpp wälzenden Benedikt genau
vorzustellen, damit wir endlich auch die Wirklichkeit
der Heiligen in unsere Seele aufnehmen. Nur
durch den Mut zur Wahrheit und den charismatischen

Realismus überwinden wir die süssliche
Hagiographie des 19- Jahrhunderts, die das wahre
Antlitz der Heiligen mehr verstellt als erhellt hat.
Gregor erzählt weiter, dass täglich ein Rabe zu
Benedikt kam und von ihm ein Stück Brot erhielt.
Die moderne Geschichtsschreibung stellte dabei
wieder die Sucht nach Wundern fest, da sie einer
Szene der alttestamentlichen Welt nachempfunden

sei. Doch greift die Methode der vergleichenden

Religionswissenschaft in diesem Falle arg
daneben. Der Rabe bringt nicht, wie in der bekannten

Erzählung des Elias, dem Propheten am Morgen

Brot und am Abend Fleisch, sondern umgekehrt,

er wird von Benedikt ernährt, und das ist
etwas anderes. Wir sind gehalten, vor allem nach
dem Sinn zu fragen, der nur kurz angedeutet werden

kann: Der Mönchsvater lebte noch in einer
wunderbaren Verbundenheit mit der Tierwelt.
Nicht erst Franziskus verschwisterte sich in einer
überrationalen Weise mit der stummen Kreatur,
auch Benedikt stand in einer geheimnisvollen,
uns ganz fremd gewordenen Beziehung zum Tier.
Der Verstand begreift es kaum, weil er jahrhun-



112

dertelang einseitig darauf ausgerichtet war, sich
die Tierwelt Untertan zu machen, während das
Herz jubelt über das andere Verhältnis zwischen
Mensch und Tier bei Benedikt. Seine vertrauliche
Freundschaftsbeziehung lässt die Kreatur am
Mysterium der Erlösung teilnehmen. Dies überrascht
uns, weil wir uns selbst nicht mehr richtig in der
Welt des Schöpfers verstehen.
Ein weiteres Bild zeigt uns den letzten Abend,
den Benedikt mit seiner Schwester Scholastika
zubringt. Sie bittet ihn, doch die Nacht bei ihr zu
bleiben, doch er lehnt es ab, weil er nicht ausserhalb

seines Klosters über Nacht bleibt. Ein plötzlich

heraufsteigendes Gewitter macht es aber
Benedikt unmöglich, den Heimweg anzutreten, und
er musste bleiben. Da sagte Scholastika zu ihm:
«Siehe, ich habe dich gebeten, und du hast mich
nicht erhören wollen, da habe ich meinen Herrn
gebeten, und er hat mich erhört.» Die beiden
Geschwister blieben die ganze Nacht auf und
unterhielten sich über das geistliche Leben. Gregor
fährt in seinem Bericht weiter : «Es darf uns nicht
wundernehmen, dass die Frau, welche ihren Bruder

länger zu sehen wünschte, mehr als er
vermochte, denn weil nach dem Worte des Johannes
Gott die Liebe ist, so vermochte nach einem
gerechten Entschluss Gottes jene mehr, die mehr
liebte.» Dieser feinsinnige Kommentar ist sowohl
des grossen Papstes als der Scholastika würdig.
Die Begebenheit zeigt zugleich, dass Benedikts
Leben keineswegs jedes frauliche Element fehlte.
Seine Schwester brachte das Mütterliche hinein,
das Benedikt vor einer verkrampften Haltung
bewahrte. «Wie ihre Herzen immerdar eins in Gott
waren, so waren ihre Leiber auch im Grabe nicht
getrennt», schliesst Gregor seine Berichterstattung.

Es gibt eine Heiligung, die in der rechten
Beziehung und nicht in der Unterdrückung der
Neigungen besteht. Sie verleiht dem Bilde Benedikts

die wohltuende Menschlichkeit und Wärme.
Es ist noch ein Vorkommnis zu erwähnen: Benedikt

stand am Fenster seiner Zelle und betete zu
Gott. Während er so in frühester Stunde hinausblickte,

sah er plötzlich, wie sich ein Licht von
oben ergoss, die ganze Finsternis der Nacht ver¬

scheuchte und so hell aufleuchtete, dass dies in
der Finsternis strahlende Licht den Tag übertraf.
Etwas sehr Wunderbares war mit dieser Erscheinung

verbunden : Es wurde ihm nämlich — wie er
später selbst erzählte — «auch die ganze Welt wie
in einem einzigen Sonnenstrahl vereinigt vor Augen

geführt». Es war ein ganz ausserordentliches
Erlebnis, vor dem der heutige Mensch hilflos
steht, weil er es nicht in seine Erfahrungswelt
einordnen kann. Aber aus der Geschichte der Mystik
wissen wir, dass in diesen seltsamen Worten die
geheimnisvolle Zentralschau angedeutet ist, die
auch einem Jakob Böhme zuteil geworden war.
Die Zentralschau vermag in die Dinge hineinzuschauen

und durch sie hindurchzublicken. Sie

schaut, was die innerste Substanz aller Wesen
ausmacht, wie eines in dem anderen webt und alles
von Gott zusammengehalten wird. Benedikt wurde

dieses übernatürlichen Erlebnisses gewürdigt,
und deswegen vermochte er das irdische Leben
von oben und nicht von unten aus zu betrachten.
Allezeit kommt es darauf an, die Dinge vom Licht
her zu sehen und nicht umgekehrt. Im mystischen
Erlebnis steigt die Seele über sich selbst empor
und erfasst die Welt intuitiv in der Helle Gottes.
Das sind nur einige Bilder aus dem Leben Benedikts

herausgegriffen. Wir begreifen eine Gestalt
nicht richtig, wenn wir sie nicht im Bilde erfassen.
Der blosse Begriff genügt nicht. Bilder sind
entscheidend; wir müssen sie in unsere Seele aufnehmen

und sie mit uns tragen, denn allein daraus
lebt der Mensch in geistiger Beziehung. Dieses
Bilderdenken macht uns auch das Werk Benedikts
verständlich, das in einer zweifachen Leistung
besteht.

Nach Benedikts trüben Erfahrungen mit seiner
ersten Mönchsgemeinde begann er auf dem Monte

Cassino ein neues Kloster zu bauen. Die Einzelheiten

muss ich hier übergehen, doch die Frage
lautet: «Was bedeutet der Bau von Monte
Cassino?» Nichts anderes als die Errichtung einer
Gottesburg, die dem Sturm der Zeit trotzt. Klöster

sind Gottesburgen. Eine Gottesburg ist etwas
anderes als eine weltliche Burg, in der sich ein
höfisches Leben abspielt. Die Gottesburgen haben



113

die Aufgabe, die Benedikt mit den Worten
umschreibt «eine Schule für den Dienst des Herrn»
einzurichten. Das ist ihre primäre Bestimmung.
Wenn sie diese Bestimmung aus den Augen
verlieren, dann sinken ihre Bewohner zu Menschen
herab, die nach Benedikts Worten «mit ihrer Tonsur

Gott belügen». Monte Cassino unter Benedikt
war eine wirkliche Gottesburg, die dem Mönch-
tum die feste Form gab. Was echte Formen
bedeuten, das ahnen wir in unserer formensprengenden

Zeit wieder ein wenig, weil die grosse
Form den Menschen davor bewahrt, ins Chaotische

abzugleiten. Benedikt war der aufbauende
Mensch. Ihm ging es vor allem darum, inmitten
des Niederganges zu einem neuen Anfang zu
gelangen. Aus diesem Grunde denken wir vom
Mönchtum gross. Wir halten es für krasse Ignoranz,

wenn einer in verächtlichem Ton von den
Kuttenträgern spricht und in ihnen nur Müssig-
gänger sieht. Gewiss gab es unter ihnen auch
Versager, aber das echte Mönchtum verkörpert in
aller Einfachheit eine aufbauende Kraft von
zeitloser Prägung.
Benedikt sah in seinem prophetischen Geist
voraus, dass Monte Cassino nicht für alle Zeiten
bestehen werde. Es gibt keine absolute Sicherheit
auf Erden, auch das Kloster ist von dieser Wahrheit

nicht auszunehmen. Dreissig Jahre nach
Benedikts Tod wurde Monte Cassino von den
Langobarden zerstört. Die Mönche konnten durch
Flucht nur ihr nacktes Leben retten. Wiedemm
vor dreissig Jahren wurde Monte Cassino im Zweiten

Weltkrieg durch einen Fliegerangriff vollständig

dem Erdboden gleichgemacht. Diese barbarische

Vernichtung eines abendländischen Symbols
enthüllt die Selbstzerstörung, die die Menschheit
seit Jahrzehnten betreibt und die auch auf die
Kirche übergegriffen hat. Allerdings wurde nach
dem Krieg Monte Cassino bald wieder aufgebaut.
Dies mag uns eine Stärkung im Glauben sein:
Gottesburgen können zerstört werden, aber sie
erstehen stets aufs neue, und nie wird es eine Zeit
geben ohne sie. Die Menschen brauchen göttliche
Bastionen, von denen eine sichtliche Ausstrahlung

auf das gesamte Leben ausgeht. Wenn sie

verschwinden, sinkt das geistige Dasein, und es

nimmt das materialistische Denken überhand;
das ist eine Wahrheit, die die blossen Politiker
viel zu wenig beachten. Klöster sind Zufluchtsstätten,

in die sich auch die Laien für eine kurze
Zeit zurückziehen sollten, um in innerer Sammlung

Klarheit, Kraft und Stärke für das Leben in
der Welt in sich aufzunehmen. Über die Möglichkeit

des Mönchtums sagte der grosse Dichter
Dostojewski das abschliessende Wort: «Wie sehr
aber wird man sich wundern, wenn ich sage, dass

von diesen Sanften und nach verborgenem Gebet
sich Sehnenden einmal vielleicht noch die
Rettung unseres Landes ausgehen wird.»
Benedikt vollbrachte neben dem Bau von Monte
Cassino noch ein Werk: er schrieb gleichzeitig die
Regula. Bekanntlich wurde sie bei der Zerstörung
des Klosters mit dem Weinmass gerettet. Man
darf sogar von der heiligen Regel sprechen, da er
mit ihr mitten in der Nacht des Völkersturmes ein
Licht anzündete, das den Menschen auf ihrem
Weg voranleuchtete. Sie ist eine verhältnismässig
kleine Schrift, doch wurde sie zu einem der grossen

Schicksalsbücher des Abendlandes, das man
nur mit einer inneren Bewegtheit in die Hand
nehmen kann, weil es die Welt verändert hat.
Benedikts Regel wurde schon mit Moses' Gesetzgebung

verglichen. Der Vergleich liegt nahe und ist
doch nicht ganz zutreffend. Moses' Gesetze rufen
immer wieder nach der Frage, ob der Mensch sie
auch völlig zu erfüllen imstande sei, oder ob er an
ihnen zerbrechen müsse. Die Regel Benedikts
steht auf neutestamentlichem Boden. Gleich im
Prolog führt er aus : «Wir hoffen dabei nichts Hartes,

nichts Drückendes zu verordnen.» Aber es ist
doch eine Regula, nach der man sich ausrichten
kann. Sie vermittelt dem Menschen eine Orientierung.

Wenn er keinen Maßstab kennt, kann er im
Leben nur in die Irre gehen. Natürlich ist die
Regula für die im Kloster lebenden Mönche
bestimmt, und nur sie können sie genau erfüllen.
Doch enthält sie so viele richtungweisende
Ausführungen, die auch dem Menschen in der Welt
Entscheidendes zu sagen haben. Ich kann Sie nur
ermuntern, sich einmal die benediktinische Regel



114

etwas genauer anzusehen. Sie werden über die
Weisheit, Ausgewogenheit und Zielstrebigkeit
staunen. Diese Bestimmungen enthalten Disziplin,

Zucht und Adel, auf die kein Mensch auf
die Dauer verzichten kann.
Die Regula enthält viele Ausführungen über die
Rechte und Pflichten des Abtes. Sie sind bedeutsam,

denn jedes Kloster steht und fällt mit der
Amtsführung des Abtes. Benedikts Abt-Ideal ist
von dem Gedanken erfüllt, dass er der Vater der
Klosterfamilie ist. Als Vater ist er der Mann, der
über die Leitung der ihm anvertrauten Seelen
Rechenschaft ablegen muss. Er ist zugleich auch ihr
Seel-Sorger, wie aus der väterlichen Antwort
Benedikts an einen Mönch zu ersehen ist: «Geh an
die Arbeit und sei nicht traurig!» Die Idee der
Vaterschaft ist übertragbar. Wir leben in einer Zeit,
die durch den Aufstand der Söhne gegen die Welt
der Väter charakterisiert ist. Die Auflehnung hat
zu einer verhängnisvollen Zertrümmerung des

Vaterbildes geführt, und wir sind heute eine
Generation ohne Väter. Dies ist ein auf Dauer
unhaltbarer Zustand. Die sogenannte antiautoritäre
Erziehung ist lauter Unfug, der in einer grenzenlosen

Verirrung endigt. Wir brauchen Väter!
Auch die Söhne kommen ohne Väter nicht aus!

Aber das Vaterbild muss neu gefasst werden. Es

darf keine hohle, angemasste Vaterautorität sein.
Bei der neuen Begründung des Vaterbildes kann
die Regel Benedikts Patendienste leisten, denn sie

führt aus, «dass der Vater je nach Zeit und
Umständen bald Strenge, bald Milde, jetzt den Ernst
eines Meisters, dann wieder die zärtliche Liebe
eines Vaters walten lassen» müsse.
Das ist eine schlichte, wahre Pädagogik, die einen
Ausweg aus unserem verworrenen Erziehungswesen

in sich schliesst. Nach Benedikt besteht die
Aufgabe des Vaters gerade darin, mehr vorzusehen

als vorzustehen; mehr geliebt als gefürchtet
zu werden. In dieser Richtung müssen wir suchen,
dann gelingt uns über dem neuen Vaterbild der
Durchbruch zu den lebendigen Leitbildern, ohne
die auf Dauer keine Generation auskommt.
Der andere Gedanke der Regula dreht sich um das

«Opus Dei», das allen anderen Werken vorzuzie¬

hen ist. Die benediktinischen Klöster sind Stätten
des Gebetes. Einzig das Gebet rechtfertigt sie! Wer
das Gebet für blosse Autosuggestion hält,
missversteht das Benediktinertum zum voraus. Seine

eigentliche Aufgabe ist das Gotteslob, in der
heutigen Sprache ausgedrückt: die Liturgie. Sie ist
sowohl Erbe wie Sendung! Das Chorgebet ist die
Seele des Benediktinertums. Freilich artete schon
im imposanten Cluny die Liturgie zum Liturgis-
mus aus. Auch die Erneuerung der Liturgie in der

Gegenwart nahm ihren Ausgang von französischen

Benediktinerklöstern, was zuerst einen
überaus erfreulichen Aufbruch bedeutete, indem
die betende Kirche wieder hervortrat. Allerdings
stürzte dann die neue Liturgie in ihrer Experimentiersucht

die Kirche in eine Unordnung, womit
Benedikt gewiss nicht einverstanden gewesen
wäre. Doch kann uns gerade sein Anliegen auf
den rechten Weg zurückführen, indem wir die
subjektive Willkür abstellen, die viele Geistliche
veranlasst, den Gottesdienst nach Lust und Laune
zu gestalten. Das Sakrale ist etwas Objektives,
dem sich der Einzelne unterzuordnen hat. Ein
Gottesdienst muss nach benediktinischer Intention

vor allem ernst und würdig gefeiert werden.
Die Anfänge der liturgischen Bewegung in
Deutschland unter der Führung des Benediktiner-
Abtes Herwegen und des jungen Guardini waren
sicher gut und erstrebenswert. Auf diese Anfänge
muss man sich besinnen, damit der Gottesdienst
den Charakter des Feierlichen zurückgewinnt, das

die Teilnehmer innerlich erhebt und stärkt. Benedikts

Ausführungen könnten uns auch da eine
wirksame Hilfe bedeuten, sofern wir sie aus unserer

Not heraus mit brennendem Herzen lesen und
das Christentum nicht auf eine bloss soziale
Mitmenschlichkeit reduzieren, was eine geistige
Verarmung bedeutete.
Die Auswirkungen Benedikts auf die europäische
Geschichte sind unübersehbar. Wenn man eine

ganze Stunde nur über die Ausstrahlung des
Benediktinertums reden würde, hätte man bloss

einen kleinen Teil erwähnt von dem, was Philibert
Schmitz in seiner vierbändigen «Geschichte des
Benediktinerordens» schildert. Benedikt selbst





116

dachte nie daran, einen Orden zu gründen. Sein
Ziel war lediglich, ein erstes Kloster zu bauen.
Aber dieses Kloster blieb nicht allein. Sein
Beispiel zündete. Es bildeten sich im Abendland
zahlreiche Bollwerke Gottes, in denen nach der
Regel Benedikts gelebt wurde, wobei sich zahlreiche

Variationen ergaben: Cluniacenser,
Zisterzienser, Trappisten usw.
Die Benediktiner haben in unermüdlicher Arbeit
nicht nur das geistige Erbe der Antike ins Mittelalter

hinübergerettet, sondern wurden durch ihre
vorbildlichen Klosterschulen die Lehrmeister der
mittelalterlichen Kultur. Sie haben sowohl die
Wälder in urbares Land verwandelt als auch in
ihrer Erziehertätigkeit viele Generationen
geformt. Man kann sich das Abendland schlechthin
nicht ohne das segensreiche Wirken des Benedik-
tinertums vorstellen. Wir schulden ihm unendlichen

Dank : Das benediktinische Element bildete
ein Ferment, das bis in unsere Zeit wirksam ist. Es

ist auch heute wieder viel von ihm zu lernen, vor
allem der rechte Umgang mit den Dingen, der
uns durch den modernen Verschleiss der
Gebrauchsgüter weithin verlorengegangen ist, während

Benedikt sagte: «Alle Gerätschaften sind so

heilig wie die Gefässe des Altares. Nichts
erscheint uns unwichtig.» Das ist keine ästhetisie-
rende Ding-Mystik. In diesen zarten Worten liegt
das neue Verhältnis zu den Dingen, das wir wieder

suchen und das man schon im paradoxen Satz
zusammenfasste : «Fremd den Dingen und
zugleich geheimnisvoll nahe.»
Es ist unmöglich, eine Wesensschau des Benedik-
tinertums in eine Formel zusammenzufassen.
Auch die bekannte Parole «ora et labora» genügt
nicht, zumal wenn die moderne Auffassung
meint, Arbeit sei Gebet, was ein Missverständnis
von Benedikts Regel ist. Aber es lässt sich eine
kurze Andeutung der benediktinischen Spiritualität

geben, die, in der Sprache unserer Zeit
ausgedrückt, in den beiden Worten besteht: Mass und
Mitte.
Der heutige Mensch hat das Mass verloren — er ist
der Masslosigkeit verfallen. Schon lange gab er die
richtige Perspektive preis, weshalb die Dinge aus

dem Lot gerieten und mehr und mehr zu einem
unheilvollen Zerrbild wurden. Dies bildet einen
der wesentlichen Hintergründe unserer persönlichen

und gesellschaftlichen Tragödie. Gegenüber
der verhängnisvollen Entwicklung, die immer
noch weiter rollt und die Menschen zu einer
schrecklichen Hybris verführt, die nur mit dem
Absturz in den Abgrund endigen kann, vertritt
Benedikt das Mass, indem er seine Regel eine

«ganz bescheidene Anleitung für Anfänger»
nennt. In allen Dingen war er der weise, der
aufbauende und der massvolle Mensch. Er war einer
übertriebenen Askese ebenso abgeneigt wie
einem bequemen Sichgehenlassen. Weder
überspannter Eifer noch träge Nachlässigkeit ist am
Platze, er will in allen Dingen Mässigung,
Gelassenheit und überlegene Ruhe. Gott ist das Mass
aller Dinge. Um Gott ähnlich zu werden, muss
man in jeder Situation masshalten, auch in unseren

Forderungen. Benedikt stellt das wahre Mass
seinen Söhnen vor Augen. Wir müssen das Mass
wieder erlernen, müssen wissen, wie weit wir
gehen dürfen, was uns erlaubt und was uns verboten
ist. Es ist uns nicht erlaubt, in frechem Übermut
die Grenzen zu verschieben. Es gilt, im Denken
und Fühlen, in der Politik und in der Wissenschaft,

aber auch im täglichen Essen und Trinken,
in Kleidung und Wohnung masszuhalten und nie
in zügelloser Arroganz zu meinen, man könne
und man dürfe alles und der Mensch sei das Wesen

der unbegrenzten Möglichkeiten. Das ist
Überhebung, das endigt unfehlbar mit einem
Zusammenbruch. Demgegenüber stellen wir, vom
Geiste Benedikts geleitet, das rechte Mass wieder
her, indem wir es ganz bewusst an keiner Stelle
überschreiten, damit wir nicht noch einmal in Zü-
gellosigkeit den Sturz ins Nichts am eigenen Leib
erleben. Wir müssen das Mass zurückgewinnen.
Wir denken vom Mass ehrfürchtig, weil es mit der
Weisheit und der Heiligkeit verbunden ist und
uns das neue Verantwortungsgefühl gegenüber
Gott und den Menschen schenkt.
Das andere Wort heisst «Mitte». Nur ein grobes
Missverständnis kann die Mitte mit der spiessbür-
gerlichen Mittelmässigkeit verwechseln, die für



117

keinen geistig erwachten Menschen in Frage
kommt. Mitte heisst, um ein Zentrum des Lebens
zu wissen, um das sich alle Dinge in der Peripherie

anordnen. Die Mitte unseres Lebens ist einzig
und allein das Evangelium, von dem wir in einer
ganz neuen Sprache reden sollten. Wir müssen
uns neu, radikaler und ganz anders als bisher auf
die Mitte besinnen und von da aus das menschliche

Dasein durchdringen. Wir denken von der
Mitte aus und streben immer wieder zu der Mitte
hin, um uns nicht an des Randes Nebensächlichkeiten

zu verlieren. Mit einer Ausschliesslichkeit
ohnegleichen weisen wir auf die Mitte hin, die
uns das Wichtigste ist. Alles andere hat nur
sekundäre Bedeutung. Dies entspricht der benedik-
tinischen Geistigkeit. Wer diesen Ruf zur Mitte
überhört, der geht am Entscheidenden vorbei. In
unserer bedrohten Situation gibt es keine andere
Rettung als die unsichtbare Mitte, von der wir
geradezu in einem beschwörenden Ton reden möchten.

Das Evangelium ist die grosse Mitte; es

bedeutet uns die Kraft, die uns ermöglicht, das
Leben zu bestehen. Wir bekennen uns mit der ganzen

Leidenschaft unseres Wesens zum Evangelium

und leben von der Gewissheit, dass nur dieses

Evangelium imstande ist, die Menschen und
ihre Verhältnisse von Grund auf zu verändern.
Ich erinnerte am Anfang an die misstrauische
Prüfung des Totila, die Benedikt mit einer souveränen

Antwort bestand: «Lege ab, mein Sohn, lege
ab, was du anhast, das gehört nicht dir.» Um den
Schluss mit dem Anfang zu verbinden, wählen
wir — nach der Besinnung auf Benedikt — ein
Wort des Paulus, das auch vom Ablegen des alten
Menschen spricht, und fügen dann flüsternd, mit
leiser Freude, die Aufforderung desselben Mannes
hinzu : «Ziehet an den neuen Menschen, der nach
Gott geschaffen ist, in wahrhaftiger Gerechtigkeit
und Heiligkeit.»

50Jahre seit der Krönung
des Gnadenbildes
P. Hieronymus Haas

Die Krönung des hiesigen Gnadenbildes bedeutet
in der Geschichte unserer Wallfahrt eine gewisse
Wende. Die Krönung des Gnadenbildes durch
den päpstlichen Nuntius Luigi Maglione und die
Erhebung der Wallfahrtskirche zur Basilika minor
war für das unscheinbare Marienheiligtum an der
Nordwestgrenze unseres Landes ein Ereignis und
bedeutete grössere Öffentlichkeitswertung. Durch
das neu eingeführte Trostfest mit feierlicher
Prozession erhielt Mariastein neue, ungeahnte
Impulse. Seit diesem Datum kamen die Pilger
zahlreicher und häufiger, und die Marienverehrung
erfuhr eine intensive Förderung. Zudem wurde
das Gotteshaus in den folgenden Jahren einer
gründlichen Erneuerung unterzogen, und die
Verehrung des heiligen Mönchsvaters Benedikt
erhielt durch den einmaligen Bilderzyklus des
Basler Künstlers Lothar Albert neuen Auftrieb
und war beste Vorbereitung für die Rückkehr der
Mariasteiner Benediktiner aus ihrer Verbannung
in Bregenz (1941).
Der Grundgedanke dieser Krönung des

altehrwürdigen Gnadenbildes aber blieb unter den
vielen Festlichkeiten jener Tage beinahe verborgen

— Maria ist unsere Königin!


	Benedikt : aus unserer Not gesehen

