Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 5

Artikel: Benedikt : aus unserer Not gesehen
Autor: Nigg, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031345

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Benedikt —
aus unserer Not gesehen

Prof. Dr. Walter Nigg, Ziirich

Vorbemerkung der Redaktion:

Am Palmsonntag hielt Professor Dr. Walter Nigg anlisslich
der Versammlung der «Freunde des Klosters Mariastein» einen
Vortrag, der grosse Beachtung fand. Frau Elisabeth Gertrud
Latzel, Religionslehrerin am St. Ursula-Gymnasium zu Frei-
burg im Breisgau, hat ihn ab Tonband aufgezeichnet. Wir
danken ihr im Namen aller Leser fiir die grosse Arbeit. Herr
Pfarrer Nigg hatte die Freundlichkeit, das Manuskript zu iibet-
priifen und stellenweise zu erginzen. Alle, die den Vortrag
héren durften, werden sich freuen, ihn nun auch lesen zu kén-
nen und das Gehérte zu vertiefen. Dafiir sei ihm unser herz-
lichster Dank ausgesprochen!

109

Liebe Christen! Der gotische Konig Totila bezwei-
felte die prophetische Gabe Benedikts. Er stellte
sie auf die Probe und befahl seinem Schwerttri-
ger, die koniglichen Kleider anzuziehen. Als der
verkleidete Schwerttriger mit Gefolge das Kloster
betrat, sagte Benedikt zu ihm: «Lege ab, mein
Sohn, lege ab, was du anhast, das gehort nicht
dir.» Der Heilige hatte die Tduschung sofort
durchschaut; thm konnte man nichts vormachen.
Die berithmte Szene hat fiir uns die Bedeutung
eines Zeichens. Auch wir nihern uns jetzt Bene-
dikt, bekleidet mit unseren Vorurteilen, mit un-
seren wissenschaftlichen Einbildungen und mit
dem modernen Getue, das uns heutigen Men-
schen nun einmal eigen ist. Aber mit unserer
Uberheblichkeit machen wir nicht den geringsten
Eindruck auf Benedikt. Er wiederholt nur mit ru-
higer Stimme die gleichen Worte: «Lege ab, mein
Sohn, lege ab, was du anhast, das gehort nicht
dir.» Der gelehrte Diinkel und die arrogante An-
massung, mit denen wir den grossen Gestalten
der Vergangenheit begegnen und uns iber sie
stellen, indem wir meinen, wir wiissten natiirlich
unendhch viel mehr als sie, ist bloss eine Verklei-
dung, die uns nicht zukommt. Lege sie ab, lege
sie schnellstens ab, lege sie sofort ab, sonst wird
dir die Maske, mein Sohn, von einer héheren
Hand abgenommen, und du stehst entlarvt da.
Wenn wir uns in dieser Stunde im Geiste Bene-
dikt nihern wollen, dann muss es auf einer ande-
ren Ebene geschehen: ehtlich, unvoreingenom-
men, in Ehrfurcht, wie es sich gegeniiber einer
solchen iiberragenden Gestalt allein geziemt. Be-
nedikt ist der Meister, und wir sind die Schiiler,
die ein Wort vernehmen mochten, das uns auf
unserem Lebensweg hilft. Dies allein entspricht
der wahren Rangordnung, alles andere ist schon
im Ansatz verfehlt. Diese Aufforderung bildet
Einleitung und Voraussetzung zu dem, was nun
zu sagen ist.

Um eine Gestalt zu verstehen, muss zuerst die
Zeit geschildert werden, in der sie gelebt hat. Je-
der Mensch hingt mit dem Zeitalter eng zusam-
men, aus dem er hervorgegangen ist, und kann
losgeldst davon gar nicht richtig begriffen werden.



110

Benedikt von Nursia lebte um 500 nach Christi
Geburt. Das rémische Imperium war in Schutt ge-
sunken. Der Menschen hatte sich eine lihmende
Mutlosigkeit bemichtigt; sie befanden sich auf
einer Treppe ohne Gelinder und fiirchteten in die
Tiefe zu stiirzen. Eine panische Angst war tiber sie
gekommen durch die wilden Vélkerscharen, die
Europa iiberfluteten. Das dunkle Zeitalter war
durch einen Zerfall gekennzeichnet, der sich auf
alle Gebiete ausdehnte. Eine Untergangsstim-
mung erfiillte die Luft, die ans Wort des Prophe-
ten Ezechiel denken liess: «Ungliick auf Ungliick,
siehe, es kommt, ein Ende kommt! Es kommt das
Ende uiber dich, siche, es kommt!» (7,5—6). Be-
nedikt hat die Auflssung und die Verwirrung
deutlich empfunden, als er in Rom die Schule
besuchte. Die ihm iiberall entgegentretende Sit-
tenlosigkeit stiess ihn dermassen ab, dass er sich
fiir immer vom stidtischen Leben abwandte.

Der Verfall war iiberall wahrzunehmen; man
schrie formlich nach einem neuen Anfang. Wer
wollte damit beginnen? Wo sollte er anfangen?
Wer hatte die Kraft dazu? Das wusste niemand.
Da kam ein unscheinbarer Mann, der nicht von
entfernt daran dachte, die Gesellschaftsordnung
umzustrukturieren, sondern dem es einzig und
allein darum ging, selbst nicht vom Sog der Zeit
verschlungen zu werden. Ausgerechnet er brachte
die Wende zustande. Wie hiess er? Benedikt von
Nursia, der Mann, der sich in die Einsamkeit zu-
riickgezogen hatte.

Man kann den trostlosen Zerfall der damaligen
Zeit und die rettende Tat Benedikts nicht erwih-
nen, ohne nicht unwillkiirlich an unsere gegen-
wiirtige Situation zu denken. Wer sich nicht von
den technischen Errungenschaften und der Wohl-
fahrtsgesellschaft blenden lisst, weiss um den be-
stiirzenden Verfall der modernen Kultur. Ehen
l6sen sich auf, die Moral verfliichtigt sich, Litera-
tur und Kunst sinken ab, die Politik wird allmih-
lich unfihig, die Probleme zu meistern, iiberall
gehen die Krifte auseinander, und es treiben die
Menschen einem unheimlichen Katarakt entge-
gen. Es ist nicht nétig, die drohenden Vorkomm-
nisse eingehender zu schildern. Wir erleben den

Moloch des Zeitgeistes tiglich in unmittelbarer
Nihe. In dieser geistigen Not richten wir unsere
Augen auf Benedikt. Wir schauen aus dieser be-
stiirzenden Situation nach ihm aus. Das bildet
unser vordringliches Anliegen — alles andere hal-
ten wir fiir einen intellektuellen Sport. Benedikr
aus #nserer Not gesehen, lautet unser Thema!
Dies verleiht unserer Frage eine erregende Aktua-
litit und macht sie zugleich zu einem Existenz-
problem. Wir beschiftigen uns nicht aus einem
bloss historischen Interesse mit Benedikt. Es geht
uns »zzcht um eine Wissensvermehrung. Die gei-
stige Not steigt in uns immer héher, und aus die-
ser Bedringnis heraus fragen wir: Was sehen wir?
Sehen wir iibethaupt etwas? Welche Bedeutung
hat diese Sicht fiir unser Dasein? Viele Menschen
beschiftigen sich manchmal jahrelang mit einer
Angelegenheit. Sie drehen sie fortwihrend in
ihren Hiinden, aber sie sehen dabei nicht das ge-
ringste, und deshalb schaut auch nichts dabei her-
aus. Es kommt darauf an, dass man das sieht, was
nicht alle sehen, dass man durch den Vorder-
grund das Hintergriindige mit einer visioniren
Gewalt sicht. Man ‘wird alsdann mit der inneren
Verarbeitung ein Leben lang nicht fertig.

Wir sehen die Gestalt Benedikts nur wie durch
einen Nebel, was jedoch das Geheimnisvolle sei-
ner Personlichkeit erhéht.

Bekanntlich hat Gregor im zweiten Buch seiner
Dialoge das Leben Benedikts in Umrissen gezeich-
net. Dies ist die einzige Quelle fiir seine vizz; eine
andere Uberlieferung gibt es nicht. Die modernen
Historiker bewerten den Bericht Gregors mit be-
tonter Geringschitzung. Sie scheuen sich nicht,
von fabulierender Phantasie zu sprechen, wih-
rend Gregor sich auf Augenzeugen beruft und
selbst sagt: «Ich habe nicht alle seine Taten erfah-
ren; das Wenige aber, das ich erzihle, verdanke
ich der Mitteilung von vieren seiner Schiiler.» Ge-
wiss gibt er eine von Wundern durchwirkte Be-
richterstattung, aber wer Wunder wie Brennesseln
fiirchtet, versteht eine frithmittelalterliche Ur-
kunde nicht zu lesen. Persénlich halte ich die le-
gendire Darstellung als die adiquate Erfassung
einer religiosen Gestalt. Wir wollen doch keine



entmythologisierende Zergliederung, nach der
man zuletzt nur wenige Steinchen in der Hand
hat, mit denen sich nicht das kleinste Mosaik
mehr zusammensetzen lisst. Bei aller Bescheiden-
heit darf man sagen: Der kritischen Geschichts-
schreibung fehlt der Sinn fiir das gewisse «Etwas»,
wihrend legendire Beschreibung ein syntheti-
sches Sehen von unerhorter Kraft ist. Freilich be-
darf es der Fihigkeit des symbolischen Denkens,
um den tieferen Gehalt einer Legende zu verste-
hen. Vergessen wir nicht, wer der Verfasser von
Benedikts Vita war: Gregor der Grosse, einer der
michtigsten Pipste, der bei jeder niheren Be-
trachtung einen steigenden Respekt einflosst.
Nach Gregors Ansicht sollten die Menschen «bei
allen Handlungen zuvor die Gerechtigkeit und
dann die Freiheit im Auge behalten». Wer einem
solchen Grundsatz huldigt, ist befihigt, durch
den Untergang seiner Zeit hindurch den neuen
Anfang zu sehen. Er harrte denn auch mit einem
nicht wankenden Mut inmitten aller Trimmer
dem neuen Advent entgegen. Wenn dieser
Mann, der selbst vor seiner Wahl zum Papst be-
nediktinischer Ménch war, zur Feder griff, um das
Leben des benediktinischen Ménchtums des Va-
ters zu beschreiben, dann tat er es nicht mit einer
literatenhaften Gebirde, sondern aus einer inne-
ren Sicht heraus, die einer blossen Faktensamm-
lung weit tiberlegen ist. Wer dies bezweifelt, dem
muss man die Worte zurufen: «Lege ab, mein
Sohn, lege ab, was dir nicht zukommt.»

Die Zeit gestattet es uns nicht, von Gregors Hand
gefithrt, Benedikts Leben ausfiihrlich darzustel-
len. Er war nicht bemiiht, wie ein moderner Bio-
graph, die psychologische Entwicklung seines
Helden zu beschreiben, sondern er wollte die See-
lenhaltung Benedikts erfassen, dessen Gestalt
noch in der wundersamen Landschaft der unge-
teilten Christenheit beheimatet war. Aus Gregors
Schilderung seien nur einige Momente hervorge-
hoben, welche die aufbauende Natur dieses gros-
sen Laien zeigen, der einer der wesentlichsten Bei-
trige zu einer Wiedergeburt des Abendlandes ge-
leistet hat.

Nach seinem Weggang aus Rom lebte Benedikt

111

zunichst als Einsiedler in einer Héhle. Da stieg in
seiner Erinnerung eine holde Frauengestalt auf,
deren Schonheit in ithm ein wildes Feuer entfach-
te, und schon dachte er daran, sie in der Welt auf-
zusuchen. Eben war er im Begriffe, seinem hefti-
gen Verlangen nachzugeben, als er in der Nihe
seiner Hohle ein dichtes Dornengestriipp erblick-
te. Kurzerhand entledigte er sich seines Gewandes
und wilzte sich nackt darin, bis die erregende
Lust sich in brennenden Schmerz verwandelte.
Die Versuchung zeigt, dass auch Benedikt ein
Mann aus Fleisch und Blut war wie wir und dass er
keineswegs auf einem bequemen Weg ins Him-
melreich gelangte, sondern schwere Anfechtun-
gen zu erdulden hatte. Kein Heiliger ist an einem
Tag ans Ziel gekommen, stets kimpften sie in dus-
serster Anstrengung um den Aufstieg zu Gott. Es
ist notig, sich die blutige Szene des sich im Dor-
nengestriipp wilzenden Benedikt genau vorzu-
stellen, damit wir endlich auch die Wirklichkeit
der Heiligen in unsere Seele aufnehmen. Nur
durch den Mut zur Wahrheit und den charismati-
schen Realismus iiberwinden wir die stissliche Ha-
giographie des 19. Jahrhunderts, die das wahre
Antlitz der Heiligen mehr verstellt als erhellt hat.
Gregor erzihlt weiter, dass tiglich ein Rabe zu Be-
nedikt kam und von ihm ein Stiick Brot erhielt.
Die moderne Geschichtsschreibung stellte dabet
wieder die Sucht nach Wundern fest, da sie einer
Szene der alttestamentlichen Welt nachempfun-
den sei. Doch greift die Methode der vergleichen-
den Religionswissenschaft in diesem Falle arg da-
neben. Der Rabe bringt nicht, wie in der bekann-
ten Erzihlung des Elias, dem Propheten am Mor-
gen Brot und am Abend Fleisch, sondern umge-
kehrt, er wird von Benedikt ernihrt, und das ist
etwas anderes. Wir sind gehalten, vor allem nach
dem Sinn zu fragen, der nur kurz angedeutet wer-
den kann: Der Ménchsvater lebte noch in einer
wunderbaren Verbundenheit mit der Tierwelt.
Nicht erst Franziskus verschwisterte sich in einer
iiberrationalen Weise mit der stummen Kreatur,
auch Benedikt stand in einer geheimnisvollen,
uns ganz fremd gewordenen Beziehung zum Tier.
Der Verstand begreift es kaum, weil er jahrhun-



112

dertelang einseitig darauf ausgerichtet war, sich
die Tierwelt untertan zu machen, wihrend das
Herz jubelt tiber das andere Verhiltnis zwischen
Mensch und Tier bei Benedikt. Seine vertrauliche
Freundschaftsbeziehung lisst die Kreatur am My-
sterium der Erlésung teilnehmen. Dies tiberrascht
uns, weil wir uns selbst nicht mehr richtig in der
Welt des Schépfers verstehen.

Ein weiteres Bild zeigt uns den letzten Abend,
den Benedikt mit seiner Schwester Scholastika zu-
bringt. Sie bittet ithn, doch die Nacht bei ihr zu
bleiben, doch er lehnt es ab, weil er nicht ausser-
halb seines Klosters iiber Nacht bleibt. Ein plote.-
lich heraufsteigendes Gewitter macht es aber Be-
nedikt unmoglich, den Heimweg anzutreten, und
er musste bleiben. Da sagte Scholastika zu ihm:
«Siehe, ich habe dich gebeten, und du hast mich
nicht erhéren wollen, da habe ich meinen Herrn
gebeten, und er hat mich erhért.» Die beiden Ge-
schwister blieben die ganze Nacht auf und unter-
hielten sich iiber das geistliche Leben. Gregor
fihrt in seinem Bericht weiter: «Es darf uns nicht
wundernehmen, dass die Frau, welche ihren Bru-
der linger zu sehen wiinschte, mehr als er ver-
mochte, denn weil nach dem Worte des Johannes
Gott die Liebe ist, so vermochte nach einem ge-
rechten Entschluss Gottes jene mehr, die mehr
liebte.» Dieser feinsinnige Kommentar ist sowohl
des grossen Papstes als der Scholastika wiirdig.
Die Begebenheit zeigt zugleich, dass Benedikts
Leben keineswegs jedes frauliche Element fehlte.
Seine Schwester brachte das Miitterliche hinein,
das Benedikt vor einer vetkrampften Haltung be-
wahrte. «Wie ihre Herzen immerdar eins in Gott
waren, so waren ithre Leiber auch im Grabe nicht
getrennt», schliesst Gregor seine Berichterstat-
tung. Es gibt eine Heiligung, die in der rechten
Beziehung und nicht in der Unterdriickung der
Neigungen besteht. Sie verleiht dem Bilde Bene-
dikts die wohltuende Menschlichkeit und Wirme.
Es ist noch ein Vorkommnis zu erwihnen: Bene-
dikt stand am Fenster seiner Zelle und betete zu
Gott. Wihrend er so in frithester Stunde hinaus-
blickte, sah er plotzlich, wie sich ein Licht von
oben ergoss, die ganze Finsternis der Nacht ver-

scheuchte und so hell aufleuchtete, dass dies in
der Finsternis strahlende Licht den Tag iibertraf.
Etwas sehr Wunderbares war mit dieser Erschei-
nung verbunden: Es wurde ihm nimlich — wie er
spiter selbst erzihlte — «auch die ganze Welt wie
in einem einzigen Sonnenstrahl vereinigt vor Au-
gen gefithrts. Es war ein ganz ausserordentliches
Erlebnis, vor dem der heutige Mensch hilflos
steht, weil er es nicht in seine Erfahrungswelt ein-
ordnen kann. Aber aus der Geschichte der Mystik
wissen wir, dass in diesen seltsamen Worten die
geheimnisvolle Zentralschau angedeutet ist, die
auch einem Jakob Bshme zuteil geworden war.
Die Zentralschau vermag in die Dinge hineinzu-
schauen und durch sie hindurchzublicken. Sie
schaut, was die innerste Substanz aller Wesen aus-
macht, wie eines in dem anderen webt und alles
von Gott zusammengehalten wird. Benedikt wur-
de dieses tibernatiirlichen Erlebnisses gewiirdigt,
und deswegen vermochte er das irdische Leben
von oben und nicht von unten aus zu betrachten,
Allezeit kommt es darauf an, die Dinge vom Licht
her zu sehen und nicht umgekehrt. Im mystischen
Erlebnis steigt die Seele iiber sich selbst empor
und erfasst die Welt intuitiv in der Helle Gottes.
Das sind nur einige Bilder aus dem Leben Bene-
dikts herausgegriffen. Wir begreifen eine Gestalt
nicht richtig, wenn wir sie nicht im Bilde erfassen.

Der blosse Begriff gentige nicht. Bilder sind ent-
scheidend; wir miissen sie in unsere Seele aufneh-

men und sie mit uns tragen, denn allein daraus
lebt der Mensch in geistiger Beziehung. Dieses
Bilderdenken macht uns auch das Werk Benedikts
verstindlich, das in einer zweifachen Leistung be-
steht.

Nach Benedikts tritben Erfahrungen mit seiner
ersten Monchsgemeinde begann er auf dem Mon-
te Cassino ein neues Kloster zu bauen. Die Einzel-
heiten muss ich hier tibergehen, doch die Frage
lautet: «Was bedeutet der Bau von Monte Cas-
sino?» Nichts anderes als die Errichtung einer
Gottesburg, die dem Sturm der Zeit trotzt. Klo-
ster sind Gottesburgen. Eine Gottesburg ist etwas
anderes als eine weltliche Burg, in der sich ein hé-
fisches Leben abspielt. Die Gottesburgen haben



die Aufgabe, die Benedikt mit den Worten um-
schreibt «eine Schule fiir den Dienst des Herrn»
einzurichten. Das ist ihre primire Bestimmung.
Wenn sie diese Bestimmung aus den Augen ver-
lieren, dann sinken ihre Bewohner zu Menschen
herab, die nach Benedikts Worten «mit ithrer Ton-
sur Gott beliigen». Monte Cassino unter Benedikt
war eine wirkliche Gottesburg, die dem Mdonch-
tum die feste Form gab. Was echte Formen be-
deuten, das ahnen wir in unserer formenspren-
genden Zeit wieder ein wenig, weil die grosse
Form den Menschen davor bewahrt, ins Chaoti-
sche abzugleiten. Benedikt war der aufbauende
Mensch. Thm ging es vor allem darum, inmitten
des Niederganges zu einem neuen Anfang zu ge-
langen. Aus diesem Grunde denken wir vom
Monchtum gross. Wir halten es fir krasse Igno-
ranz, wenn einer in verichtlichem Ton von den
Kuttentrigern spricht und in ihnen nur Miissig-
ginger sicht. Gewiss gab es unter thnen auch Ver-
sager, aber das echte Ménchtum verkérpert in
aller Einfachheit eine aufbauende Kraft von zeit-
loser Prigung.

Benedikt sah in seinem prophetischen Geist vor-
aus, dass Monte Cassino nicht fiir alle Zeiten be-
stechen werde. Es gibt keine absolute Sicherheit
auf Erden, auch das Kloster ist von dieser Wahr-
heit nicht auszunehmen. Dreissig Jahre nach Be-
nedikts Tod wurde Monte Cassino von den Lango-
barden zerstort. Die Ménche konnten durch
Flucht nur ihr nacktes Leben retten. Wiederum
vor dreissig Jahren wurde Monte Cassino im Zwei-
ten Weltkrieg durch einen Fliegerangriff vollstin-
dig dem Erdboden gleichgemacht. Diese barbari-
sche Vernichtung eines abendlindischen Symbols
enthiillt die Selbstzerstérung, die die Menschheit
seit Jahrzehnten betreibt und die auch auf die
Kirche tibergegriffen hat. Allerdings wurde nach
dem Krieg Monte Cassino bald wieder aufgebaut.
Dies mag uns eine Stirkung im Glauben sein:
Gottesburgen kénnen zerstort werden, aber sie er-
stehen stets aufs neue, und nie wird es eine Zeit
geben ohne sie. Die Menschen brauchen géttliche
Bastionen, von denen eine sichtliche Ausstrah-
lung auf das gesamte Leben ausgeht. Wenn sie

113

verschwinden, sinkt das geistige Dasein, und es
nimmt das materialistische Denken iiberhand:
das ist eine Wahrheit, die die blossen Politiker
viel zu wenig beachten. Kloster sind Zufluchts-
stitten, in die sich auch die Laien fiir eine kurze
Zeit zuriickziehen sollten, um in innerer Samm-
lung Klarheit, Kraft und Stirke fiir das Leben in
der Welt in sich aufzunehmen. Uber die Moglich-
keit des Monchtums sagte der grosse Dichter
Dostojewski das abschliessende Wort: «Wie sehr
aber wird man sich wundern, wenn ich sage, dass
von diesen Sanften und nach verborgenem Gebet
sich Sehnenden einmal vielleicht noch die Ret-
tung unseres Landes ausgehen wird.»

Benedikt vollbrachte neben dem Bau von Monte
Cassino noch ein Werk: er schrieb gleichzeitig die
Regula. Bekanntlich wurde sie bei der Zerstérung
des Klosters mit dem Weinmass gerettet. Man
darf sogar von der heiligen Regel sprechen, da er
mit thr mitten in der Nacht des Volkersturmes ein
Licht anziindete, das den Menschen auf ihrem
Weg voranleuchtete. Sie ist eine verhiltnismissig
kleine Schrift, doch wurde sie zu einem der gros-
sen Schicksalsbiicher des Abendlandes, das man
nur mit einer inneren Bewegtheit in die Hand
nehmen kann, weil es die Welt verindert hat. Be-
nedikts Regel wurde schon mit Moses’ Gesetzge-
bung verglichen. Der Vergleich liegt nahe und ist
doch nicht ganz zutreffend. Moses’ Gesetze rufen
immer wieder nach der Frage, ob der Mensch sie
auch vollig zu erfiillen imstande sei, oder ob er an
thnen zerbrechen miisse. Die Regel Benedikts
steht auf neutestamentlichem Boden. Gleich im
Prolog fiihrt er aus: «Wir hoffen dabei nichts Har-
tes, nichts Driickendes zu verordnen.» Aber es ist
doch eine Regula, nach der man sich ausrichten
kann. Sie vermittelt dem Menschen eine Orientie-
rung. Wenn er keinen Maflstab kennt, kann er im
Leben nur in die Irre gehen. Natiirlich ist die Re-
gula fiir die im Kloster lebenden Ménche be-
stimmt, und nur sie kénnen sie genau erfiillen.
Doch enthilt sie so viele richtungweisende Aus-
fihrungen, die auch dem Menschen in der Welt
Entscheidendes zu sagen haben. Ich kann Sie nur
ermuntern, sich einmal die benediktinische Regel



114

etwas genauer anzusechen. Sie werden iber die
Weisheit, Ausgewogenheit und Zielstrebigkeit
staunen. Diese Bestimmungen enthalten Diszi-
plin, Zucht und Adel, auf die kein Mensch auf
die Dauer verzichten kann.

Die Regula enthilt viele Ausfithrungen iiber die
Rechte und Pflichten des Abtes. Sie sind bedeut-
sam, denn jedes Kloster steht und fillt mit der
Amtsfilhrung des Abtes. Benedikts Abt-Ideal ist
von dem Gedanken erfiillt, dass er der Vater der
Klosterfamilie ist. Als Vater ist er der Mann, der
iiber die Leitung der ihm anvertrauten Seelen Re-
chenschaft ablegen muss. Er ist zugleich auch ihr
Seel-Sorger, wie aus der viterlichen Antwort Be-
nedikts an einen Monch zu ersehen ist: «Geh an
die Arbeit und sei nicht traurig!» Die Idee der Va-
terschaft ist tibertragbar. Wir leben in einer Zeit,
die durch den Aufstand der Sohne gegen die Welt
der Viter charakterisiert ist. Die Auflehnung hat
zu einer verhingnisvollen Zertriimmerung des
Vaterbildes gefiihrt, und wir sind heute eine Ge-
neration ohne Viter. Dies ist ein auf Dauer un-
haltbarer Zustand. Die sogenannte antiautoritire
Erziehung ist lauter Unfug, der in einer grenzen-
losen Verirrung endigt. Wir brauchen Viter!
Auch die S6hne kommen ohne Viter nicht aus!
Aber das Vaterbild muss neu gefasst werden. Es
darf keine hohle, angemasste Vaterautoritit sein.
Bei der neuen Begriindung des Vaterbildes kann
die Regel Benedikts Pazendienste leisten, denn sie
fithrt aus, «dass der Vater je nach Zeit und Um-
stinden bald Strenge, bald Milde, jetzt den Ernst
eines Meisters, dann wieder die zirtliche Liebe
eines Vaters walten lassen» miisse.

Das ist eine schlichte, wahre Pidagogik, die einen
Ausweg aus unserem verworrenen Erziehungswe-
sen in sich schliesst. Nach Benedikt besteht die
Aufgabe des Vaters gerade darin, mehr vorzuse-
hen als vorzustehen; mehr geliebt als gefuirchtet
zu werden. In dieser Richtung miissen wir suchen,
dann gelingt uns iiber dem neuen Vaterbild der
Durchbruch zu den lebendigen Leitbildern, ohne
die auf Dauer keine Generation auskommt.

Der andere Gedanke der Regula dreht sich um das
«Opus Dei», das allen anderen Werken vorzuzie-

hen ist. Die benediktinischen Klgster sind Stitten
des Gebetes. Einzig das Gebet rechtfertigt sie! Wer
das Gebet fiir blosse Autosuggestion hilt, miss-
versteht das Benediktinertum zum voraus. Seine
eigentliche Aufgabe ist das Gotteslob, in der heu-
tigen Sprache ausgedriickt: die Liturgie. Sie ist so-
wohl Erbe wie Sendung! Das Chorgebet ist die
Seele des Benediktinertums. Freilich artete schon
im imposanten Cluny die Liturgie zum Liturgis-
mus aus. Auch die Erneuerung der Liturgie in der
Gegenwart nahm ihten Ausgang von franzosi-
schen Benediktinerklostern, was zuerst einen
iiberaus erfreulichen Aufbruch bedeutete, indem
die betende Kirche wieder hervortrat. Allerdings
stiirzte dann die neue Liturgie in ihrer Experimen-
tiersucht die Kirche in eine Unordnung, womit
Benedikt gewiss nicht einverstanden gewesen
wire. Doch kann uns gerade sein Anliegen auf
den rechten Weg zuriickfithren, indem wir die
subjektive Willkiir abstellen, die viele Geistliche
veranlasst, den Gottesdienst nach Lust und Laune
zu gestalten. Das Sakrale ist etwas Objektives,
dem sich der Einzelne unterzuordnen hat. Ein
Gottesdienst muss nach benediktinischer Inten-
tion vor allem ernst und wiirdig gefeiert werden.
Die Anfinge der liturgischen Bewegung in
Deutschland unter der Fithrung des Benediktiner-
Abtes Herwegen und des jungen Guardini waren
sicher gut und erstrebenswert. Auf diese Anfinge
muss man sich besinnen, damit der Gottesdienst
den Charakter des Feierlichen zuriickgewinnt, das
die Teilnehmer innerlich erhebt und stirkt. Bene-
dikts Ausfithrungen kénnten uns auch da eine
wirksame Hilfe bedeuten, sofern wir sie aus unse-
rer Not heraus mit brennendem Herzen lesen und
das Christentum nicht auf eine bloss soziale Mit-
menschlichkeit reduzieren, was eine geistige Ver-
armung bedeutete.

Die Auswirkungen Benedikts auf die europiische
Geschichte sind uniibersehbar. Wenn man eine
ganze Stunde nur tiber die Ausstrahlung des Be-
nediktinertums reden wiirde, hitte man bloss ei-
nen kleinen Teil erwihnt von dem, was Philibert
Schmitz in seiner vierbindigen «Geschichte des
Benediktinerordens» schildert. Benedikt selbst






116

dachte nie daran, einen Orden zu griinden. Sein
Ziel war lcdlghch ein erstes Kloster zu bauen.
Aber dieses Kloster blieb nicht allein. Sein Bei-
spiel ziindete. Es bildeten sich im Abendland
zahlreiche Bollwerke Gottes, in denen nach der
Regel Benedikts gelebt wurde, wobei sich zahlrei-
che Variationen ergaben: Cluniacenser, Zistet-
zienser, Trappisten usw.

Die Benediktiner haben in unermiidlicher Arbeit
nicht nur das geistige Erbe der Antike ins Mittel-
alter hiniibergerettet, sondern wurden durch ihre
vorbildlichen Klosterschulen die Lehrmeister der
mittelalterlichen Kultur. Sie haben sowohl die
Wilder in urbares Land verwandelt als auch in
ihrer Erziehertitigkeit viele Generationen ge-
formt. Man kann sich das Abendland schlechthin
nicht ohne das segensreiche Witken des Benedik-
tinertums vorstellen. Wir schulden ihm unendli-
chen Dank: Das benediktinische Element bildete
ein Ferment, das bis in unsere Zeit wirksam ist. Es
ist auch heute wieder viel von ihm zu lernen, vor
allem der rechte Umgang mit den Dingen, der
uns durch den modernen Verschleiss der Ge-
brauchsgiiter weithin verlorengegangen ist, wih-
rend Benedikt sagte: «Alle Geritschaften sind so
heilig wie die Gefisse des Altares. Nichts er-
scheint uns unwichtig.» Das ist keine isthetisie-
rende Ding-Mystik. In diesen zarten Worten liegt
das neue Verhiltnis zu den Dingen, das wir wie-
der suchen und das man schon im paradoxen Satz
zusammenfasste: «Fremd den Dingen und zu-
gleich geheimnisvoll nahe.»

Es ist unmoglich, eine Wesensschau des Benedik-
tinertums in eine Formel zusammenzufassen.
Auch die bekannte Parole «ora et labora» geniigt
nicht, zumal wenn die moderne Auffassung
meint, Arbeit sei Gebet, was ein Missverstindnis
von Benedikts Regel ist. Aber es lisst sich eine
kurze Andeutung der benediktinischen Spirituali-
tit geben, die, in der Sprache unserer Zeit ausge-
driickt, in den beiden Worten besteht: Mass und
Mitte.

Der heutige Mensch hat das Mass verloren — er ist
der Masslosigkeit verfallen. Schon lange gab er die
richtige Perspektive preis, weshalb die Dinge aus

dem Lot gerieten und mehr und mehr zu einem
unheilvollen Zerrbild wurden. Dies bildet einen
der wesentlichen Hintergriinde unserer persénli-
chen und gesellschaftlichen Tragddie. Gegeniiber
der verhingnisvollen Entwicklung, die immer
noch weiter rollt und die Menschen zu einer
schrecklichen Hybris verfiihrt, die nur mit dem
Absturz in den Abgrund endigen kann, vertritt
Benedikt das Mass, indem er seine Regel eine
«ganz bescheidene Anleitung fiir Anfinger»
nennt. In allen Dingen war er der weise, der auf-
bauende und der massvolle Mensch. Er war einer
tibertriebenen Askese ebenso abgeneigt wie ei-
nem bequemen Sichgehenlassen. Weder iiber-
spannter Eifer noch trige Nachlissigkeit ist am
Platze, er will in allen Dingen Miissigung, Gelas-
senheit und iiberlegene Ruhe. Gott ist das Mass
aller Dinge. Um Gott #Zhnlich zu werden, muss
man in jeder Situation masshalten, auch in unse-
ren Forderungen. Benedikt stellt das wahre Mass
seinen S6hnen vor Augen. Wir miissen das Mass
wieder erlernen, miissen wissen, wie weit wir ge-
hen diirfen, was uns erlaubt und was uns verboten
ist. Es ist uns nicht erlaubt, in frechem Ubermut
die Grenzen zu verschieben. Es gilt, im Denken
und Fiihlen, in der Politik und in der Wissen-
schaft, aber auch im tiglichen Essen und Trinken,
in Kleidung und Wohnung masszuhalten und nie
in ziigelloser Atroganz zu meinen, man kénne
und man diirfe alles und der Mensch sei das We-
sen der unbegrenzten Moglichkeiten. Das ist
Uberhebung, das endigt unfehlbar mit einem Zu-
sammenbruch. Demgegeniiber stellen wir, vom
Geiste Benedikts geleitet, das rechte Mass wieder
her, indem wir es ganz bewusst an keiner Stelle
iiberschreiten, damit wir nicht noch einmal in Zii-
gellosigkeit den Sturz ins Nichts am eigenen Leib
erleben. Wir miissen das Mass zuriickgewinnen.
Wir denken vom Mass ehrfiirchtig, weil es mit der
Weisheit und der Heiligkeit verbunden ist und
uns das neue Verantwortungsgefithl gegeniiber
Gott und den Menschen schenkt.

Das andere Wort heisst «Mitte». Nur ein grobes
Missverstindnis kann die Mitte mit der spiessbiir-
gerlichen Mittelmissigkeit verwechseln, die fiir



keinen geistig erwachten Menschen in Frage
kommt. Mitte heisst, um ein Zentrum des Lebens
zu wissen, um das sich alle Dinge in der Periphe-
rie anordnen. Die Mitte unseres Lebens ist einzig
und allein das Evangelium, von dem wir in einer
ganz neuen Sprache reden sollten. Wir miissen
uns neu, radikaler und ganz anders als bisher auf
die Mitte besinnen und von da aus das menschli-
che Dasein durchdringen. Wir denken von der
Mitte aus und streben immer wieder zu der Mitte
hin, um uns nicht an des Randes Nebensichlich-
keiten zu verlieren. Mit einer Ausschliesslichkeit
ohnegleichen weisen wir auf die Mitte hin, die
uns das Wichtigste ist. Alles andere hat nur se-
kundire Bedeutung. Dies entspricht der benedik-
tinischen Geistigkeit. Wer diesen Ruf zur Mitte
liberhort, der geht am Entscheidenden vorbei. In
unserer bedrohten Situation gibt es keine andere
Rettung als die unsichtbare Mitte, von der wir ge-
radezu in einem beschwérenden Ton reden méch-
ten. Das Evangelium ist die grosse Mitte; es be-
deutet uns die Kraft, die uns erméglicht, das Le-
ben zu bestehen. Wir bekennen uns mit der gan-
zen Leidenschaft unseres Wesens zum Evange-
lium und leben von der Gewissheit, dass nur die-
ses Evangelium imstande ist, die Menschen und
ihre Verhiltnisse von Grund auf zu verindern.

Ich erinnerte am Anfang an die misstrauische Prii-
fung des Totila, die Benedikt mit einer souveri-
nen Antwort bestand: «Lege ab, mein Sohn, lege
ab, was du anhast, das gehért nicht dir.» Um den
Schluss mit dem Anfang zu verbinden, wihlen
wir — nach der Besinnung auf Benedikt — ein
Wort des Paulus, das auch vom Ablegen des alten
Menschen spricht, und fiigen dann flisternd, mit
leiser Freude, die Aufforderung desselben Mannes
hinzu: «Ziehet an den neuen Menschen, der nach
Gott geschaffen ist, in wahrhaftiger Gerechtigkeit
und Heiligkeit.»

117

50 Jahre seit der Kronung
des Gnadenbildes

P. Hieronymus Haas

Die Krénung des hiesigen Gnadenbildes bedeutet
in der Geschichte unserer Wallfahrt eine gewisse
Wende. Die Krénung des Gnadenbildes durch
den pipstlichen Nuntius Luigi Maglione und die
Erhebung der Wallfahrtskirche zur Basilika minor
war fiir das unscheinbare Marienheiligtum an der
Nordwestgrenze unseres Landes ein Ereignis und
bedeutete grossere Offentlichkeitswertung. Durch
das neu eingefiihrte Trostfest mit feierlicher Pro-
zession erhielt Mariastein neue, ungeahnte Im-
pulse. Seit diesem Datum kamen die Pilger zahl-
reicher und hiufiger, und die Marienverehrung
erfubr eine intensive Férderung. Zudem wurde
das Gotteshaus in den folgenden Jahren einer
griindlichen Erneuerung unterzogen, und die
Verehrung des heiligen Ménchsvaters Benedik?
erthielt durch den einmaligen Bilderzyklus des
Basler Kiinstlers Lothar A/bers neuen Auftrieb
und war beste Vorbereitung fiir die Riickkehr der
Mariasteiner Benediktiner aus ihrer Verbannung
in Bregenz (1941).

Der Grundgedanke dieser Kronung des altehr-
wiirdigen Gnadenbildes aber blieb unter den
vielen Festlichkeiten jener Tage beinahe verbor-
gen — Maria ist unsere Konigin!



	Benedikt : aus unserer Not gesehen

