
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 4

Artikel: Gottes Ruf an Abraham : Mediationen zu Gen 12, 1-9

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82

andere Gleichnisse, solche, die dem Familienleben

entnommen sind, wie das Verhältnis von
Mann und Frau oder von Vater und Sohn.
Natürlich wird jedes Verschulden geahndet und
theoretisch könnte ein Abweichen Israels vom
vorgeschriebenen Weg zu einer Auflösung und
Nichtigkeitserklärung des Bundes führen. Hier
kommt jedoch ein weiteres Element zur Geltung,
und zwar die Berufung auf die Verdienste der Väter,

um derentwillen Gott die Sünden der
Nachkommen vergibt und sie nie dem Untergang
preisgibt. Besonders am Neujahrstag, an dem
Gott als Richter auftritt, wird er angefleht : «

Gedenke des Bundes» mit den Ahnen, Gnade zu
gewähren

Israels Erwählung gibt ihm keine privilegierte
Stellung, sondern macht es zu einem speziellen
Werkzeug Gottes. Es soll Werkzeug des Heils sein
nicht nur für den einzelnen gläubigen Juden oder
bloss für die jüdische Gemeinschaft, sondern für
die ganze Menschheit. «Ihr seid meine Zeugen»,
spricht der Prophet Jesaja. Israel soll ein Licht für
die Völker der Erde sein, beispielgebend, wegweisend.

Israel hat niemals — auch nicht in den Zeiten der
Diaspora, der Zerstreuung — darauf verzichtet,
sich weiterhin im religiösen Sinne als Sendboten
Gottes für die Menschheit zu betrachten. Denn
das Heil, das Israel aufgrund der Erfüllung seiner
Bundesverpflichtung für sich erhofft, ist gleichfalls

das Heil, das der Gesamtheit der Völker
zugute kommen soll.
Ich kann diese Hoffnung Israels nicht besser

formulieren als es schon im Gebet für die Hohen
Feiertage zum Ausdruck kommt : «So möge denn,
Ewiger, unser Gott, die Ehrfurcht vor Dir alle
Deine Geschöpfe erfassen, dass sich vor Dir
beugen alle Deine Werke und sie zu einem Bund
werden, Deinen Willen zu tun von ganzem Herzen.

Wie auch wir erkennen, dass die Herrschaft
bei Dir ist, Macht in Deiner Hand und Kraft in
Deiner Rechten, und Dein Name erhaben über
alles, was Du geschaffen.»

Gottes Ruf an Abraham

Meditationen zu Gen 12,1-9

P. Andreas Stadelmann OSB



83

«Gott sprach zu Abraham : 'Geh weg aus deinem
Land, aus deiner Heimat und aus deinem Vaterhaus

in das Land, das ich dir zeigen werde!'»
(V.l). — Gottes Wort trifft Abraham unerwartet
und unerbeten in Haran (Gen 11,31). Anders als

etwa bei Noach (vgl. Gen 7,1), weiss der biblische
Erzähler bei Abraham nichts anzuführen, was ihn
vor den andern Menschen auszeichnen und ihn
für die ihm von Gott zugedachte Rolle besonders
empfehlen würde. Vielmehr wird Abraham durch
die kurze Erwähnung seiner Abstammung (Gen
11,28-30) voll und ganz dem Bereich der Menschheit

zugewiesen, deren Lage die Bibel in Gen 2f.
bereits geschildert hat: Abraham ist ein Sünder,
wie alle andern Menschen auch. Er hat also keinen
Grund, sich vor Gott irgendwie zu rühmen.

Dementsprechend geht die Initiative auch nicht
vom Menschen, sondern von Gott aus; er beginnt
zu sprechen. Und sein erstes Wort ist ein Befehl:
Geh! In den Augen des Erzählers liegt in diesem
«Geh» eine ganze Geschichtswende beschlossen.
Imperative hört der Mensch, vorab der heutige,
zwar nicht gern. Dennoch, der Gott Abrahams
will «geforderte Menschen», weil darin die grössere

Chance zum gefüllteren Leben und Menschsein
liegt. Befehle können eben auch Einladungen
sein, die in grössere Freiheit rufen; bei göttlichen
Imperativen ist das immer der Fall.
Inhalt des Befehlswortes ist der Auszug aus der
schützenden und bergenden Sippe, Loslösung
von den bisherigen Lebensbedingungen (Heimat,
Verwandschaft, Vaterhaus). Von Abraham wird
also schlechthin alles gefordert, was der damalige
Nomade an Sicherheit und Geborgenheit
überhaupt haben konnte ; der Patriarch muss auf den
Sippenschutz verzichten und zum Gast im fremden,

unbekannten Land, zum unsteten «Fremdling»

werden. Dazu muss er sich mit einer
unfruchtbaren Frau auf den Weg machen (Gen
11,30). Unter menschlicher Rücksicht kann kaum
mehr von einer Zukunft gesprochen werden,
wohingegen die bisherige wirtschaftliche Lage Abrahams

relativ zufriedenstellend war.
Entscheidend ist vor allem der geforderte religiöse

Auszug. In dieser Hinsicht schien es in der Umgebung

und im persönlichen Leben Abrahams weit
weniger gut bestellt, heisst es doch in Jos 24,2:
«Jenseits des Flusses wohnten einst eure Vorväter,
Terach, der Vater Abrahams und Nachors, und
dienten anderen Göttern». Wie die Ausgrabungen

in Ur und Haran zeigen, verehrte man vor
allem Mondgottheiten, die Lieblingsgötter der
Nomaden (vgl. etwa die Mondnamen «Terach»
und «Laban» in der Verwandschaft Abrahams!).
Gott fordert also von Abraham, dass er aus allen
Koordinaten heraustrete, welche die Menschen
landläufig als lebenswichtig halten. Auf die eine
Waagschale legt er sich und was ihm teuer ist, auf
der anderen Waagschale liegt Gottes Wort, sonst
nichts!
Dieses «Geh» fordert wahrhaftig viel von ihm ; es

kann aber noch mehr verlangen als den Verzicht
auf Heimat, Sippe und Vaterhaus. Denn in den
biblischen Abrahamerzählungen bekommt der
Stammvater dieses «Geh» noch ein zweites Mal zu
hören: «Nimm deinen Sohn, deinen einzigen,
den du liebst, den Isaak, und geh in das Land Mo-
rija und opfere ihn dort als Brandopfer auf einem
Berg, den ich dir nennen werde» (Gen 22,2), so
lautet die Weisung Gottes diesmal! Der Erzähler
gibt ganz fein zu verstehen, dass dieser Gang dem
Abraham unendlich viel schwerer fiel als damals
der Auszug aus seiner Heimat. Während jener
Bericht unvermittelt und direkt mit der Gottesrede
einsetzt «Gott sprach zu Abraham : Geh», wird
die Erzählung von Abrahams Opfergang mit dem
vielsagenden Satz eingeleitet: «Nach diesen
Begebenheiten prüfte Gott den Abraham und sprach
zu ihm .» (Gen 22,1). Der Gang, der hier dem
Abraham zugemutet wird, ist die grössere
Herausforderung, wird zur grössten Glaubensprobe
seines Lebens.
Im ganzen Buch Genesis finden sich nur diese
beiden Stellen, an denen Gott sein «Geh» zu
einem Menschen spricht: beidemale wird Abraham
getroffen, ist Abraham betroffen. Wir spüren,
wie sehr der Patriarch dadurch aus allen Menschen
herausgehoben werden soll. Nur zu seinen
Lieblingen sagt Gott: Geh!



84



85

So kann es nicht wundernehmen, dass Mose der
nächste ist, der so von Gott angesprochen wird:
Mose, der Befreier aus der Knechtschaft Ägyptens,

der Vermittler des Bundes und des

Gesetzes. Kein Mann des Alten Testamentes
bekommt das «Geh» so oft zu hören wie Mose. «Geh
und führe mein Volk aus Ägypten» vernimmt er
aus dem brennenden Dornbusch (Ex 3,10), und
wieder: «Geh und versammle die Aeltesten Israels»

(Ex 3,16). Bei Mose findet Gott nicht den
sofortigen, stummen Gehorsam wie bei Abraham.
Der kultiviertere und gebildetere Mose hat
Bedenken, macht Einwände. Gott lässt sich auf eine
Diskussion mit ihm ein, dann aber beschliesst er
das Gespräch mit einem kategorischen «Geh jetzt»
(Ex 4,12): Lass uns nicht lange Worte machen,
sondern geh ans Werk!
Für Mose bedeutet dies, dass er den Frieden des
Hirtenlebens aufgeben, und sich in das Getümmel

der Politik stürzen muss. Dabei war ja gerade
die Politik ihm zur Lebensgefahr geworden und
hatte ihn genötigt, aus Ägypten zu fliehen (Ex
2,11-15). Nun soll er auf diesen heissen Boden
zurück? Die unmittelbare Gefahr ist zwar
gebannt, so wird Mose belehrt, aber der Kampf
bleibt ihm nicht erspart: «Geh, kehr nach Ägypten

zurück. Denn alle Männer, die dir nach dem
Leben trachteten, sind gestorben» (Ex 4,19). In
den uns vertrauten breiten Erzählungen über die
ägyptischen Plagen lässt die Bibel uns nun das
unbarmherzige Ringen miterleben, das sich
zwischen Mose und dem Pharao abspielt. Mose soll
sogar zum Angriff übergehen: «Geh zum Pharao
und sag zu ihm: 'Jahwe, der Gott der Hebräer,
hat mich zu dir geschickt und lässt dir sagen : Ent-
lass mein Volk'» (Ex 7,15f). Dass Mose sich nicht
mehr sträubt, dass er mutig und im Vertrauen auf
Gottes Befehlswort geht, daran hängt die Freiheit
seines ganzen Volkes!
Wenn wir die atl. Bücher weiter auf dieses «Geh»
untersuchen würden, müssten wir immer wieder
feststellen, wie dieser Befehl in stets andern
Situationen aus dem Munde Gottes an die Menschen
ergeht (z.B. an den Propheten Natan in 2 Sam
7,4; an Elija in 1 Kön 17,3,9; 18,1; 19,15; oder

an Jeremia in Jer 2,2). Aber schon aus der
Abraham- und Mosegeschichte wird hinlänglich
offenbar, dass wir Menschen uns in Bewegung
setzen, uns auf die Wanderschaft machen müssen,
wo es um Gott und sein Heil geht. Denn die
Bibel, welche die Geschichte unseres Heiles erzählt,
berichtet eigentlich von nichts anderem als von
Wanderungen. Alles wandert: die Patriarchen
wandern, Mose wandert mit dem Volk durch die
Wüste, die Propheten wandern, Jesus wandert,
vor allem Paulus wandert von Land zu Land und
von Stadt zu Stadt. Wir stellen uns den Bereich
Gottes gern als einen Bereich des Friedens und der
Stille vor, wo man seine Ruhe hat und in Ruhe
gelassen wird. Aber die heilige Schrift entwirft uns
ein ganz anderes Bild vom Reich und Bereich
Gottes. Wo immer Gott an die Menschen herantritt,

da setzt er sie in Bewegung, da schickt er sie
auf die Wanderschaft.

«Weiter sprach Gott zu Abraham: 'Ich werde
dich zu einem grossen Volk machen, dich segnen
und deinen Namen gross machen. Ein Segen
sollst du sein. Ich will alle segnen, die dich
segnen; wer dich verwünscht, den will ich verfluchen.

Durch dich sollen alle Geschlechter der Erde

Segen erlangen'» (V. 2f). Das Stichwort dieser
beiden Verse ist das des Segens und der Grösse.
Der Aat/gabe der bisherigen Sicherung folgt die
Gabe Gottes. Das «Heraus» wird unter Gottes
Zuspruch zu einem «Hinzu», zu einem «Hin» auf
dem Weg des Wanderns mit Gott in Richtung auf
ein unvergleichlich grösseres Ziel. Dieses Ziel ist
experimentell allerdings nicht überprüfbar: «In
das Land, das ich dir zeigen werde». Abraham
wird zu einem Nomaden des Glaubens. Aber in
diesem Risiko tut sich ihm eine ganz neue Weite,
die Weite Gottes auf, die geographisch in den
Schnittkreis aller drei damals bekannten Kontinente

führt, nach Kanaan, wo sich die grossen
Karawanenwege zwischen Asien, Afrika und Europa
schneiden. Von hier aus wird Abraham und seine
Nachkommenschaft für das ganze Menschengeschlecht

zum Segen.



86

Die zweite Verheissung betrifft die
Nachkommenschaft, soll demnach eine Situation ändern,
von der sich der alte Abraham mit seiner verblühten

Sara menschlich gesehen nichts mehr zu
erhoffen braucht. Für einen Nomaden bilden
Nachkommen ein unschätzbares Gut, denn wer keinen
Sohn hat, ist im Alter völlig schütz- und hilflos.
Und nach dem Tod gibt es entsprechend der
Mentalität der Patriarchen kein anderes wirkliches
Fortleben als jenes in den Kindern.
Der Name dessen also, der sich rufen lässt, soll

gross werden. Im semitischen Raum ist der Name
viel mehr als eine blosse Etikette (vgl. die Namen-
gebung in Gen 1 f). Vor allem Gen 11,4 ist im
jetzigen Zusammenhang nicht zu übersehen: In
Babel wollen sich die Menschen selber einen
Namen schaffen. Doch was der Mensch sich anmas-
send selber erwirken will, lässt Gott scheitern und
gibt es dem glaubenden Abraham. Gott ist
anders!

Mit «Segnen» zeigt der Gott Abrahams, wer er ist
und sein will, nämlich der Gott, der dem
Menschen Unverdientermassen sein heilvolles Antlitz
zukehrt und ihm Leben, Fruchtbarkeit und Fülle
zuspricht in die ganze Weltzeit hinein. Das
Ansprechen Gottes, sein Befehlswort, ist also nicht
nur wuchtende Macht, sondern letztlich
übergewichtige Liebe.
«Werde ein Segen» ist die künftige Aufgabe
Abrahams. «Segnen» ist gleichsam ein neues
Schöpfungswort. Es erscheint hier gleich fünfmal,
genauso wie in der kosmischen Schöpfungshymne
das Wort «Licht» fünfmal erwähnt wird (Gen
1,3—5). Bei der Ur- oder Lichtschöpfung ist Gott
noch der einzig Handelnde. Jetzt wird aber eine
zweite Welt, eine zweite Schöpfung, die andere
Welt des Glaubens ins Leben gerufen. Auch da ist
Gott zwar der Initiant, aber der Mensch,
Abraham, wird jetzt als Mit-Schöpfer einbezogen.
Um die Welt des Glaubens zu schaffen, braucht
Gott Menschen!
In den Kapiteln, die der Berufung Abrahams
vorangehen, wird auch fünfmal des Fluches gedacht,
der auf der Welt der Frühzeit lastete (Gen
3,14—17; 4,11; 5,29; 9,25). Doch Gottes

letztes Wort ist nicht der Fluch, sondern Segen;
nicht Verdammung, sondern Erlösung; nicht
Knechtschaft, sondern Befreiung! Zudem werden
alle gesegnet, die Abraham «segnen», d.h., die
mit ihm Freundschaft halten, die seine Gesinnung

teilen, die mit ihm eins sind im Glauben
und gleich ihm ihren Erdenweg gehen im Dunkel
und Schweigen des Glaubens. So werden
Menschen einander zum Heil!
In solcher Weise leuchtet der universale Heilswille
Gottes auf, den der biblische Erzähler zunächst
im Leben des Patriarchen selber auszieht (Gen
18f Abraham wird für Lot ein Segen), den aber
auch seine Nachkommen vermitteln (Gen 26
Isaak, ein Segen für die Philister; Gen 31
Jakob, ein Segen für Laban), bis einst durch ganz
Israel der SegenJahwes zu andern Völkern gelangt
(vgl. Ex 12,31 f.). Die späteren Prophetentexte
werden diesen universalen Heilswillen ins volle
Licht rücken (vgl. etwajes 2,2—4 oder das Jona-
Büchlein!).
Das göttliche «Geh» gibt dem Leben und der
Geschichte des Menschen Abraham eine unerwartete
Wendung und eine ganz neue Richtung. Mit dem
Wort des «Segens» ist diese neue Richtung ein für
allemal qualifiziert; Gott ist und bleibt daran,
auf der Erde ein universales Reich des Segens
aufzurichten.

«Und Abraham ging weg, wie der Herr ihm
befohlen hatte» (V.4 a). Von einer Antwort
Abrahams weiss die Bibel nichts zu berichten. Als
Glaubender hat er nichts zu sagen, braucht er keine

Worte zu machen, stellt er keine Fragen, hat er
keine «Wenn» und «Aber», sondern er gehorcht
bedingungslos und geht schweigend, weil er
glaubt, dass göttliche «Wegweisung» einen Weg
mit einem grossen Ziel eröffnet. In diesem
gewichtigen «und er ging» ermessen wir, was die
Bibel unter Glaubensgehorsam versteht! In Haran,
auf dieser Erde, fällt Abrahams erste Stunde der
Entscheidung. Dieselbe Atmosphäre wird fortan
in seinem Leben obwalten und es bestimmen.
Indem Gott die Trennung von der Welt der Väter



87

gebietet, erweist er sich mit bloss irdischen Augen
betrachtet als ein rücksichtslos herausholender
Gott. Danach aber geht er mit und ist treu, steht
er dem herausgerufenen Menschen zur Seite. So

erfährt Abraham seinen Gott als typischen
Nomadengott, und im Fall der Entscheidung für ihn,
hat er ihm drei Güter in Aussicht gestellt
(Landbesitz, Nachkommenschaft, Segen für andere).
Etwas später beurteilt der biblische Erzähler die
Daseinshaltung des gerufenen, entschiedenen
und vertrauenden Patriarchen folgendermassen :

«Er glaubte Jahwe und dieser rechnete es ihm zur
Gerechtigkeit an» (Gen 15,6).
«Abraham durchzog das Land bis zur Stätte von
Sichern, bis zur Orakeleiche» (V.6). Etwas
umständlicher erzählt ein späterer biblischer Schriftsteller,

dass der Stammvater alles mitnahm, was er
besass: sein Weib, seinen Neffen, sein Gesinde,
seine gesamte Habe (V.5). Es ist ein Auszug für
immer, für Abraham gibt es kein Zurück mehr.
Immer weiter durchzieht er das Land, dauernd
unterwegs, ohne Bleibe. Er ist nur Schutzbürger
und der ständig Unterlegene. Endlich kommt er
in das Land, wo die Kanaanäer wohnen. Von
diesem Land war in der Weisung Gottes nicht die
Rede gewesen. Wie kam der Patriarch auf dieses
Land? Der Erzähler schweigt darüber. Bemerkenswert

bleibt noch immer der Hinweis «er durchzog
das Land»; zu einem Glaubensnomaden gehören
Fremdheit, Ausgesondert- und Anderssein. Ein
Glaubender darf sich nicht in einem noch so
hübschen und frommen theologischen Gebäude
etablieren, heute sowenig wie damals.

«Der Herr erschien Abraham und sprach :

'Deinen Nachkommen gebe ich dieses Land'.
Dort baute er dem Herrn, der ihm erschienen
war, einen Altar» (V.7). — Der rufende, zur
Trennung nötigende und herausholende Gott
geht mit. Von Anfang an gehört es zum Wesen
dieses Gottes, dass er sich zu dem von ihm erwählten

und ihn erwählenden Abraham gesellt; dass

er den führt, der sich liebend für ihn entschieden

hat. Gott überlässt einen Glaubensnomaden nimmer

sich selbst, sondern stellt ihn unter seine
mitgehende Gegenwart: «Ich bin dein Schild» (Gen
15,1). Der Gott Abrahams erweist sich also als ein
grosser «Weg»-Gott, der den Weg mitten durch
das Leben des ihm Vertrauenden geht. Er wird
später ein ganzes Volk führen und begleiten,
eben den «Samen» Abrahams. Dieser Gott sitzt
nicht stumm und aller menschlichen Nöte enthoben

auf dem Sinai, um zu warten. Er geht schon
jetzt mit, führt und ist hilfreich gegenwärtig.
Dennoch erhält Abraham den ersten Dämpfer
ausgerechnet von dem Gott, der ihm Land ver-
heissen hat: Deinen Nachkommen gebe ich dieses

Land ; nicht er also soll das angelobte Land
besitzen, sondern erst sein «Same». Es gehört zu den
sehnlichsten Wünschen jedes am Rand des
Kulturlandes lebenden Nomaden, selbst ein Stück
dieses gesegneten Kulturbodens in Besitz nehmen
zu dürfen. Abraham muss trotz seines Glaubens
darauf verzichten.
Seit dieser Eröffnung des Gottes Abrahams gibt es

die stete Gefährdung des Landes, der einen grossen

Verheissung. Das erste feste Stücklein Erde,
das Abraham in Kanaan sein eigen nennen darf,
ist bloss das Grab für seine Frau Sara. Mit der
Höhle von Machpela werden zwar einige Eigentums-

und Bürgerrechte Abrahams im fremden
Land endlich anerkannt (Gen 23). Sofort springt
aber die fast merkwürdig anmutende Art der
Erfüllung der Landverheissung ins Auge : Das erste
Stück gelobten Landes gehört einer Toten!
Aber auch die andere Säule der Väterverheissung
(vgl. V.2 «grosses Volk», «Same») bleibt
dauernd in Frage gestellt (vgl. die unfruchtbare Sara,
die zunächst nur durch die Magd Hagar zu
Nachkommen kommt; oder Abraham, der mit Isaak
seine ganze Zukunft opfern und begraben soll).
An der Gestalt Abrahams ist jedenfalls noch heute

abzulesen, dass Glaube ständig erglaubt und
im Vertrauen auf Gottes Verheissungswort
durchgestanden werden muss (göttliche Aporie und
Dialektik!).



88

«Von da brach Abraham auf nach dem Bergland
östlich von Bet-El und schlug sein Zelt so auf, dass

er Bet-El im Westen und Ai im Osten hatte. Dort
baute er dem Herrn einen Altar und rief den
Namen des Herrn an. Dann verlegte Abraham
seine Zelte immer weiter dem Negeb zu» (V.8f).
— Die Aufbruchsituation mit ihrer Mühsal und
Spannung, mit ihrer Unsicherheit und Not dauert
an. Abrahams Aufenthalt bleibt ein nomadisches
Wandern, ja schliesst ein vorübergehendes
Verlassen des verheissenen Landes nicht aus (Gen
12,10). Doch obschon die Wanderschaft sein Anteil

ist, beginnt sich seine Glaubensexistenz
bereits segensreich auszuwirken : Der Patriarch ruft
den Namen seines Gottes über das Land aus, das

ihm als Angeld zugesprochen ist Altarbau bei
Sichern und Bet-El).
Nach menschlichem Ermessen sieht trotz und in
der Berufung die Zukunft düster aus. Doch der
Träger der Verheissung wandert im Glauben weiter,

d.h., er lässt sich in der Tiefe seines Wesens
nicht verstören durch die Mühsal der Gegenwart
mit ihren Hindernissen und Finsternissen. Aber
wenn auch der Gott Abrahams die gegebenen
Zusagen nur recht spärlich und vorläufig einlöst, ist
damit doch ein Anfang gemacht ; für den
Abrahamssamen hat die Zukunft begonnen!
Abraham ist das Urbild des Glaubenswanderers.
Keine Gestalt des ganzen Alten Testamentes ist in
dem Masse exemplarisch für die Kirche und für
jeden gläubigen Menschen wie Abraham. Dabei ist

es verhältnismässig unwichtig, wie weit die
biblischen Erzählungen über Abraham streng
geschichtlich sind oder wie weit sie gar durch die
Profangeschichte bestätigt werden. Das Abrahambild

des biblischen Erzählers ist ganz sicher mehr
vom Glauben Israels bestimmt als von der
Geschichte. Israel hat in Abraham seine eigene
Existenz vorgezeichnet gesehen: von Gott berufen,
stets in seinem Lebensraum angefochten, vom
Glauben und von der Hoffnung lebend. Erst
recht aber hat die christliche Kirche sich in Abraham

wiedergefunden. Kaum geboren, musste sie

schon «ausziehen» aus der alten Heimat, ausziehen

aus dem Bereich des jüdischen Volkes, dem

sie entstammte. Sie ist von Gott auf Wanderschaft
geschickt und durch die Jahrhunderte der Welt
pilgernd, geht sie einer neuen und bleibenden
Heimat entgegen, die aber erst in Verheissung
und Hoffnung ihr Anteil ist. Wie Abraham von
Weideplatz zu Weideplatz pilgerte, von
Aufbruch zu Aufbruch, nirgendwo heimisch, so wird
auch von der Kirche immer wieder ein neuer
Aufbruch gefordert.
Es mag vielen Christen schwerfallen, den Prozess
des Aufbruchs mitzuvollziehen, in dem sich die
Kirche in unserer Gegenwart wieder befindet.
Denn wie die Wanderungen Abrahams nicht nur
ins fruchtbare Land Kanaan führte, sondern wieder

aus diesem hinaus in die Wüste, so scheint
auch der Aufbruch der Kirche nicht immer in
wasserreiche Auen, sondern gelegentlich eher in
Durstland zu führen. Aus einem «Haus voll Glorie»,

in dem wir uns sicher und geborgen fühlten,
werden wir unbarmherzig hinausgeworfen in
quälende Unsicherheit. Aber die Kirche und der
einzelne Glaubende müssen die vielfältigen
Aufbruchsituationen bestehen, wollen sie wirklich
Kinder unseres Vaters Abraham dem Glauben
nach sein!


	Gottes Ruf an Abraham : Mediationen zu Gen 12, 1-9

