Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 3

Artikel: Das neue Messbuch

Autor: Stebler, Vinzenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das neue Messbuch

P.Vinzenz Stebler

«Am 1. Fastensonntag 1976 wird das neue Mess-
buch verpflichtend und 18st damit im deutschen
Sprachgebiet die Editio typica von 1962 (Ergin-
zungen 1965 und 1967) des im Auftrag des Trien-
ter Konzils vom heiligen Papst Pius V. besorgten,
von seinen Nachfolgem wiederholt revidierten
Missale Romanum, wie auch alle provisorischen
deutschen Ubersetzungen des von Papst Paul VI
im Auftrag des Zweiten Vatikanischen Konzils
tiberarbeiteten und neu herausgegebenen Missale
Romanum von 1970 rechtsgiiltig ab», also be-
schlossen die Bischéfe des deutschen Sprachraums
in einer feierlichen Sitzung zu Salzburg am 23.
September 1974. Viele werden mit einer gewissen
Wehmut vom alten Messbuch Abschied nehmen.
«Vier Jahrhunderte lang haben Priester des latei-
nischen Ritus sich seiner als Norm zur Feier des
eucharistischen Opfers bedient, und Glaubens-
boten haben es in fast alle Linder gebracht. Zahl-
lose heilige Menschen haben fiir ihr geistliches
Leben aus seinen Schriftlesungen und Gebeten in
reichem Mass wertvolle Anregungen geschopft
aus jenen Texten also, deren Ordnung im wesent-
lichen auf Gregor den Grossen zurtickgeht.» (1)

45

Warum eine Liturgiereform ?

Wer die Liturgiereform richtig beurteilen will,
muss sie im Zusammenhang mit der gesamtkirch-
lichen Erneuerung sehen. «Das Heilige Konzil hat
sich zum Ziel gesetzt, das christliche Leben unter
den Gliubigen mehr und mehr zu vertiefen, die
dem Wechsel unterworfenen Einrichtungen den

Notwendigkeiten unseres Zeitalters besser anzu-

passen, zu fordern, was immer zur Einheit aller,

die an Christus glauben, beitragen kann, und zu
stirken, was immer helfen kann, alle in den

Schoss der Kirche zu rufen. Darum hilt es das

Konzil in besonderer Weise fuir seine Aufgabe,

sich um Erneuerung und Pflege der Liturgie zu

sorgen.» (2)

Es war bestimmt ein gesegneter Beschluss der

Konzilsviter, die Erneuerung der Kirche in ihrem

innersten Heiligtum zu beginnen, «denn die Li-

turgie ist der Hohepunkt, dem das Tun der Kir-

che zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all
ihre Kraft stcrtomt. Denn die apostolische Arbeit ist
darauf hingeordnet, dass alle, durch Glaube und

Taufe Kinder Gottes geworden, sich versammeln,

inmitten der Kirche Gott loben, am Opfer teil-

nehmen und das Herrenmahl geniessen.» (3)

Folgende Ziele wurden vor allem angestrebt:

1. Der eigentliche Sinn der liturgischen Hand-
lung, der einzelnen Teile und ihr wechselsei-
tiger Zusammenhang soll deutlicher hervor-
treten.

2. Die fromme und titige Teilnahme der Gliu-
bigen soll erleichtert werden.

3. Die Liturgie soll die Schatzkammer der Bibel
weit 6ffnen, damit die Gliubigen am Tisch des
Gotteswortes reichlicher genihrt werden.

Vereinfachung der Riten

Wer ein Pontifikalamt alten Stils miterlebt hat,
wird zugestehen, dass einiges reformbediirftig
war. Welch kompliziertes Zeremoniell vom An-
kleiden des Prilaten am Thron bis zum feierlichen
Auszug! Da gab es hundert Einzelheiten, tiber die
gelehrte  Abhandlungen geschrieben wurden,



46

nach deren Lektiire man so klug war wie zuvor!
Aber selbst die sogenannte Privatmesse war bis in
die kleinste Veristelung reglementiert: Stellung
am Altar — an den Stufen — in der Mitte des
Altars — auf der Epistel- oder Evangelienseite.
Aber was soll man erst sagen von aussergewohnli-
chen Festlichkeiten wie Bischofskonsekration,
Priesterweihe oder Abtsbenediktion? Hier hat die
Liturgie gewaltige Schritte nach vorn getan. Auch
das Herzstiick der Liturgie, die heilige Messe, ist
witklich durchschaubar geworden, deutlich im
Aufbau: Wortgottesdienst und Eucharistiefeier
— der erstere am Priestersitz und Ambo, die
zweite am Altar. Der eigentliche Wortgottes-
dienst wird eingeleitet und vorbereitet durch die
Eroffnung, bestehend aus Introitus, Begriissung,
Bussakt, Kyrie (Gloria) und Tagesgebet. Die Eu-
charistiefeier wird abgeschlossen durch den Segen
des Priesters und den Entlassungsruf.

«Die heilige Messe besteht in gewisser Hinsicht
aus zwel Teilen, dem Wortgottesdienst und der
Eucharistiefeier, die jedoch so eng miteinander
verbunden sind, dass sie eine einzige Gottes-
dienstfeier bilden; denn in der Messe wird der
Tisch des Gotteswortes wie des Herrenleibes berei-
tet, von ihm wird den Gliubigen Lehre und
Speise geboten. Dazu kommen noch jene Teile,
welche die Feier er6ffnen und beschliessen.» (4)

Vereinfachung des Kalenders

Im Dienst der Vereinfachung und Konzentration
auf das Wesentliche stand auch die umstrittene
Reform des Kirchenjahres und des Heiligenkalen-
ders. «Die Feier des Pascha-Mysteriums und ihrer
Entfaltung in den Tagen, Wochen und im ganzen
Jahreskreis ist nach der klaren Lehre des Zweiten
Vatikanischen Konzils Mitte des christlichen Got-
tesdienstes. Daher soll auch bei der Neuordnung
des Kirchenjahres, fiir die das Konzil Anweisun-
gen gab, das Ostermysterium Christi stirker her-
vortreten: das gilt fiir die Neuordnung sowohl der
Kirchenjahrzeiten und der Heiligenfeste wie auch
des Romischen Kalenders.

In der Tat war es im Laufe der Zeit auf Grund der
wachsenden Zahl von Vigilfeiern, Festen, Okta-
ven und der sich allmihlich iiberschneidenden
Teile des Kirchenjahres dazu gekommen, dass die
Gliubigen nicht selten Sonderformen der Frém-
migkeit pflegten, die den Eindruck erwecken
konnten, als ligen die zentralen Geheimnisse der
Erlésung ausser threr Aufmerksamkeit.» (5)

Die Berechtigung dieser Bemerkung wird nie-
mand bestreiten kénnen, wenn man bedenkt, wie
etwa die Josefsverehrung im Mirz die Fastenzeit,
der Maimonat und die aloisianischen Sonntage
die Ostern- und Pfingstzeit «iiberdeckten». Vor
allem in romanisehen Lindern sind zum Teil auch
heute noch die Akzente falsch gesetzt. Man muss
dort mitunter den Eindruck bekommen, dass
die Madonna, St. Josef und der heilige Antonius
mehr gelten als die drei gottlichen Personen der
allerheiligsten Dreifaltigkeit. Durch die Straffung
des Kalenders hat die Kirche jedoch keine Heili-
gen «abgesetzt» — sie ist nur zum alten Grund-
satz zurlickgekehrt, dass die Heiligen vor allem
dort verehrt werden sollen, wo sie gelebt haben
und gestorben sind. Im allgemeinen Kalender ste-
hen nur mehr solche Minner und Frauen, die fiir
die Gesamtkirche eine Bedeutung haben. Auch
wurde darauf geschaut, dass moglichst alle Linder
und alle Stinde im allgemeinen Kalender vertre-
ten sind.

Vereinfachung der gottesdienstlichen Riume,
Gerite und Paramenten

Gotteshaus, Altar, liturgische Gerite und Gewin-
der sollen einfach und gediegen sein. «Bei der Be-
rufung von Kiinstlern und bei der Auswahl von
Kunstwerken fiir Gottesdienstriume sind daher
die Maflstibe echter Kunst anzulegen. So sollen
Glaube und Frémmigkeit vertieft und Uberein-
stimmung mit der echten Zeichenhaftigkeit und
Zielsetzung der Kunstwerke erreicht werden.» (6)
Die Gestaltung des Kultraumes soll den Aufbau
der Kirche sichtbar darstellen. «Das Volk Gottes,
das sich zur Messfeier versammelt, hat eine ge-



meinschaftliche und hierarchische Ordnung, die
sich in den verschiedenen Aufgaben und Hand-
lungen in den einzelnen Teilen der Feier zeigt.
Der Kirchenraum soll deshalb so gestaltet sein,
dass er den Aufbau der versammelten Gemeinde
gleichsam widerspiegelt, ihre richtige Gliederung
erméglicht und jedem die rechte Ausiibung seines
Dienstes erleichtert.» (7) Vom Hauptaltar wird
verlangt, dass er freisteht, «damit man ihn ohne
Schwierigkeit umschreiten und an ithm, der Ge-
meinde zugewandt, die Messe feiern kann. Er soll
so aufgestellt sein, dass er wirklich den Mittel-
punkt des Raumes bildet, dem sich die Aufmerk-
samkeit der ganzen Gemeinde von selbst zuwen-
det.» (8) Fiir die Messfeier ist ein Altartuch vorge-
schrieben, das in bezug auf Form, Ausmass und
Schmuck zu ihm passt. (9) Der Sitz des Priesters
soll so beschaffen sein, dass deutlich zum Aus-
druck kommt, dass ihm bei der liturgischen Feier
der Vorsitz zukommt. (10)

Einen besonderen Ort in der Kirche fiir die Ver-
kiindigung erheischt die Wiirde des Wortes Got-
tes. In der Regel ist dies ein feststehender Ambo.
Er muss dem Kirchenraum entsprechen und so ge-
staltet sein, dass die Vortragenden von allen gut
geschen und gehort werden. (11)

«Die Ausstattung der Kirche soll edel und einfach
sein und nicht der Prachtentfaltung dienen. In
der Auswahl des Materials fiir den Schmuck sei
man auf Echtheit bedacht; alles soll zur Formung
der Gliubigen und zur Wiirde des liturgischen
Raumes beitragen . .. und den Erfordernissen der
heutigen Zeit entsprechen. Es geniigt nicht, nur
die unmittelbaren Voraussetzungen fiir die litur-
gischen Feiern zu schaffen, man muss auch jene
Anforderungen erfiillen, die mit Recht an Ver-
sammlungsriume gestellt werden.» (12)
Grossziigiger und elastischer als bisher ist die
liturgische Gesetzgebung in bezug auf die Altar-
gerite und Paramente. «Man kann alles verwen-
den, was der Eigenart und den Briuchen der ver-
schiedenen Vélker entspricht, sofern es der litur-
gischen Bestimmung der Gerite gerecht wird. Es
soll auch hier auf edle Schlichtheit Wert gelegt
werden, die echter Kunst eigen ist.» (13) Fiir

47

Kelch, Patene und Monstranz sind nicht mehr
Gold oder Silber vorgeschrieben. Es diirfen dafiir
auch andere Materialien verwendet werden, die
nach dem Empfinden des jeweiligen Kulturberei-
ches als edel gelten. (14) Hingegen darf fiir den
Kelch kein Material verwendet werden, das Fliis-
sigkeit eindringen lisst. (15) Die liturgische Ge-
wandung soll auf die verschiedenen Funktionen
der Triger hinweisen und zugleich den festlichen
Charakter der liturgischen Feier hervorheben. (16)
Auch hier sind Vereinfachungen festzustellen.
Der Manipel ist abgeschafft, Amikt und Zingu-
lum sind nicht mehr vorgeschrieben. «Die Bi-
schofskonferenzen kénnen Anderungen vorneh-
men, die den Erfordernissen und Briuchen der
einzelnen Gebiete Rechnung tragen. Die Anpas-
sungen sind dem Apostolischen Stuhl vorzule-
gen.» (17) Schonheit und Wiirde der liturgischen
Kleidung werden nicht erzielt durch eine Anhiu-
fung von Schmuck und Verzierung, sondern
durch die Auswahl des Stoffes und seine Form.
(18) Was die liturgischen Farben betrifft, bleibt
die bisherige Ordnung. Fiir den Palmsonntag und
den Karfreitag sind rote Paramente vorgeschen.
Fiir die Totenliturgie kann Schwarz durch Violett
ersetzt werden. (19)

All diese Vereinfachungen wollen nicht einer un-
guten Entsakralisierung Vorschub leisten, sondern
lediglich die Liturgie von unnétigem Ballast be-
freien und den Blick fiir das Wesentliche schiir-
fen. Der Sinn des Ganzen und die Zuordnung der
einzelnen Teile soll deutlicher hervortreten und
das innere und aktive Mitgehen und Mitfeiern der
Gldubigen erleichtern.

Fromme und titige Teilnahme der
Gldubigen

Wie war denn das friiher?

Seit dem Mittelalter ist die Messe in zunehmen-
dem Mass eine reine Klerikerliturgie geworden.
Klerus und Volk waren in den meisten Kirchen
durch Lettner oder Chorgitter getrennt. Die Gliu-



48

bigen mussten sich mit dem Zuhoren begniigen.
Was gebetet, gelesen und gesungen wurde, war
ihm unverstindlich. Die einzig zugelassene Kult-
sprache war das Latein. Die iltere Generation hat
es noch miterlebt, dass im Levitenamt der Subdia-
kon die Epistel zum Altar hin sang — er trug also
eine Botschaft vor, die das Volk betraf, indem er
ihm den Riicken kehrte. Ebenso sang der Diakon
das Evangelium gegen Norden. Ausser der Pre-
digt hatte der Priester keinerlei Méglichkeit, in-
nerhalb der Liturgie das Volk anzusprechen. Es
wurde also im Chorraum ein heiliges Spiel aufge-
fithre, dessen ehrwiirdige Texte und Riten nur
Emgewelhte verstehen konnten. Ubersetzungen
liturgischer Texte waren den Gliubigen erst etwa
seit hundert Jahren allgemein zuginglich. So war
das Volk gezwungen, eigene Wege zu gehen.
Wihrend die Kleriker vorn im Chor ihres hohen
Amtes walteten, betete man hinten im Schiff ir-
gendeine Messandacht — das war noch der giin-
stigste Fall. Andere nahmen zum Rosenkranz
oder Kreuzweg Zuflucht, wieder andere wandten
sich an den heiligen Antonius, wenn sie etwas
verloren hatten — oder in verzweifelten Anliegen
an die heilige Rita. Fiir die Antworten, die dem
zelebrierenden Priester auf seine Akklamationen
zu geben waren, kamen die Ministranten auf oder
an Sonntagen der Kirchenchor auf der Empore.
Viele sehnen sich nach diesen Zeiten zurtick. Man
wurde in Ruhe gelassen — und dabei war alles so
feierlich und stimmungsvoll!

Liturgie ist ein Gemeinschaftswerk von Priester

und Volk

«In der Feier der Messe sind die Gliubigen eine
heilige Gemeinde, das Volk, das Gott sich erwor-
ben hat, die komghche Prlesterschaft damit sie
ihm danksagen und die makellose Opfergabe
nicht nur durch die Hand des Priesters, sondern
auch zusammen mit ihm darbringen und dadurch
sich selber darbringen lernen. Sie sollen sich be-
miihen, durch tiefe Frommigkeit sowie durch thre
Liebe gegeniiber den Mitmenschen dies zum Aus-
druck zu bringen.

Eigenbrételei und Uneinigkeit sei ithnen fern im
Bewusstsein, einen gemeinsamen Vater im Him-
mel zu haben, vor dem alle untereinander Briider
sind.

So sollen sie eine Gemeinschaft bilden, wenn sie
Gottes Wort horen, am Gebet und Gesang teil-
nehmen, gemeinsam das Opfer darbringen und
gemeinsam am Tisch des Herrn teilhaben. Diese
Verbundenheit findet einen passenden Ausdruck
in den Gesten und in der Haltung, die alle Gliu-
bigen einheitlich einnehmen.» (20)

In diesem Text ist eigentlich das zentrale Anlie-
gen der Liturgiereform ausgesprochen. Das Kon-
zil hat das allgemeine Priestertum der Gliubigen
wieder ins helle Licht gestellt. Kirche ist nicht
bloss die Hierarchie: Papst, Bischofe und Priester
— Kirche ist das ganze Gottesvolk, und das muss
vor allem 1m Gottesdienst zum Ausdruck kom-
men. Der Altar sollte die eigentliche Mitte der fei-
ernden Gemeinde werden. Wenn alle aktiv mit-
tun sollen, dann muss man eine Sprache reden,
die alle verstehen.

«Daher ist es von grosster Bedeutung, die Feier
der Messe, das Herrenmahl, so zu gestalten, dass
alle Teilnehmer — die Glidubigen wie auch jene,
die einen besonderen Dienst versehen — entspre-
chend ihrer Stellung mitwirken, um so in reiche-
rer Fiille jene Frucht zu empfangen, derentwegen
der Herr Jesus Christus die Eucharistie als Opfer
seines Leibes und Blutes eingesetzt und der Kir-
che, seiner geliebten Braut, als Gedichtnisfeier
seines Todes und seiner Auferstehung anvertraut
hat.

Das wird am besten erreicht, wenn unter Beach-
tung der Eigenart und Gegebenheiten jeder Ge-
meinde die ganze Feier so gestaltet wird, dass sie
zur bewussten, titigen und vollen Teilnahme
der Gliubigen fiihrt, einer Teilnahme, die Leib
und Seele umfasst und von Glauben, Hoffnung
und Liebe getragen ist. So wiinscht es die Kirche,
so verlangt es das Wesen der Feier, so ist es kraft
der Taufe Recht und Pflicht des christlichen Vol-
kes.

Da die Eucharistie wie die gesamte Liturgie in
sichtbaren Zeichen gefeiert wird, die den Glau-



ben nihren, festigen und bezeugen, miissen aus
den von der Kirche angebotenen Ausdrucksfor-
men und Riten mit grosser Sorgfalt jene ausge-
wihlt und verwendet werden, die unter Beriick-
sichtigung der konkreten Situation der Gemeinde
die volle und titige Teilnahme aller ihrer Glieder
am echesten ermdglichen und dem geistlichen
Wohl der Menschen am besten entsprechen.» (21)

Das neue Messbuch erleichtert die aktive
Teilnabme der Gliubigen

Die ganze Messe in all ithren Teilen darf in der
Muttersprache gefeiert werden. So konnen die
Gliubigen alle Texte verstehen, ohne dass sie die-
selben in einem Biichlein nachlesen miissen. Die
Muttersprache erleichtert das gemeinsame Beten
und Singen (die Messgesinge: Ordinarium und
Proprium diirfen durch entsprechende bekannte
Lieder ersetzt werden) und den Dialog mit dem
Priester, der itiberdies das Recht hat, das Volk an
verschiedenen Stellen im Ablauf der Messe mit
treigewihlten Worten anzusprechen. So ist es
moglich, die Freuden, Sorgen und Anliegen der
hier und jetzt anwesenden Gemeinde in das offi-
zielle Schema der gesamtkirchlichen Liturgiefeier
einzubringen. Damit wird gleicherweise der Rie-
gel gegen Willkiir und Erstarrung vorgeschoben.
Die Liturgie erstarrt, wenn sie keinen Raum frei-
lisst fiir Kreativitit und spontanen Ausdruck der
konkreten Situation. Sie entartet anderseits, wenn
der vorgegebene Rahmen willkiirlich missachtet
wird. Die Gemeinde verliert jede Geborgenheit,
wenn sie jedesmal auf Uberraschungen gefasst
sein muss und sich wehrlos den Launen des Zele-
branten ausgeliefert sieht.

Zu lange hat sich unser Volk im Gottesdienst mit
einer rein passiven Haltung abfinden miissen. Es
hat sich daran gewshnt. Es wird darum einer jahr-
zehntelangen geduldigen und planmissigen Um-
erziehung bediirfen, um die Gliubigen aus der
lihmenden Lethargie herauszureissen. Die Lage
ist iibrigens von Pfarrei zu Pfarrei recht unter-
schiedlich. Wichtig ist vor allem, dass die Gliubi-
gen immer besser verstehen, dass die Messe nicht

49

einfach die Angelegenheit des Pfarrers ist, wofiir
er ja schliesslich angestellt und bezahlt wird —,
sondern dass die Messe z4r Gottesdienst ist, in
dem sie selber opfern und geopfert werden. Messe
und Leben gehoren zusammen. Aus der Eucha-
ristiefeier miissen immer neue Impulse christli-
cher Lebensgestaltung ausgehen. Vielleicht ist es
nicht ganz unniitz, das etwas genauer darzulegen.
Schon bei der Er6ffnung der Messe wird deutlich,
dass die Eucharistiefeier gemeinschaftsbildenden
Charakter hat. «Ziel und Aufgabe der Er6ffnung
ist es, dass die versammelten Gliubigen eine Ge-
meinschaft bilden und befihigt werden, in rech-
ter Weise das Wort Gottes zu horen und wiirdig
die Eucharistie feiern.» (22)

In der Versammlung der Gliubigen und nicht erst
im Wort Gottes oder in den sakramentalen Ge-
stalten ist Christus gegenwirtig. «Nach dem In-
troitus ruft der Priester der versammelten Ge-
meinde durch den Gruss die Gegenwart des Herrn
ins Bewusstsein. Durch diesen Gruss und die Ant-
wort der Gemeinde wird das Gegenwirtigsein des
Mysteriums der Kirche in der feiernden Gemein-
de zum Ausdruck gebracht.» (23)

Der Bussakt schiirft das Gewissen und mahnt zu
grosserer Vorsicht. Er bringt auch zum Bewusst-
sein, dass der Mensch durch die Siinde nicht bloss
vor Gott schuldig wird, sondern auch vor der Kir-
che und gegeniiber den Mitmenschen. Nach der
Vergebung und dem Kyrie darf die Gemeinde
einstimmen in den Lobgesang des Gloria.
«Anschliessend lidt der Priester die Gemeinde
zum Gebet ein: in einer kurzen gemeinsamen
Stille soll sich jeder auf die Gegenwart Gottes be-
sinnen und sein eigenes Gebet im Herzen for-
men. Dann betet der Priester das Tagesgebet (das
auch Kollekte — zusammenfassendes Gebet —
genannt wird). Dabei wird die Eigenart der Feier
zum Ausdruck gebracht. Das Gebet des Priesters
richtet sich durch den Sohn im Heiligen Geist an
Gott den Vater. Die Gemeinde schliesst sich dem
Gebet an, macht es sich zu eigen und gibt in der
Akklamation ,Amen’ ihre Zustimmung.» (24)

In den Lesungen und in der Homilie stelle sich die
Gemeinde unter das Wort Gottes, lisst sich davon



50

richten und aufrichten und gibt im Credo ihre
Zustimmung.

«In den Fiirbitten iibt die Gemeinde durch ihr Be-
ten fiir alle Menschen ihr priesterliches Amt aus.
Dieses Gebet gehort fiir gewohnlich zu jeder mit
einer Gemeinde gefeierten Messe, damit Fiirbit-
ten gehalten werden fiir die heilige Kirche, die
Regierenden, fiir jene, die von mancherler Not
bedriickt sind, fiir alle Menschen und fiir das Heil
der ganzen Welt.» (25)

Auch in der eigentlichen Eucharistiefeier, die auf
den Wortgottesdienst folgt, sind die Glaubigen
keineswegs blosse Zuschauer. Hier ist vor allem
ein inneres Mitgehen gefordert, das sich aber nach
Méglichkeit in dusseren Zeichen kundtun soll.

Bei der Gabenbereitung «ist es sinnvoll und wiin-
schenswert, wenn die Gliubigen Brot und Wein
herbeibringen, die der Priester oder Diakon an ei-
ner geeigneten Stelle entgegennimmt und auf
den Altar stellc. Wenn auch heute die Gliubigen
Brot und Wein fiir die Eucharistiefeier nicht
mehr, wie frither, selbst mitbringen, behilt diese
Handlung doch ihre Aussagekraft und Bedeu-
tung.

Es kénnen auch Geld und andere Gaben fiir die
Armen oder fiir die Kirche von den Gliubigen ge-
bracht beziehungsweise in der Kirche eingesam-
melt, entgegengenommen und an einem geeigne-
ten Platz — jedoch nicht auf dem Tisch der Eu-
charistiefeier — niedergestellt werden.» (26) «Im
eucharistischen Hochgebet, dem Gebet der Dank-
sagung und Heiligung, erreicht die ganze Feier
ihre Mitte und ihren Hoéhepunkt. Der Priester
lidt die Gemeinde ein, in Gebet und Danksa-
gung die Herzen zum Herrn zu erheben; so
nimmt er alle Versammelten in jenes Gebet hin-
ein, das er im Namen aller durch Jesus Christus an
Gott den Vater richtet. Sinn dieses Gebetes ist es,
die ganze Gemeinde der Gliubigen im Lobpreis
der Machterweise Gottes und in der Darbringung
des Opfers mit Christus zu vereinen.» (27)

In der Prifation dankt der Priester im Namen des
ganzen heiligen Volkes Gottes dem Vater fiir das
gesamte Werk der Erlosung oder, entsprechend
dem Tag, dem Fest oder der Zeit, fiir ein be-

stimmtes Geheimnis des Heilswerkes.

Im Sanctus vereint sich die gesamte Gemeinde
mit den himmlischen Michten.

Es folgen Epiklese, Herabrufung des Heiligen
Geistes iiber die Gaben, dass sie zum Leib und
Blut Christi werden, Einsetzungsbericht (Konse-
kration), Anamnese, d.h. Gedichtnis des heil-
bringenden Leidens, der glotreichen Auferste-
hung und Himmelfahrt Christi, Darbringungs-
gebet: «In diesem Gedichtnis bringt die Kirche,
vor allem als hier und jetzt zur Feier versammelte
Gemeinde, im Heiligen Geist die makellose Op-
fergabe dem Vater dar. Die Kirche méchte errei-
chen, dass die Gliubigen nicht nur diese makel-
lose Gabe darbringen, sondern auch lernen, sich
selbst hinzuschenken, und so durch Christus, den
Mittler, zu einer immer innigeren Einheit mit
Gott und untereinander gelangen, auf dass Gott
alles in allem sei.» (28) In den Interzessionen ge-
denkt die Kirche «der Heiligen, der Verstorbenen
und der Lebenden, da alle zur Teilnahme an dem
durch Christi Leib und Blut erlangten Heil der Er-
losten berufen sind». (29) Das Hochgebet findet
in der feierlichen Schlussdoxologie ihren Ab-
schluss, bekriftigt durch das feierliche Amen der
Gcmcindc. «Die Bedeutung des eucharistischen
Hochgebetes verlangt, dass alle es in ehrfiirchti-
gem Schweigen anhéren und durch die vorgesehe-
nen Akklamationen mitvollziehen.» (30)

Rollenvertetlung

«In der Gemeinschaft, die sich zur Feier der Messe
versammelt, hat jeder einzelne das Recht und die
Aufgabe, titig mitzuwirken, und zwar in ver-
schiedener Weise, je nach seiner Stellung und
Aufgabe. Dabei sollen alle, ob sie einen beson-
deren Dienst ausiiben oder nicht, nur das und all
das tun, was ihnen zukommt. So soll bereits aus
der Gestalt der Feier die in verschiedene Amter
und Dienste gegliederte Kirche erkennbar wer-
den.» (31)

«Jede rechtmissige Feier der Eucharistie steht un-



ter der Leitung des Bischofs, der ihr entweder
selbst oder durch die Priester, seine Mitarbeiter
vorsteht.» (32)

«Auch der Priester, der das Opfer in der Gemein-
schaft der Gliubigen kraft seines Amtes in der
Person Christi darbringt, steht der versammelten
Gemeinde vor, leitet ithr Gebet, verkiindet ihr die
Botschaft des Heils, vereint die Glidubigen mit
sich, wenn er dem Vater durch Christus im Hei-
ligen Geist das Opfer darbringt, seinen Briidern
das Brot des ewigen Lebens reicht und es mit ih-
nen teilt. Wenn er daher die Eucharistie feiert,
soll er Gott und der Gemeinde in Wiirde und De-
mut dienen und durch sein Handeln wie auch
durch sein Sprechen der liturgischen Texte den
Glidubigen die lebendige Gegenwart Christi be-
wusst machen.» (33)

«Unter denen, die einen besonderen Dienst aus-
iiben, steht an erster Stelle der Dizkorn, dessen
Amt in der Kirche von Anfang an besonders ge-
achtet ist. Bei der Messfeier hat er bestimmte, thm
zukommende Aufgaben: Verkiindigung des
Evangeliums, in bestimmten Fillen Predigt, Fiih-
rung der Gemeinde bei den Fiirbitten, Untersttit-
zung des Priesters bei der Kommunionspendung,
besonders bei der Kelchkommunion, allenfalls
Hinweise fiir das Verhalten der Gemeinde wih-
rend der Feier.» (34)

«Unter den Gliubigen iibt der Sdngerchor
(Schola, Chor) einen eigenen liturgischen Dienst
aus: Er hat die ihm zukommenden Teile je nach
den verschiedenen Arten der Gesinge vorzutra-
gen und die im Singen bestehende titige Teil-
nahme der Gliubigen zu férdern. Was vom Sin-
gerchor gesagt wurde, gilt entsprechend fiir alle
andern, die musikalisch mitwirken, besonders fiir
den Organisten.» (35)

«Nach Méglichkeit soll ein Kantor oder Chorleiter
den Gesang der Gliubigen leiten und stiitzen.
Steht kein Singerchor zur Verfiigung, iibernimmt
der Kantor die Ausfiihrung der verschiedenen
Gesinge: Die Gemeinde beteiligt sich daran, wie
es ihr zukommt.» (36)

«Der Akolyth ist zum Dienst am Altar und zur
Unterstiitzung von Priester und Diakon beauf-

51

tragt. Im besonderen ist es seine Aufgabe, den
Altar und die liturgischen Gefisse zu bereiten
sowie als ausserordentlicher Spender den Gliubi-
gen die Eucharistie zu reichen.» (37)

«Der Lektor ist beauftragt, die Lesungen der Hei-
ligen Schrift mit Ausnahme des Evangeliums vor-
zutragen. Er kann auch die einzelnen Bitten des
Furbittgebetes und den Psalm zwischen den Le-
sungen vortragen, falls kein Psalmsinger da ist.
Der Lektor — auch wenn er Laie ist — hat in der
Eucharistiefeier eine eigene Aufgabe, die er auch
dann ausiiben soll, wenn Mitwirkende der hohe-
ren Weihegrade anwesend sind. Da die Gliubigen
beim Hoéren der Schriftlesungen deren lebendige
Kraft erfahren sollen, ist es notwendig, dass die
Lektoren fiir die Ausiibung dieses Dienstes, auch
wenn sie nicht die Beauftragung erhalten haben,
geeignet und gut vorbereitet sind.» (38)

«Aufgabe des Psa/msingers ist es, den Psalm oder
andere biblische Zwischengesinge vorzutragen.
Damit er seine Aufgabe richtig erfiillen kann,
muss er mit dem Psalmsingen vertraut sein und
gut vortragen kénnen.» (39)

Als weitere Mitwirkende sind vorgesehen:

«Der Sprecher, der den Glidubigen Erklirungen
und Hinweise gibt, um sie in die Feier einzufiih-
ren und thnen ein tieferes Verstindnis zu vermit-
teln. Seine Hinweise sollen sorgfiltig vorbereitet,
knapp und verstindlich sein.» (40)

«In manchen Gegenden gibt es Mitwirkende,
welche die Gliubigen am Kircheneingang emp-
fangen, sie zu ihren Plitzen geleiten und Ord-
nungsdienste versehen.

Schliesslich sind noch jene zu nennen, die das
Einsammeln der Spenden besorgen.» (41)

Je mehr diese vom neuen Messbuch erwiinschte
Rollenverteilung vorgenommen und betirtigt
wird, um so lebendiger, feierlicher und anspre-
chender wird die gottesdienstliche Feier. Die Seel-
sorger sollten bedenken, dass hier eine ungeheure
Chance liegt, das Leben der Pfarrei zu aktivieren.
Sie diirfen es nicht als verlorene Zeit ansehen, alle
erdenkliche Miihe und Sorgfalt darauf zu verwen-
den, dieses Ziel zu erreichen, denn alle wahre
Seelsorge geht vom Altare aus!



3

Christus hat beim letzten Abendmahl das Gedichtnis
des Kreuzesopfers gestiftet zum Heil der Menschen

bis ans Ende der Zeiten.

Er hat sich dargebracht als Lamm ohne Makel,

als Gabe, die dir gefillt,

als Opfer des Lobes.

Dieses erhabene Geheimnis heiligt und stirkt

deine Gliubigen, damit der ezze Glaube die Menschen
der eznen Erde erleuchte,

die ezne Liebe sie alle verbinde.

So kommen wir zu deinem heiligen Tisch,

empfangen von dir Gnade um Gnade

und werden neu gestaltet nach dem Bild deines Sohnes.

Aus der Prifation von der hl. Eucharistie 11



53




54

Die Schatzkammer der Heiligen Schrift
steht offen

«In den Lesungen, die in der Homilie ausgedeutet
werden, spricht Gott zu seinem Volk, offenbart er
das Erlosungs- und Heilsmysterium und nihrt er
das Leben im Geist. Christus selbst ist in seinem
Wort inmitten der Gliubigen gegenwirtig. Die-
ses Wort Gottes macht sich die Gemeinde in den
Gesingen zu eigen und bezeugt durch das Be-
kenntnis des Glaubens ihre Treue gegentiber dem
Wort. Durch das Wort Gottes gestirke, bittet sie
in den Fiirbitten fiir die Anliegen der gesamten
Kirche und fir das Heil der ganzen Welt.» (42)

Vielleicht kommt nirgends der durch die Liturgie-
reform erzielte Fortschritt so deutlich zum Aus-
druck wie in der neuen Wertschitzung der Heili-
gen Schrift. Wihrend im alten Messbuch Jahr fiir
Jahr dieselben Abschnitte (Perikopen) aus der Bi-
bel vorgetragen wurden (man wusste genau: am
neunten Sonntag ist das Evangelium von der Zer-
storung Jerusalems fillig und am folgenden hort
man das Gleichnis vom Pharisier und Zéllner
usw.), gibt es nun fiir die Sonntage einen Dreijah-
reszyklus und fiir die Wochentage einen Zyklus
von 2 Jahren. Wer also regelmissig den Gottes-
dienst — auch an Werktagen — besucht, wird
durch die vorgetragenen Lesungen mit der ganzen
Bibel vertraut. Wihrend man frither abwertend
von einer «Vor-messe» sprach, deren Besuch nicht
unter schwerer Siinde verpflichtete (entscheidend
war, dass man keinen der drei Hauptteile: Opfe-
rung, Wandlung und Kommunion verfehlte),
kommt in der erneuerten Liturgie dem Wortgot-
tesdienst hoéchste Bedeutung zu. Mit Recht. Die
Eucharistie ist ja ein mysterium fidei, ein Ge-
heimnis des Glaubens, der Glaube aber kommt
vom Horen, und die Botschaft griindet im Wort
Christi (cf Rom 10, 17). Wer das eucharistische
Brot wiirdig empfangen will, muss sich zuvor am
Tisch des Wortes nihren. Und Christus ist nicht
bloss in den sakramentalen Gestalten von Brot
und Wein gegenwirtig, sondern auch in seinem
Wort. Das gilt vor allem vom heiligen Evange-
lium. «Dass die Verkiindigung des Evangeliums

in grosser Ehrfurcht erfolgen soll, zeigt die Litur-
gie selbst, da sie dem Evangelium im Vergleich zu
den tibrigen Lesungen besondere Ehrung erweist :
Sein Verkiinder bereitet sich durch ein Gebet vor
(Heiliger Gott, reinige mein Herz und meine Lip-
pen, damit ich dein Evangelium wiirdig ver-
kiinde), bezichungsweise bittet um den Segen
(Der Herr sei in deinem Herzen und auf deinen
Lippen, damit du sein Evangelium wiirdig ver-
kindest. Im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes): Die Gliubigen bezeu-
gen in thren Zurufen, dass Christus gegenwirtig
ist und zu ihnen spricht, und sie héren das Evan-
gelium stehend an. Ausserdem werden dem Evan-
gelienbuch selbst Zeichen der Verehrung erwie-
sen.» (43)

Von der neuen Regelung der Schriftlesung in der
Liturgie erwartet der Heilige Vater sehr viel:
«Diese Neuordnungen zielen darauf hin, bei den
Gldaubigen jenes Verlangen nach dem Worte Got-
tes zu steigern, wodurch das Volk des Neuen Bun-
des unter der Leitung des Heiligen Geistes zur
vollkommenen Einheit der Kirche gefithrt wird.
Wir hegen die feste Zuversicht, dass Priester und
Gldubige sich auf Grund dieser Erneuerung besser
tiir das Herrenmahl bereiten und durch grossere
Vertrautheit mit der Heiligen Schrift tiefer in das
Verstindnis des Gotteswortes eindringen. Die
Heiligen Schriften sollen so — entsprechend den
Mahnungen des Zweiten Vatikanischen Konzils
— fiir alle zum gleichsam nie versiegenden Quell
geistlichen Lebens, zur Grundlage der Glaubens-
unterweisung und zum Herzstiick aller theologi-
schen Lehre werden.» (44)

Die Neuordnung des Wortgottesdienstes ist auch
von grosster Bedeutung fiir das kumenische An-
liegen. Die Basler Theologen Karl Barth und Os-
kar Cullmann fanden dafiir Worte héchster Aner-
kennung, nicht ohne darin eine ernste Herausfor-
derung der evangelischen Christenheit zu sehen.
Hand in Hand mit der Aufwertung der Heiligen
Schrift in der Liturgie geht die stirkere Betonung
der Homilie. Die Predigt hat ihren urspriingli-
chen Standort innerhalb der Messe zuriickgewon-
nen.



«Die Homilie ist ein Teil der Liturgie und wird
nachdriicklich empfohlen, denn sie ist notwen-
dig, um das christliche Leben zu stirken. Sie soll
unter Beriicksichtigung des Mysteriums, das ge-
feiert wird, und der besonderen Bediirfnisse der
Hoérer die Schriftlesungen oder andere Texte der
Tagesmesse (Ordinarium oder Proprium) unter
einem bestimmten Gesichtspunkt auslegen. An
Sonn- und gebotenen Festtagen ist in allen Mes-
sen, an denen Gliubige teilnehmen, eine Homi-
lie zu halten: Fiir die iibrige Zeit ist sie besonders
fiir die Wochentage des Advents, der Fasten- und
Osterzeit empfohlen und auch fiir andere Feste
und Anlisse, bei denen die Gliubigen zahlreicher
zum Gottesdienst kommen.» (45) Die Homilie
erschliesst den Gliubigen die Geheimnisse des
Glaubens und gibt ihnen Richtlinien fiir das
christliche Leben.

Vorziige des neuen Messbuches
Reiches Angebot

Was zunichst in die Augen springt, ist das iiber-
reiche Angebot neuer Texte. Zum altehrwiirdigen
Romischen Kanon sind drei neue Hochgebete
hinzugekommen, die iiberdies verschiedene Ein-
schiibe enthalten fiir Festtage und Messfeiern bei
besonderen Anlissen. Die Prifationen sind gewal-
tig vermehrt worden — es gibt nun deren fast
hundert! Fiir den Segen am Schluss der Messe ste-
hen 27 «Segensgebete iiber das Volk» und viele,
mit Noten versehene Formeln fiir den feierlichen
Schluflsegen zur Verfligung. Wihrend im alten
Missale bloss die Wochentage der Fastenzeit
eigene Messformulare besassen, gibt es nun solche
auch fiir die Advents-, Weihnachts- und Oster-
zeit. Wie bereits angedeutet, hat der allgemeine
Heiligenkalender eine Straffung erfahren, dafiir
hat der deutsche Regionalkalender viele Heilige
aufgenommen, die uns vertraut sind und einiges
wieder «ausgebiigelt», was im neuen Rdmischen
Messbuch unvorteilhaft verindert wurde (z. B.
verbleibt das Fest Marii Heimsuchung bei uns am

55

bisherigen Datum, am 2. Juli — und nicht wie im
Rémischen Kalender am 31. Mai). Ungleich gros-
ser als frither ist das Angebot an Commune-Tex-
ten fiir die Gedenktage der Heiligen. Besonders
wohltuend wird vermerkt, dass dabei die Priester
«aufgewertet» wurden. Im bisherigen Messbuch
figurierten sie zusammen mit den Laien einfach
als Nicht-Bischofe! Jetzt aber gibt es ein Com-
mune fiir Glaubensboten, Seelsorger, Griinder
von Kirchen und Erzieher. Die Abte sind «ent-
thront» worden, sie haben ihr fritheres Commune
verloren, dafiir aber ein sehr schones Tagesgebet
erhalten.

Gross ist auch das Angebot an Messformularen
und Orationen fiir Messen in verschiedenen An-
liegen. Fiir alle Stinde der Kirche und Grade der
Hierarchie, angefangen vom Papst bis zu den Or-
densleuten und Laien. Gleich 3 Formulare fiir das
okumenische Anliegen der Wiedervereinigung
der getrennten Christen und deren zwei fiir die
Missionen.

Auch der Staat und seine besonderen Anliegen
sind nicht vergessen. Schliesslich hat das ganze Le-
ben in seiner breiten Vielfalt einen angemessenen
Raum und Ausdruck gefunden: zum Jahresbe-
ginn, um Segen fir die Arbeit, bei der Aussaat,
zum Erntedank, bei Hungersnot, fiir Fliichtlinge
und Heimatvertriebene, fiir Kriegsgefangene und
ungerecht verurteilte Strafgefangene, fiir Kranke
und Sterbende, bei Erdbeben, um Regen, um gu-
tes Wetter, bei Unwetter und Sturm, in jeder Not
und zur Danksagung, fiir Angehorige und Freun-
de, fir die Familien, fiir die, die uns Béses tun,
Uusw.

Die Feste vom Namen Jesu und kostbaren Blut
sind zwar abgeschafft worden, aber das neue
Messbuch enthilt dafiir Votivmessen von den be-
treffenden Geheimnissen.

Besonders dankbar wird der Seelsorger sein, dass
die Formulare fiir die Totenmessen viel zahlrei-
cher und differenzierter geworden sind. Auf
Wunsch des Konzils hat die Totenliturgie allge-
mein mehr sterlichen Charakter erhalten — im
neuen Messbuch sind tiberdies fiir Begribnis und
Jahresgedichtnis in der Osterzeit eigene Formu-



56

Sieh her, giitiger Vater,

auf die Opfergabe,

die du selber deiner Kirche bereitet hast,
und gib, dass alle, die Anteil erhalten

an dem eznzen Brot und dem eznen Kelch,
ein Leib werden im Heiligen Geist,

eine lebendige Opfergabe in Christus
zum Lob deiner Herrlichkeit.

Aus dem vierten Hochgebet



57

e

N »




58

lare angegeben. Eigene Orationen gibt es fiir den
Papst, den Bischof, den Priester, Diakon und den
Moénch, fur Ordensleute, fir jung Verstorbene
und solche, die erst nach langer Krankheit heim-
gegangen sind, fir einen plétzlich Verstorbenen
— und, was fiir die gepriiften Eltern besonders
trostlich sein wird, selbst fiir ein Kind, das die
Taufe nicht empfangen konnte.

Im Unterschied zum neuen lateinischen Missale
enthilt das deutsche Messbuch tiberdies noch 41
Orationen, die nicht Ubersetzungen lateinischer
Vorlagen sind, sondern neu verfasst wurden und
darum auch dem modernen Empfinden besser
entsprechen. Auch wurden fiir die Zeit wihrend
des Jahres 4 Reihen von Wochentagsmessen —
zum Teil nach thematischen Gesichtspunkten —
zusammengestellt, wobei der Charakter der be-
treffenden  Wochentage berticksichtigt  wurde
(Donnerstag: Heiliger Geist; Freitag: Heilig-
Kreuz; Samstag: Mutter Gottes).

Theologische und spirituelle Anreicherung

Die Bearbeiter des neuen Messbuches waren in
einer ungleich giinstigeren Ausgangslage als die-
jenigen nach dem Trienter Konzil. Inzwischen hat
die wissenschaftliche Forschung viele alte und il-
teste Quellen entdeckt und erschlossen. Rémische
und ambrosianische Sakramentare, spanische und
gallikanische Liturgicbiicher wurden in kritischen
Ausgaben veréffentlicht. Auf diese Weise wurden
vorher unbekannte Texte von hohem geistlichem
Wert zuginglich gemacht.

«Ferner sind durch die Auffindung zahlreicher
liturgischer Dokumente die Gebriuche der ersten
Jahrhunderte, ehe die unterschiedlichen Riten des
Ostens und Westens entstanden sind, heute bes-
ser erkannt. Schliesslich hat der Fortschritt in den
patristischen Studien durch eine genauere Kennt-
nis der Lehre der massgebenden Viiter des christ-
lichen Altertums wie Irenius, Ambrosius, Cyrill
von Jerusalem und Johannes Chrysostomus die
Theologie des eucharistischen Mysteriums vertieft
und befruchtet.

Die ,Norm der Viter’ fordert also nicht nur, das
zu bewahren, was uns die zeitlich am nichsten
stehenden Vorfahren iiberlieferten: sie verlangt
vielmehr, alle vergangenen Zeiten der Kirche und
alle Formen zu erfassen und tiefer zu erwigen, in
denen die Kirche den einen Glauben in so ver-
schiedenen Kulturen wie der semitischen, griechi-
schen und lateinischen ausgedriickt hat. Dieser
umfassendere Uberblick erlaubt uns zu erkennen,

wie sehr der Heilige Geist bei aller Verschieden-
heit der Gebete und Riten dem Gottesvolk eine
wunderbare Treue in der Bewahrung des unverin-
derlichen Glaubensgutes erhalten hat. Das neue
Messbuch bezeugt daher die Gebetsweise der R6-
mischen Kirche und schiitzt das von den letzten
Konzilien tberlieferte Glaubensgut; gleichzeitig
ist es aber auch ein grosser Fortschritt in der litur-
gischen Uberlieferung. Als die Viter des Zweiten
Vatikanischen Konzils die dogmatischen Aussa-
gen des Konzils von Trient wiederholten, haben
sie dies in einer sehr verinderten Situation der
Welt getan. Sie konnten daher pastorale Vor-
schlige und Richtlinien aufstellen, die vier Jahr-
hunderte zuvor nicht einmal vorauszuahnen wa-
ren.» (46)

So wurde der Gebrauch der Volkssprache freige-
geben, die Predigt betont und in die Feier der Li-
turgie integriert, den Gliubigen als Ausdruck der
vollen Mitfeier der Eucharistie der Empfang der
Kommunion empfohlen und die Kommunion
unter beiden Gestalten in bestimmten Fillen ge-
stattet. Dies alles, was nicht wenigen als kiihne
Neuerung erscheint und manchen Anlass zu Sor-
ge und Beunruhigung wurde (z.B. auch Hand-
kommunion!), ist in Wirklichkeit nur eine Riick-
kehr zu den urspriinglichen und iltesten Gepflo-
genheiten der Kirche.

Das neue Messbuch ist aber nicht bloss der alten
und iltesten Tradition verpflichtet, es will auch
Neues erwigen und verwenden. «Ein Teil des
neuen Messbuches passt daher das Beten der Kir-
che deutlicher an die Bediirfnisse unserer Zeit an.
Dazu gehoren vor allem die Messen, die mit der
Feier von Sakramenten und Sakramentalien ver-
bunden sind, und die Messen fiir besondere An-



liegen. In ihnen verbinden sich in geeigneter
Weise Uberliefertes und Neues. Wihrend viele
Texte aus der iltesten Uberlieferung der Kirche,
die im Rémischen Messbuch zuginglich sind, un-
versehrt erhalten blieben, sind andere den heuti-
gen Erfordernissen und Verhiltnissen angepasst,
wieder andere ganz neu verfasst worden, wobei
Gedanken und oft auch Worte aus den jiingsten
Konzilsdokumenten verwendet wurden. Dazu ge-
héren etwa die Gebete fiir die Kirche, fiir die
Laien, fur die Heiligung der menschlichen Arbeit,
fir die Gemeinschaft aller Vélker und fiir be-
stimmte Anliegen unserer Zeit.

In demselben Verstindnis fiir die Situation der
heutigen Welt erschien es ferner keineswegs als
ein Unrecht gegentiber dem Gebetsschatz, in die-
sen Texten einzelnes zu dndern, damit der Wort-
laut mit der Sprache der heutigen Theologie und
mit der Wirklichkeit des gegenwirtigen kirchli-
chen Lebens iibereinstimmt und dazu passt.
Deshalb sind beispielsweise einige Ausdriicke ge-
dndert worden, die sich auf die Einstellung zu den
Dingen dieser Welt und ihrem Gebrauch sowie
auf Erscheinungsformen der Busse beziehen, wie
sie der Kirche zu andern Zeiten eigen waren.» (47)
So ist im neuen Messbuch nicht mehr die Rede
von der Verachtung des Irdischen, sondern vom
richtigen Gebrauch der Giiter:

So heisst beispielsweise das Tagesgebet vom 17.
Sonntag im Jahreskreis:

«Gott, du Beschiitzer aller, die auf dich hoffen,
ohne dich ist nichts gesund und nichts heilig.
Fihre uns in deinem Erbarmen den rechten Weg
und hilf uns,

die verginglichen Giiter so zu gebrauchen,

dass wir die ewigen nicht verlieren.»

In der Askese ruht der Akzent auf der inneren Ge-
sinnung und nicht auf der dusseren Leistung:
«Allwissender Gott,

du siehst nicht auf unsere dusseren Werke,
sondern auf unser Herz.

Gib, dass wir mit reiner Gesinnung vollbringen,
was wir in diesen vierzig Tagen

an Busse und Verzicht auf uns nehmen.» (48)

Am meisten und deutlichsten ist der Fortschritt

39

im Heiligenteil des Messbuches festzustellen. In
den Orationen, die mitunter kleine Kabinett-
stiicke sind, scheint jeweils die Gestalt des betref-
fenden Heiligen auf — in wenigen Worten ist et-
was eingefangen vom Reichtum seiner Spirituali-
tdt. Soam 20. August:

«Allmichtiger Gott,

du hast den heiligen Abt Bernhard

mit brennender Sorge fiir deine Kirche erfiillt

und thn in den Wirren seiner Zeit

zu einem hellen Licht gemacht.

Erwecke auch heute Menschen,

die vom Geist Christi ergriffen sind

und als Kinder des Lichtes leben.»

Am 25. September:

«Herr, unser Gortt,

deinem Ruf gehorsam,

hat der heilige Bruder Klaus

Familie und Besitz verlassen,

um in der Einsamkeit fiir dich allein zu leben ;

du aber hast ihn zu einem Ratgeber fiir viele

und zu einem Mittler des Friedens gemacht.

Hore auf seine Fursprache:

Nimm alles von uns, was uns trennt von dir,

und mache uns zu einem Werkzeug

deines Friedens.»

Ein Neubeginn

Die Ubersetzer haben ihre Arbeit abgeschlossen,
nun beginnt die Arbeit der Seelsorger und der
Gliubigen. Das neue Messbuch ist nicht so sehr
ein Abschluss, es ist ein Neubeginn. Dabei ist es
wichtig, Gefahren, die sich bereits abzeichnen,
klar zu erkennen, um ihnen rechtzeitig wehren zu
kénnen.

Kein Bruch mit der Tradition

Das Neue muss sich organisch aus dem Alten ent-
wickeln. Wo man unklug darauflos experimen-
tiert, verirgert man die Alten, die Jungen kom-



60

Der giitige Gott hat die Jiinger

durch die Eingiessung des Heiligen Geistes erleuchtet ;
er segne euch und schenke euch

den Reichtum seiner Gaben.

Jenes Feuer, das in vielen Zungen

auf die Jiinger herabkam,

reinige eure Herzen

und entziinde in euch die gottliche Liebe.

Der Heilige Gerist,

der die vielen Sprachen

im Bekenntnis des Glaubens geeint hat,
festige euch in der Wahrheit

und fiihre euch vom Glauben zum Schauen.

Fezerlicher Schlufisegen an Pfingsten



61



62

men trotzdem nicht. Endergebnis: Der Kirchen-
besuch geht immer mehr zuriick. Darum sollte
man all das, was sich im Lauf der Zeiten bewihr-
te, sorgfiltig bewahren. Nichts abschaffen, bevor
man Besseres anbieten kann. Das neue deutsche
Messbuch hat nicht zuletzt deswegen in Rom so
viel Lob geerntet, weil es so eingerichtet ist, dass
man immer noch lateinische Amter singen kann.
Latein und Choral sind in der Tat ein so kostbares
Erbe, dass man es nicht leichtsinnig verschleudern
darf. Wo man imstande ist, den Choral wirklich
gut zu singen, eignet ihm eine meditative Schon-
heit, die durch nichts zu ersetzen ist.

Keine Betriebsamzbeit

Aktives Mittun der Gliaubigen darf nicht in rein
dussere Betriebsamkeit ausarten. Das Wichtigste
bleibt das innere Mitgehen und Betroffensein.
Vor allem darf die Liturgie nicht «zerschwatzt»
werden. Die Einleitung darf keine Minipredigt
sein — Einfiihrungen sollten nicht linger sein als
die Schriftlesungen. Wenn die Gliubigen unauf-
horlich von derselben Stimme «behandelt» wer-
den, besteht die Gefahr, dass sie verirgert «ab-
schalten». Die modernen Kirchenbesucher méch-
ten innerlich zur Ruhe kommen. Darum ist die
Stille innerhalb der liturgischen Feier von grosster
Bedeutung. «Die Stille ist als Element der Feter zu
gegebener Zeit zu halten. Je nach der Stelle inner-
halb der Feier ist ihr Sinn verschieden. Sie gibt
Gelegenheit zur Besinnung beim Schuldbekennt-
nis und nach den Gebetseinladungen, zur kurzen
Meditation nach den Lesungen und nach der Ho-
milie, zum inneren Lobgebet nach der Kommu-

nion.» (49)

Kein Purttanisnzus

Die Liturgie ist eine Feier, und zu einer Feier ge-
hért die festliche Note. Bibel und Liturgie wollen
den ganzen Menschen ansprechen. In den Psal-
men wird in die Hinde geklatscht, gesungen und
getanzt. Die Liturgie zielt nicht in erster Linie auf

den Verstand, sie spricht das Herz des Menschen
an. Der Gottesdienst soll darum Freude ausstrah-
len und Geborgenheit schaffen. Zur katholischen
Liturgie gehort wesentlich auch die eschatologi-
sche Dimension, das heisst: sie ist nicht allein
Vergegenwirtigung vergangener Heilsereignisse,
sondern bereits schon Vorwegnahme und Unter-
pfand der kommenden Herrlichkeit. Schlichter
ausgedriickt: der geplagte Mensch sollte in einem
gut gefeierten Gottesdienst immer schon ein
Stiick Himmel auf Erden erleben diirfen. Dieses
Erlebnis zu vermitteln, scheint von allen christli-
chen Kirchen der orthodoxen am besten zu gelin-
gen. Wir hitten dort noch allerlei zu lernen.

Keine Willkiir

Liturgie ist der offizielle Gottesdienst der Kirche.
Man kann sie nur richtig vollziehen im Gehorsam
gegeniiber den kirchlichen Weisungen, in Ge-
meinschaft mit dem Papst und dem Bischof. Das
neue Messbuch lisst geniigend Freiheitsraum, um
die legitimen Anliegen der Ortsgemeinde und des
jeweiligen Anlasses einzubringen. Seelsorger, die
unaufhérlich in selbstgebastelten Motivmessen
threr Gemeinde die eigenen Lieblingsideen auf-
dringen, betreiben eine neue Form von Klerika-
lismus und werden mitschuldig an der wachsen-
den Polarisierung des innerkirchlichen Lebens.

Zwischen Trient und Holland

Wir wollen nicht mehr zuriick nach Trient. Papst
Paul VI. hat die gleichen Vollmachten wie Pius V.
— das Zweite Vatikanische Konzil stand unter der
Fiihrung des Heiligen Geistes so gut wie jenes von
Trient. Es gibt in der Liturgie Ausdrucksformen,
die zeitgebunden sind und deswegen auch der
Anpassung bediirfen. Die Anhinger des alten
Messbuches finden im neuen all das wieder, was
ihnen bisher lieb und vertraut war — dazu aber
noch viele andere Gebetsschitze, die eine wahre
Bereicherung darstellen.



Wir wollen aber auch nicht nach «Holland». Wir
meinen damit das «Niemandsland liturgischer
Willkiir» und nicht die hollindische Kirche als
Gesamtheit. Das neue Messbuch bedeutet Ord-
nung in der Freiheit und Freiheit in der Ordnung,
eine gute Mitte also, wo Trient und «Holland»
sich verséhnen konnten.

Liturgie und Leben

Das neue Messbuch wird den Gliubigen durch
Volksausgaben, die auch die Lesungen mit ent-
sprechenden Erklirungen enthalten, zuginglich
gemacht. Es sollte das grosse Gebetbuch des Vol-
kes werden. Die Eucharistiefeier muss durch Ge-
bet und Meditation vorbereitet werden und in
Werken der Liebe zur vollen Auswirkung gelan-
gen. In dem Mass, als dies geschieht, wird die er-
neuerte Liturgie zu einer tiefgreifenden Erneue-
rung des christlichen Lebens fithren und die zer-
rissene Welt von heute im Heiligen Geist durch
Christus Jesus heimholen zum Vater.

63

Anmerkungen:

1 Apostolische Konstitution. Das Messbuch deutsch fiir
alle Tage des Jahres (Kleinausgabe) S. 19*

2 Konstitution iiber die heilige Liturgie (= LK) 1.

3 LK 10.

4 Messbuch. Allgemeine Einfiihrung ( = AE) 8.

5 Motuproprio zur Approbation der Grundordnung des

Kirchenjahres und des neuen rémischen Generalkalen-

ders. Messbuch §.75*.

6 AE 254

7 AE 257

8 AE 262

9 AE 268

10 AE 271

11 AE 272

12 AE 279/80

13 AE 287

14 AE 290

15 AE 291

16 AE 297

17 AE 304

18 AE 306

19 AE 308

20 AE62

21 AE2,3,5

22 AE 24

23 AE 28

24 AE 32

25 AE45

26 AE49

27 AE 54

28 AE 55t

29 AEs5g

30 AE5s5h

31 AE 58

32 AE59

33 AEGO

34 AE 61

35 AE 63

36 AE 64

37 AE65

38 AE 66

39 AE 67

40 AE 68a

41 AE68b

42 AE 33

43 AE35

44 Apost. Konstitution. Messbuch S.21*.

45 AE41/2

46 AE, Vorwort 8—10

47 AE, Vorwort 15

48 Freitag nach dem Aschermittwoch.

49 AE23



64

Allmichtiger, ewiger Gott,

du hast die selige Jungfrau Maria,

die uns Christus geboren hat,

vor aller Stinde bewahrt

und sie mit Leib und Seele

zur Herrlichkeit des Hrmmels erhoben.
Gib, dass wir auf dieses Zeichen

der Hoffnung und des Trostes schauen
und aut dem Weg bleiben,

der hinfiihrt zu deiner Herrlichkeit.

Tagesgebet am Hochfest Marii Aufnabhme in den Himmel



65




66

Die Bebilderung dieses Sonderheftes verdanken
wir dem freundlichen Entgegenkommen unserer
Mitbriider von Beuron. Diese Bilder kénnen als
Kunstkarten im Beuroner Kunstverlag, D-7792
Beuron 1, bezogen werden. Beachten Sie auch das
Inserat in diesem Heft!

Seite 53

5857 D Abendmzahl. Ende 15. Jahrhundert, Fres-
ko in der Silvesterkapelle des Miinsters U.Lb. Frau,
Konstanz.

DEME ST
5959 Gradenstuhl, Detail eines gestickten Mess-
kleides, 1519, Dom-Museum, Salzburg.

Seite 61
5271 Geistsendung. 12. Jahrhundert Schweiz/
Diézese Konstanz. Archiv Muri/Sarnen, Hs. 83.

Seite 65
5871 Thronende Madonna in der Mittelapsis auf
Hocheppan. Mitte 12. Jahrhundert.

Chronik

P. Augustin Grossheutschi

Der Monat Januar steht immer im Zeichen des
Gebetes fiir die Einheit der Kirche. «Dass alle eins
seien», hat Jesus selber gebetet, und so machen
wir sein Anliegen zu unserem. Erstmals haben wir
in diesem Jahr, am Sonntag, 18. Januar, zu einem
okumenischen Wortgottesdienst eingeladen. Aus
verschiedenen Griinden war es bisher nicht még-
lich gewesen. Eine grosse Anzahl Christen fand sich
denn auch auf 15.00 Uhr in der Basilika ein. Abt
Mauritius begriisste sie und sprach ein Gebet. Der
Monchschor sang das «Veni, sancte spiritus. . .»
im Bewusstsein, dass gerade die Einheit und die
Versohnung Werk des Heiligen Geistes ist. Den
Mittelpunkt bildete die Predigt von Herrn Pfarrer
Hans Graf, Oekolampad, Basel, der, ausgehend
von der Perikope von der Berufung des Levi, von



	Das neue Messbuch

