
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 53 (1976)

Heft: 3

Artikel: Das neue Messbuch

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45

Das neue Messbuch
P. Vinzenz Stebler

«Am 1. Fastensonntag 1976 wird das neue Messbuch

verpflichtend und löst damit im deutschen
Sprachgebiet die Editio typica von 1962

(Ergänzungen 1965 und 1967) des im Auftrag des Trien-
ter Konzils vom heiligen Papst Pius V. besorgten,
von seinen Nachfolgern wiederholt revidierten
Missale Romanum, wie auch alle provisorischen
deutschen Ubersetzungen des von Papst Paul VI.
im Auftrag des Zweiten Vatikanischen Konzils
überarbeiteten und neu herausgegebenen Missale
Romanum von 1970 rechtsgültig ab», also
beschlossen die Bischöfe des deutschen Sprachraums
in einer feierlichen Sitzung zu Salzburg am 23.
September 1974. Viele werden mit einer gewissen
Wehmut vom alten Messbuch Abschied nehmen.
«Vier Jahrhunderte lang haben Priester des
lateinischen Ritus sich seiner als Norm zur Feier des
eucharistischen Opfers bedient, und Glaubensboten

haben es in fast alle Länder gebracht. Zahllose

heilige Menschen haben für ihr geistliches
Leben aus seinen Schriftlesungen und Gebeten in
reichem Mass wertvolle Anregungen geschöpft,
aus jenen Texten also, deren Ordnung im wesentlichen

auf Gregor den Grossen zurückgeht.» (1)

Warum eine Liturgiereform?

Wer die Liturgiereform richtig beurteilen will,
muss sie im Zusammenhang mit der gesamtkirchlichen

Erneuerung sehen. «Das Heilige Konzil hat
sich zum Ziel gesetzt, das christliche Leben unter
den Gläubigen mehr und mehr zu vertiefen, die
dem Wechsel unterworfenen Einrichtungen den
Notwendigkeiten unseres Zeitalters besser

anzupassen, zu fördern, was immer zur Einheit aller,
die an Christus glauben, beitragen kann, und zu
stärken, was immer helfen kann, alle in den
Schoss der Kirche zu rufen. Darum hält es das

Konzil in besonderer Weise für seine Aufgabe,
sich um Erneuerung und Pflege der Liturgie zu
sorgen.» (2)
Es war bestimmt ein gesegneter Beschluss der
Konzilsväter, die Erneuerung der Kirche in ihrem
innersten Heiligtum zu beginnen, «denn die
Liturgie ist der Höhepunkt, dem das Tun der Kirche

zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all
ihre Kraft strömt. Denn die apostolische Arbeit ist
darauf hingeordnet, dass alle, durch Glaube und
Taufe Kinder Gottes geworden, sich versammeln,
inmitten der Kirche Gott loben, am Opfer
teilnehmen und das Herrenmahl geniessen.» (3)
Folgende Ziele wurden vor allem angestrebt :

1. Der eigentliche Sinn der liturgischen Handlung,

der einzelnen Teile und ihr wechselseitiger

Zusammenhang soll deutlicher hervortreten.

2. Die fromme und tätige Teilnahme der Gläubigen

soll erleichtert werden.
3. Die Liturgie soll die Schatzkammer der Bibel

weit öffnen, damit die Gläubigen am Tisch des
Gotteswortes reichlicher genährt werden.

Vereinfachung der Riten

Wer ein Pontifikalamt alten Stils miterlebt hat,
wird zugestehen, dass einiges reformbedürftig
war. Welch kompliziertes Zeremoniell vom
Ankleiden des Prälaten am Thron bis zum feierlichen
Auszug! Da gab es hundert Einzelheiten, über die
gelehrte Abhandlungen geschrieben wurden,



46

nach deren Lektüre man so klug war wie zuvor!
Aber selbst die sogenannte Privatmesse war bis in
die kleinste Verästelung reglementiert: Stellung
am Altar — an den Stufen — in der Mitte des
Altars — auf der Epistel- oder Evangelienseite.
Aber was soll man erst sagen von aussergewöhnli-
chen Festlichkeiten wie Bischofskonsekration,
Priesterweihe oder Abtsbenediktion? Hier hat die
Liturgie gewaltige Schritte nach vorn getan. Auch
das Herzstück der Liturgie, die heilige Messe, ist
wirklich durchschaubar geworden, deutlich im
Aufbau: Wortgottesdienst und Eucharistiefeier
— der erstere am Priestersitz und Ambo, die
zweite am Altar. Der eigentliche Wortgottesdienst

wird eingeleitet und vorbereitet durch die

Eröffnung, bestehend aus Introitus, Begrüssung,
Bussakt, Kyrie (Gloria) und Tagesgebet. Die
Eucharistiefeier wird abgeschlossen durch den Segen
des Priesters und den Entlassungsruf.
«Die heilige Messe besteht in gewisser Hinsicht
aus zwei Teilen, dem Wortgottesdienst und der
Eucharistiefeier, die jedoch so eng miteinander
verbunden sind, dass sie eine einzige
Gottesdienstfeier bilden ; denn in der Messe wird der
Tisch des Gotteswortes wie des Herrenleibes bereitet,

von ihm wird den Gläubigen Lehre und
Speise geboten. Dazu kommen noch jene Teile,
welche die Feier eröffnen und beschliessen.» (4)

Vereinfachttng des Kalenders

Im Dienst der Vereinfachung und Konzentration
auf das Wesentliche stand auch die umstrittene
Reform des Kirchenjahres und des Heiligenkalenders.

«Die Feier des Pascha-Mysteriums und ihrer
Entfaltung in den Tagen, Wochen und im ganzen
Jahreskreis ist nach der klaren Lehre des Zweiten
Vatikanischen Konzils Mitte des christlichen
Gottesdienstes. Daher soll auch bei der Neuordnung
des Kirchenjahres, für die das Konzil Anweisungen

gab, das Ostermysterium Christi stärker
hervortreten : das gilt für die Neuordnung sowohl der
Kirchenjahrzeiten und der Heiligenfeste wie auch
des Römischen Kalenders.

In der Tat war es im Laufe der Zeit auf Grund der
wachsenden Zahl von Vigilfeiern, Festen, Oktaven

und der sich allmählich überschneidenden
Teile des Kirchenjahres dazu gekommen, dass die
Gläubigen nicht selten Sonderformen der
Frömmigkeit pflegten, die den Eindruck erwecken
konnten, als lägen die zentralen Geheimnisse der
Erlösung ausser ihrer Aufmerksamkeit.» (5)
Die Berechtigung dieser Bemerkung wird
niemand bestreiten können, wenn man bedenkt, wie
etwa die Josefsverehrung im März die Fastenzeit,
der Maimonat und die aloisianischen Sonntage
die Ostern- und Pfingstzeit «überdeckten». Vor
allem in romanischen Ländern sind zum Teil auch
heute noch die Akzente falsch gesetzt. Man muss
dort mitunter den Eindruck bekommen, dass
die Madonna, St. Josef und der heilige Antonius
mehr gelten als die drei göttlichen Personen der
allerheiligsten Dreifaltigkeit. Durch die Straffung
des Kalenders hat die Kirche jedoch keine Heiligen

«abgesetzt» — sie ist nur zum alten Grundsatz

zurückgekehrt, dass die Heiligen vor allem
dort verehrt werden sollen, wo sie gelebt haben
und gestorben sind. Im allgemeinen Kalender
stehen nur mehr solche Männer und Frauen, die für
die Gesamtkirche eine Bedeutung haben. Auch
wurde darauf geschaut, dass möglichst alle Länder
und alle Stände im allgemeinen Kalender vertreten

sind.

Vereinfachung dergottesdienstlichen Räume,
Geräte undRaramenten

Gotteshaus, Altar, liturgische Geräte und Gewänder

sollen einfach und gediegen sein. «Bei der
Berufung von Künstlern und bei der Auswahl von
Kunstwerken für Gottesdiensträume sind daher
die Maßstäbe echter Kunst anzulegen. So sollen
Glaube und Frömmigkeit vertieft und
Übereinstimmung mit der echten Zeichenhaftigkeit und
Zielsetzung der Kunstwerke erreicht werden.» (6)
Die Gestaltung des Kultraumes soll den Aufbau
der Kirche sichtbar darstellen. «Das Volk Gottes,
das sich zur Messfeier versammelt, hat eine ge-



47

meinschaftliche und hierarchische Ordnung, die
sich in den verschiedenen Aufgaben und
Handlungen in den einzelnen Teilen der Feier zeigt.
Der Kirchenraum soll deshalb so gestaltet sein,
dass er den Aufbau der versammelten Gemeinde
gleichsam widerspiegelt, ihre richtige Gliederung
ermöglicht und jedem die rechte Ausübung seines
Dienstes erleichtert.» (7) Vom Hauptaltar wird
verlangt, dass er freisteht, «damit man ihn ohne
Schwierigkeit umschreiten und an ihm, der
Gemeinde zugewandt, die Messe feiern kann. Er soll
so aufgestellt sein, dass er wirklich den Mittelpunkt

des Raumes bildet, dem sich die Aufmerksamkeit

der ganzen Gemeinde von selbst zuwendet.»

(8) Für die Messfeier ist ein Altartuch
vorgeschrieben, das in bezug auf Form, Ausmass ünd
Schmuck zu ihm passt. (9) Der Sitz des Priesters
soll so beschaffen sein, dass deutlich zum
Ausdruck kommt, dass ihm bei der liturgischen Feier
der Vorsitz zukommt. (10)
Einen besonderen Ort in der Kirche für die
Verkündigung erheischt die Würde des Wortes Gottes.

In der Regel ist dies ein feststehender Ambo.
Er muss dem Kirchenraum entsprechen und so
gestaltet sein, dass die Vortragenden von allen gut
gesehen und gehört werden. (11)
«Die Ausstattung der Kirche soll edel und einfach
sein und nicht der Prachtentfaltung dienen. In
der Auswahl des Materials für den Schmuck sei

man auf Echtheit bedacht ; alles soll zur Formung
der Gläubigen und zur Würde des liturgischen
Raumes beitragen und den Erfordernissen der
heutigen Zeit entsprechen. Es genügt nicht, nur
die unmittelbaren Voraussetzungen für die
liturgischen Feiern zu schaffen, man muss auch jene
Anforderungen erfüllen, die mit Recht an
Versammlungsräume gestellt werden.» (12)
Grosszügiger und elastischer als bisher ist die
liturgische Gesetzgebung in bezug auf die
Altargeräte und Paramente. «Man kann alles verwenden,

was der Eigenart und den Bräuchen der
verschiedenen Völker entspricht, sofern es der
liturgischen Bestimmung der Geräte gerecht wird. Es

soll auch hier auf edle Schlichtheit Wert gelegt
werden, die echter Kunst eigen ist.» (13) Für

Kelch, Patene und Monstranz sind nicht mehr
Gold oder Silber vorgeschrieben. Es dürfen dafür
auch andere Materialien verwendet werden, die
nach dem Empfinden des jeweiligen Kulturbereiches

als edel gelten. (14) Hingegen darf für den
Kelch kein Material verwendet werden, das
Flüssigkeit eindringen lässt. (15) Die liturgische
Gewandung soll auf die verschiedenen Funktionen
der Träger hinweisen und zugleich den festlichen
Charakter der liturgischen Feier hervorheben. (16)
Auch hier sind Vereinfachungen festzustellen.
Der Manipel ist abgeschafft, Amikt und Zingu-
lum sind nicht mehr vorgeschrieben. «Die
Bischofskonferenzen können Änderungen vornehmen,

die den Erfordernissen und Bräuchen der
einzelnen Gebiete Rechnung tragen. Die
Anpassungen sind dem Apostolischen Stuhl vorzulegen.»

(17) Schönheit und Würde der liturgischen
Kleidung werden nicht erzielt durch eine Anhäufung

von Schmuck und Verzierung, sondern
durch die Auswahl des Stoffes und seine Form.
(18) Was die liturgischen Farben betrifft, bleibt
die bisherige Ordnung. Für den Palmsonntag und
den Karfreitag sind rote Paramente vorgesehen.
Für die Totenliturgie kann Schwarz durch Violett
ersetzt werden. (19)
All diese Vereinfachungen wollen nicht einer
unguten Entsakralisierung Vorschub leisten, sondern
lediglich die Liturgie von unnötigem Ballast
befreien und den Blick für das Wesentliche schärfen.

Der Sinn des Ganzen und die Zuordnung der
einzelnen Teile soll deutlicher hervortreten und
das innere und aktive Mitgehen und Mitfeiern der
Gläubigen erleichtern.

Fromme und tädge Teilnahme der
Gläubigen

Wie war denn das früher

Seit dem Mittelalter ist die Messe in zunehmendem

Mass eine reine Klerikerliturgie geworden.
Klerus und Volk waren in den meisten Kirchen
durch Lettner oder Chorgitter getrennt. Die Gläu-



48

bigen mussten sich mit dem Zuhören begnügen.
Was gebetet, gelesen und gesungen wurde, war
ihm unverständlich. Die einzig zugelassene
Kultsprache war das Latein. Die ältere Generation hat
es noch miterlebt, dass im Levitenamt der Subdia-
kon die Epistel zum Altar hin sang — er trüg also
eine Botschaft vor, die das Volk betraf, indem er
ihm den Rücken kehrte. Ebenso sang der Diakon
das Evangelium gegen Norden. Ausser der
Predigt hatte der Priester keinerlei Möglichkeit,
innerhalb der Liturgie das Volk anzusprechen. Es

wurde also im Chorraum ein heiliges Spiel aufgeführt,

dessen ehrwürdige Texte und Riten nur
Eingeweihte verstehen konnten. Übersetzungen
liturgischer Texte waren den Gläubigen erst etwa
seit hundert Jahren allgemein zugänglich. So war
das Volk gezwungen, eigene Wege zu gehen.
Während die Kleriker vorn im Chor ihres hohen
Amtes walteten, betete man hinten im Schiff
irgendeine Messandacht — das war noch der
günstigste Fall. Andere nahmen zum Rosenkranz
oder Kreuzweg Zuflucht, wieder andere wandten
sich an den heiligen Antonius, wenn sie etwas
verloren hatten — oder in verzweifelten Anliegen
an die heilige Rita. Für die Antworten, die dem
zelebrierenden Priester auf seine Akklamationen
zu geben waren, kamen die Ministranten auf oder
an Sonntagen der Kirchenchor auf der Empore.
Viele sehnen sich nach diesen Zeiten zurück. Man
wurde in Ruhe gelassen — und dabei war alles so

feierlich und stimmungsvoll!

Liturgie ist ein Gemeinschaftswerk von Priester
und Volk

«In der Feier der Messe sind die Gläubigen eine

heilige Gemeinde, das Volk, das Gott sich erworben

hat, die königliche Priesterschaft, damit sie

ihm danksagen und die makellose Opfergabe
nicht nur durch die Hand des Priesters, sondern
auch zusammen mit ihm darbringen und dadurch
sich selber darbringen lernen. Sie sollen sich
bemühen, durch tiefe Frömmigkeit sowie durch ihre
Liebe gegenüber den Mitmenschen dies zum
Ausdruck zu bringen.

Eigenbrötelei und Uneinigkeit sei ihnen fern im
Bewusstsein, einen gemeinsamen Vater im Himmel

zu haben, vor dem alle untereinander Brüder
sind.
So sollen sie eine Gemeinschaft bilden, wenn sie
Gottes Wort hören, am Gebet und Gesang
teilnehmen, gemeinsam das Opfer darbringen und
gemeinsam am Tisch des Herrn teilhaben. Diese
Verbundenheit findet einen passenden Ausdruck
in den Gesten und in der Haltung, die alle Gläubigen

einheitlich einnehmen.» (20)
In diesem Text ist eigentlich das zentrale Anliegen

der Liturgiereform ausgesprochen. Das Konzil
hat das allgemeine Priestertum der Gläubigen

wieder ins helle Licht gestellt. Kirche ist nicht
bloss die Hierarchie : Papst, Bischöfe und Priester
— Kirche ist das ganze Gottesvolk, und das muss
vor allem im Gottesdienst zum Ausdruck kommen.

Der Altar sollte die eigentliche Mitte der
feiernden Gemeinde werden. Wenn alle aktiv mittun

sollen, dann muss man eine Sprache reden,
die alle verstehen.
«Daher ist es von grösster Bedeutung, die Feier
der Messe, das Herrenmahl, so zu gestalten, dass
alle Teilnehmer — die Gläubigen wie auch jene,
die einen besonderen Dienst versehen — entsprechend

ihrer Stellung mitwirken, um so in reicherer

Fülle jene Frucht zu empfangen, derentwegen
der Herr Jesus Christus die Eucharistie als Opfer
seines Leibes und Blutes eingesetzt und der Kirche,

seiner geliebten Braut, als Gedächtnisfeier
seines Todes und seiner Auferstehung anvertraut
hat.
Das wird am besten erreicht, wenn unter Beachtung

der Eigenart und Gegebenheiten jeder
Gemeinde die ganze Feier so gestaltet wird, dass sie

zur bewussten, tätigen und vollen Teilnahme
der Gläubigen führt, einer Teilnahme, die Leib
und Seele umfasst und von Glauben, Hoffnung
und Liebe getragen ist. So wünscht es die Kirche,
so verlangt es das Wesen der Feier, so ist es kraft
der Taufe Recht und Pflicht des christlichen Volkes.

Da die Eucharistie wie die gesamte Liturgie in
sichtbaren Zeichen gefeiert wird, die den Glau-



49

ben nähren, festigen und bezeugen, müssen aus
den von der Kirche angebotenen Ausdrucksformen

und Riten mit grosser Sorgfalt jene ausgewählt

und verwendet werden, die unter
Berücksichtigung der konkreten Situation der Gemeinde
die volle und tätige Teilnahme aller ihrer Glieder
am ehesten ermöglichen und dem geistlichen
Wohl der Menschen am besten entsprechen.» (21)

Das neue Messbuch erleichtert die aktive
Teilnahme der Gläubigen

Die ganze Messe in all ihren Teilen darf in der
Muttersprache gefeiert werden. So können die
Gläubigen alle Texte verstehen, ohne dass sie
dieselben in einem Büchlein nachlesen müssen. Die
Muttersprache erleichtert das gemeinsame Beten
und Singen (die Messgesänge: Ordinarium und
Proprium dürfen durch entsprechende bekannte
Lieder ersetzt werden) und den Dialog mit dem
Priester, der überdies das Recht hat, das Volk an
verschiedenen Stellen im Ablauf der Messe mit
freigewählten Worten anzusprechen. So ist es

möglich, die Freuden, Sorgen und Anliegen der
hier und jetzt anwesenden Gemeinde in das
offizielle Schema der gesamtkirchlichen Liturgiefeier
einzubringen. Damit wird gleicherweise der Riegel

gegen Willkür und Erstarrung vorgeschoben.
Die Liturgie erstarrt, wenn sie keinen Raum frei-
lässt für Kreativität und spontanen Ausdruck der
konkreten Situation. Sie entartet anderseits, wenn
der vorgegebene Rahmen willkürlich missachtet
wird. Die Gemeinde verliert jede Geborgenheit,
wenn sie jedesmal auf Überraschungen gefasst
sein muss und sich wehrlos den Launen des Zele-
branten ausgeliefert sieht.
Zu lange hat sich unser Volk im Gottesdienst mit
einer rein passiven Haltung abfinden müssen. Es
hat sich daran gewöhnt. Es wird darum einer
jahrzehntelangen geduldigen und planmässigen
Umerziehung bedürfen, um die Gläubigen aus der
lähmenden Lethargie herauszureissen. Die Lage
ist übrigens von Pfarrei zu Pfarrei recht
unterschiedlich. Wichtig ist vor allem, dass die Gläubigen

immer besser verstehen, dass die Messe nicht

einfach die Angelegenheit des Pfarrers ist, wofür
er ja schliesslich angestellt und bezahlt wird —,
sondern dass die Messe ihr Gottesdienst ist, in
dem sie selber opfern und geopfert werden. Messe
und Leben gehören zusammen. Aus der
Eucharistiefeier müssen immer neue Impulse christlicher

Lebensgestaltung ausgehen. Vielleicht ist es
nicht ganz unnütz, das etwas genauer darzulegen.
Schon bei der Eröffnung der Messe wird deutlich,
dass die Eucharistiefeier gemeinschaftsbildenden
Charakter hat. «Ziel und Aufgabe der Eröffnung
ist es, dass die versammelten Gläubigen eine
Gemeinschaft bilden und befähigt werden, in rechter

Weise das Wort Gottes zu hören und würdig
die Eucharistie feiern.» (22)
In der Versammlung der Gläubigen und nicht erst
im Wort Gottes oder in den sakramentalen
Gestalten ist Christus gegenwärtig. «Nach dem In-
troitus ruft der Priester der versammelten
Gemeinde durch den Gruss die Gegenwart des Herrn
ins Bewusstsein. Durch diesen Gruss und die Antwort

der Gemeinde wird das Gegenwärtigsein des

Mysteriums der Kirche in der feiernden Gemeinde

zum Ausdruck gebracht.» (23)
Der Bussakt schärft das Gewissen und mahnt zu
grösserer Vorsicht. Er bringt auch zum Bewusstsein,

dass der Mensch durch die Sünde nicht bloss

vor Gott schuldig wird, sondern auch vor der Kirche

und gegenüber den Mitmenschen. Nach der
Vergebung und dem Kyrie darf die Gemeinde
einstimmen in den Lobgesang des Gloria.
«Anschliessend lädt der Priester die Gemeinde
zum Gebet ein : in einer kurzen gemeinsamen
Stille soll sich jeder auf die Gegenwart Gottes
besinnen und sein eigenes Gebet im Herzen
formen. Dann betet der Priester das Tagesgebet (das
auch Kollekte — zusammenfassendes Gebet —
genannt wird). Dabei wird die Eigenart der Feier
zum Ausdruck gebracht. Das Gebet des Priesters
richtet sich durch den Sohn im Heiligen Geist an
Gott den Vater. Die Gemeinde schliesst sich dem
Gebet an, macht es sich zu eigen und gibt in der
Akklamation ,Amen' ihre Zustimmung.» (24)
In den Lesungen und in der Homilie stellt sich die
Gemeinde unter das Wort Gottes, lässt sich davon



50

richten und aufrichten und gibt im Credo ihre
Zustimmung.
«In den Fürbitten übt die Gemeinde durch ihr Beten

für alle Menschen ihr priesterliches Amt aus.
Dieses Gebet gehört für gewöhnlich zu jeder mit
einer Gemeinde gefeierten Messe, damit Fürbitten

gehalten werden für die heilige Kirche, die
Regierenden, für jene, die von mancherlei Not
bedrückt sind, für alle Menschen und für das Heil
der ganzen Welt.» (25)
Auch in der eigentlichen Eucharistiefeier, die auf
den Wortgottesdienst folgt, sind die Gläubigen
keineswegs blosse Zuschauer. Hier ist vor allem
ein inneres Mitgehen gefordert, das sich aber nach

Möglichkeit in äusseren Zeichen kundtun soll.
Bei der Gabenbereitung «ist es sinnvoll und
wünschenswert, wenn die Gläubigen Brot und Wein
herbeibringen, die der Priester oder Diakon an
einer geeigneten Stelle entgegennimmt und auf
den Altar stellt. Wenn auch heute die Gläubigen
Brot und Wein für die Eucharistiefeier nicht
mehr, wie früher, selbst mitbringen, behält diese

Handlung doch ihre Aussagekraft und Bedeutung.

Es können auch Geld und andere Gaben für die
Armen oder für die Kirche von den Gläubigen
gebracht beziehungsweise in der Kirche eingesammelt,

entgegengenommen und an einem geeigneten

Platz — jedoch nicht auf dem Tisch der
Eucharistiefeier — niedergestellt werden.» (26) «Im
eucharistischen Hochgebet, dem Gebet der
Danksagung und Heiligung, erreicht die ganze Feier
ihre Mitte und ihren Höhepunkt. Der Priester
lädt die Gemeinde ein, in Gebet und Danksagung

die Herzen zum Herrn zu erheben ; so

nimmt er alle Versammelten in jenes Gebet hinein,

das er im Namen aller durch Jesus Christus an
Gott den Vater richtet. Sinn dieses Gebetes ist es,
die ganze Gemeinde der Gläubigen im Lobpreis
der Machterweise Gottes und in der Darbringung
des Opfers mit Christus zu vereinen.» (27)
In der Präfation dankt der Priester im Namen des

ganzen heiligen Volkes Gottes dem Vater für das

gesamte Werk der Erlösung oder, entsprechend
dem Tag, dem Fest oder der Zeit, für ein be¬

stimmtes Geheimnis des Heilswerkes.
Im Sanctus vereint sich die gesamte Gemeinde
mit den himmlischen Mächten.
Es folgen Epiklese, Herabrufung des Heiligen
Geistes über die Gaben, dass sie zum Leib und
Blut Christi werden, Einsetzungsbericht
(Konsekration), Anamnese, d.h. Gedächtnis des

heilbringenden Leidens, der glorreichen Auferstehung

und Himmelfahrt Christi, Darbringungs-
gebet: «In diesem Gedächtnis bringt die Kirche,
vor allem als hier und jetzt zur Feier versammelte
Gemeinde, im Heiligen Geist die makellose
Opfergabe dem Vater dar. Die Kirche möchte
erreichen, dass die Gläubigen nicht nur diese makellose

Gabe darbringen, sondern auch lernen, sich
selbst hinzuschenken, und so durch Christus, den
Mittler, zu einer immer innigeren Einheit mit
Gott und untereinander gelangen, auf dass Gott
alles in allem sei.» (28) In den Interzessionen
gedenkt die Kirche «der Heiligen, der Verstorbenen
und der Lebenden, da alle zur Teilnahme an dem
durch Christi Leib und Blut erlangten Heil der
Erlösten berufen sind». (29) Das Hochgebet findet
in der feierlichen Schlussdoxologie ihren Ab-
schluss, bekräftigt durch das feierliche Amen der
Gemeinde. «Die Bedeutung des eucharistischen
Hochgebetes verlangt, dass alle es in ehrfürchtigem

Schweigen anhören und durch die vorgesehenen

Akklamationen mitvollziehen.» (30)

RollenVerteilung

«In der Gemeinschaft, die sich zur Feier der Messe
versammelt, hat jeder einzelne das Recht und die
Aufgabe, tätig mitzuwirken, und zwar in
verschiedener Weise, je nach seiner Stellung und
Aufgabe. Dabei sollen alle, ob sie einen besonderen

Dienst ausüben oder nicht, nur das und all
das tun, was ihnen zukommt. So soll bereits aus
der Gestalt der Feier die in verschiedene Ämter
und Dienste gegliederte Kirche erkennbar
werden.» (31)
«Jede rechtmässige Feier der Eucharistie steht un-



51

ter der Leitung des Bischofs, der ihr entweder
selbst oder durch die Priester, seine Mitarbeiter
vorsteht.» (32)
«Auch der Priester, der das Opfer in der Gemeinschaft

der Gläubigen kraft seines Amtes in der
Person Christi darbringt, steht der versammelten
Gemeinde vor, leitet ihr Gebet, verkündet ihr die
Botschaft des Heils, vereint die Gläubigen mit
sich, wenn er dem Vater durch Christus im
Heiligen Geist das Opfer darbringt, seinen Brüdern
das Brot des ewigen Lebens reicht und es mit
ihnen teilt. Wenn er daher die Eucharistie feiert,
soll er Gott und der Gemeinde in Würde und
Demut dienen und durch sein Handeln wie auch
durch sein Sprechen der liturgischen Texte den
Gläubigen die lebendige Gegenwart Christi be-
wusst machen.» (33)
«Unter denen, die einen besonderen Dienst
ausüben, steht an erster Stelle der Diakon, dessen
Amt in der Kirche von Anfang an besonders
geachtet ist. Bei der Messfeier hat er bestimmte, ihm
zukommende Aufgaben : Verkündigung des

Evangeliums, in bestimmten Fällen Predigt,
Führung der Gemeinde bei den Fürbitten, Unterstützung

des Priesters bei der Kommunionspendung,
besonders bei der Kelchkommunion, allenfalls
Hinweise für das Verhalten der Gemeinde während

der Feier.» (34)
«Unter den Gläubigen übt der Sängerchor
(Schola, Chor) einen eigenen liturgischen Dienst
aus: Er hat die ihm zukommenden Teile je nach
den verschiedenen Arten der Gesänge vorzutragen

und die im Singen bestehende tätige
Teilnahme der Gläubigen zu fördern. Was vom
Sängerchor gesagt wurde, gilt entsprechend für alle
andern, die musikalisch mitwirken, besonders für
den Organisten.» (35)
«Nach Möglichkeit soll ein Kantor oder Chorleiter
den Gesang der Gläubigen leiten und stützen.
Steht kein Sängerchor zur Verfügung, übernimmt
der Kantor die Ausführung der verschiedenen
Gesänge: Die Gemeinde beteiligt sich daran, wie
es ihr zukommt.» (36)
«Der Akolyth ist zum Dienst am Altar und zur
Unterstützung von Priester und Diakon beauf¬

tragt. Im besonderen ist es seine Aufgabe, den
Altar und die liturgischen Gefässe zu bereiten
sowie als ausserordentlicher Spender den Gläubigen

die Eucharistie zu reichen.» (37)
«Der Lektor ist beauftragt, die Lesungen der
Heiligen Schrift mit Ausnahme des Evangeliums
vorzutragen. Er kann auch die einzelnen Bitten des

Fürbittgebetes und den Psalm zwischen den
Lesungen vortragen, falls kein Psalmsänger da ist.
Der Lektor — auch wenn er Laie ist — hat in der
Eucharistiefeier eine eigene Aufgabe, die er auch
dann ausüben soll, wenn Mitwirkende der höheren

Weihegrade anwesend sind. Da die Gläubigen
beim Hören der Schriftlesungen deren lebendige
Kraft erfahren sollen, ist es notwendig, dass die
Lektoren für die Ausübung dieses Dienstes, auch
wenn sie nicht die Beauftragung erhalten haben,
geeignet und gut vorbereitet sind.» (38)
«Aufgabe des Psalmsängers ist es, den Psalm oder
andere biblische Zwischengesänge vorzutragen.
Damit er seine Aufgabe richtig erfüllen kann,
muss er mit dem Psalmsingen vertraut sein und
gut vortragen können.» (39)
Als weitere Mitwirkende sind vorgesehen :

«Der Sprecher, der den Gläubigen Erklärungen
und Hinweise gibt, um sie in die Feier einzuführen

und ihnen ein tieferes Verständnis zu vermitteln.

Seine Hinweise sollen sorgfältig vorbereitet,
knapp und verständlich sein.» (40)
«In manchen Gegenden gibt es Mitwirkende,
welche die Gläubigen am Kircheneingang
empfangen, sie zu ihren Plätzen geleiten und
Ordnungsdienste versehen.
Schliesslich sind noch jene zu nennen, die das
Einsammeln der Spenden besorgen.» (41)
Je mehr diese vom neuen Messbuch erwünschte
Rollenverteilung vorgenommen und betätigt
wird, um so lebendiger, feierlicher und
ansprechender wird die gottesdienstliche Feier. Die
Seelsorger sollten bedenken, dass hier eine ungeheure
Chance liegt, das Leben der Pfarrei zu aktivieren.
Sie dürfen es nicht als verlorene Zeit ansehen, alle
erdenkliche Mühe und Sorgfalt darauf zu verwenden,

dieses Ziel zu erreichen, denn alle wahre
Seelsorge geht vom Altare aus!



52

Christus hat beim letzten Abendmahl das Gedächtnis
des Kreuzesopfers gestiftet zum Heil der Menschen
bis ans Ende der Zeiten.
Er hat sich dargebracht als Lamm ohne Makel,
als Gabe, die dir gefällt,
als Opfer des Lobes.
Dieses erhabene Geheimnis heiligt und stärkt
deine Gläubigen, damit der eine Glaube die Menschen
der einen Erde erleuchte,
die eine Liebe sie alle verbinde.
So kommen wir zu deinem heiligen Tisch,
empfangen von dir Gnade um Gnade
und werden neu gestaltet nach dem Bild deines Sohnes.

Aus derPräfation von der hl. 'Eucharistie II





54

Die Schatzkammer der Heiligen Schrift
steht offen

«In den Lesungen, die in der Homilie ausgedeutet
werden, spricht Gott zu seinem Volk, offenbart er
das Erlösungs- und Heilsmysterium und nährt er
das Leben im Geist. Christus selbst ist in seinem
Wort inmitten der Gläubigen gegenwärtig. Dieses

Wort Gottes macht sich die Gemeinde in den
Gesängen zu eigen und bezeugt durch das
Bekenntnis des Glaubens ihre Treue gegenüber dem
Wort. Durch das Wort Gottes gestärkt, bittet sie

in den Fürbitten für die Anliegen der gesamten
Kirche und für das Heil der ganzen Welt.» (42)
Vielleicht kommt nirgends der durch die Liturgiereform

erzielte Fortschritt so deutlich zum
Ausdruck wie in der neuen Wertschätzung der Heiligen

Schrift. Während im alten Messbuch Jahr für
Jahr dieselben Abschnitte (Perikopen) aus der
Bibel vorgetragen wurden (man wusste genau: am
neunten Sonntag ist das Evangelium von der
Zerstörung Jerusalems fällig und am folgenden hört
man das Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner
usw.), gibt es nun für die Sonntage einen
Dreijahreszyklus und für die Wochentage einen Zyklus
von 2 Jahren. Wer also regelmässig den Gottesdienst

— auch an Werktagen — besucht, wird
durch die vorgetragenen Lesungen mit der ganzen
Bibel vertraut. Während man früher abwertend
von einer «Vor-messe» sprach, deren Besuch nicht
unter schwerer Sünde verpflichtete (entscheidend
war, dass man keinen der drei Hauptteile: Opferung,

Wandlung und Kommunion verfehlte),
kommt in der erneuerten Liturgie dem Wortgottesdienst

höchste Bedeutung zu. Mit Recht. Die
Eucharistie ist ja ein mysterium fidei, ein
Geheimnis des Glaubens, der Glaube aber kommt
vom Hören, und die Botschaft gründet im Wort
Christi (cf Rom 10, 17). Wer das eucharistische
Brot würdig empfangen will, muss sich zuvor am
Tisch des Wortes nähren. Und Christus ist nicht
bloss in den sakramentalen Gestalten von Brot
und Wein gegenwärtig, sondern auch in seinem
Wort. Das gilt vor allem vom heiligen Evangelium.

«Dass die Verkündigung des Evangeliums

in grosser Ehrfurcht erfolgen soll, zeigt die Liturgie

selbst, da sie dem Evangelium im Vergleich zu
den übrigen Lesungen besondere Ehrung erweist :

Sein Verkünder bereitet sich durch ein Gebet vor
(Heiliger Gott, reinige mein Herz und meine
Lippen, damit ich dein Evangelium würdig
verkünde), beziehungsweise bittet um den Segen
(Der Herr sei in deinem Herzen und auf deinen
Lippen, damit du sein Evangelium würdig
verkündest. Im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes) : Die Gläubigen bezeugen

in ihren Zurufen, dass Christus gegenwärtig
ist und zu ihnen spricht, und sie hören das
Evangelium stehend an. Ausserdem werden dem
Evangelienbuch selbst Zeichen der Verehrung erwiesen.»

(43)
Von der neuen Regelung der Schriftlesung in der
Liturgie erwartet der Heilige Vater sehr viel:
«Diese Neuordnungen zielen darauf hin, bei den
Gläubigen jenes Verlangen nach dem Worte Gottes

zu steigern, wodurch das Volk des Neuen Bundes

unter der Leitung des Heiligen Geistes zur
vollkommenen Einheit der Kirche geführt wird.
Wir hegen die feste Zuversicht, dass Priester und
Gläubige sich auf Grund dieser Erneuerung besser
für das Herrenmahl bereiten und durch grössere
Vertrautheit mit der Heiligen Schrift tiefer in das
Verständnis des Gotteswortes eindringen. Die
Heiligen Schriften sollen so — entsprechend den
Mahnungen des Zweiten Vatikanischen Konzils
— für alle zum gleichsam nie versiegenden Quell
geistlichen Lebens, zur Grundlage der
Glaubensunterweisung und zum Herzstück aller theologischen

Lehre werden.» (44)
Die Neuordnung des Wortgottesdienstes ist auch
von grösster Bedeutung für das ökumenische
Anliegen. Die Basler Theologen Karl Barth und Oskar

Cullmann fanden dafür Worte höchster
Anerkennung, nicht ohne darin eine ernste Herausforderung

der evangelischen Christenheit zu sehen.
Hand in Hand mit der Aufwertung der Heiligen
Schrift in der Liturgie geht die stärkere Betonung
der Homilie. Die Predigt hat ihren ursprünglichen

Standort innerhalb der Messe zurückgewonnen.



55

«Die Homilie ist ein Teil der Liturgie und wird
nachdrücklich empfohlen, denn sie ist notwendig,

um das christliche Leben zu stärken. Sie soll
unter Berücksichtigung des Mysteriums, das
gefeiert wird, und der besonderen Bedürfnisse der
Hörer die Schriftlesungen oder andere Texte der
Tagesmesse (Ordinarium oder Proprium) unter
einem bestimmten Gesichtspunkt auslegen. An
Sonn- und gebotenen Festtagen ist in allen Messen,

an denen Gläubige teilnehmen, eine Homilie

zu halten : Für die übrige Zeit ist sie besonders
für die Wochentage des Advents, der Fasten- und
Osterzeit empfohlen und auch für andere Feste
und Anlässe, bei denen die Gläubigen zahlreicher
zum Gottesdienst kommen.» (45) Die Homilie
erschliesst den Gläubigen die Geheimnisse des

Glaubens und gibt ihnen Richtlinien für das
christliche Leben.

Vorzüge des neuen Messbuches

Reiches Angebot

Was zunächst in die Augen springt, ist das
überreiche Angebot neuer Texte. Zum altehrwürdigen
Römischen Kanon sind drei neue Hochgebete
hinzugekommen, die überdies verschiedene Ein-
schübe enthalten für Festtage und Messfeiern bei
besonderen Anlässen. Die Präfationen sind gewaltig

vermehrt worden — es gibt nun deren fast
hundert! Für den Segen am Schluss der Messe
stehen 27 «Segensgebete über das Volk» und viele,
mit Noten versehene Formeln für den feierlichen
Schlußsegen zur Verfügung. Während im alten
Missale bloss die Wochentage der Fastenzeit
eigene Messformulare besassen, gibt es nun solche
auch für die Advents-, Weihnachts- und Osterzeit.

Wie bereits angedeutet, hat der allgemeine
Heiligenkalender eine Straffung erfahren, dafür
hat der deutsche Regionalkalender viele Heilige
aufgenommen, die uns vertraut sind und einiges
wieder «ausgebügelt», was im neuen Römischen
Messbuch unvorteilhaft verändert wurde (z. B.
verbleibt das Fest Mariä Heimsuchung bei uns am

bisherigen Datum, am 2. Juli — und nicht wie im
Römischen Kaienderam 31. Mai). Ungleich grösser

als früher ist das Angebot an Commune-Tex-
ten für die Gedenktage der Heiligen. Besonders
wohltuend wird vermerkt, dass dabei die Priester
«aufgewertet» wurden. Im bisherigen Messbuch
figurierten sie zusammen mit den Laien einfach
als Nicht-Bischöfe! Jetzt aber gibt es ein
Commune für Glaubensboten, Seelsorger, Gründer
von Kirchen und Erzieher. Die Abte sind
«entthront» worden, sie haben ihr früheres Commune
verloren, dafür aber ein sehr schönes Tagesgebet
erhalten.
Gross ist auch das Angebot an Messformularen
und Orationen für Messen in verschiedenen
Anliegen. Für alle Stände der Kirche und ßrade der
Hierarchie, angefangen vom Papst bis zu den
Ordensleuten und Laien. Gleich 3 Formulare für das

ökumenische Anliegen der Wiedervereinigung
der getrennten Christen und deren zwei für die
Missionen.
Auch der Staat und seine besonderen Anliegen
sind nicht vergessen. Schliesslich hat das ganze
Leben in seiner breiten Vielfalt einen angemessenen
Raum und Ausdruck gefunden: zum Jahresbeginn,

um Segen für die Arbeit, bei der Aussaat,
zum Erntedank, bei Hungersnot, für Flüchtlinge
und Heimatvertriebene, für Kriegsgefangene und
ungerecht verurteilte Strafgefangene, für Kranke
und Sterbende, bei Erdbeben, um Regen, um gutes

Wetter, bei Unwetter und Sturm, in jeder Not
und zur Danksagung, für Angehörige und Freunde,

für die Familien, für die, die uns Böses tun,
usw.
Die Feste vom Namen Jesu und kostbaren Blut
sind zwar abgeschafft worden, aber das neue
Messbuch enthält dafür Votivmessen von den
betreffenden Geheimnissen.
Besonders dankbar wird der Seelsorger sein, dass

die Formulare für die Totenmessen viel zahlreicher

und differenzierter geworden sind. Auf
Wunsch des Konzils hat die Totenliturgie allgemein

mehr österlichen Charakter erhalten — im
neuen Messbuch sind überdies für Begräbnis und
Jahresgedächtnis in der Osterzeit eigene Formu-



56

Sieh her, gütiger Vater,
auf die Opfergabe,
die du selber deiner Kirche bereitet hast,
und gib, dass alle, die Anteil erhalten
an dem einen Brot und dem einen Kelch,
ein Leib werden im Heiligen Geist,
eine lebendige Opfergabe in Christus
zum Lob deiner Herrlichkeit.

Aus dem vierten Hochgebet





58

larc angegeben. Eigene Orationen gibt es für den
Papst, den Bischof, den Priester, Diakon und den
Mönch, für Ordensleute, für jung Verstorbene
und solche, die erst nach langer Krankheit
heimgegangen sind, für einen plötzlich Verstorbenen
— und, was für die geprüften Eltern besonders
tröstlich sein wird, selbst für ein Kind, das die
Taufe nicht empfangen konnte.
Im Unterschied zum neuen lateinischen Missale
enthält das deutsche Messbuch überdies noch 41

Orationen, die nicht Übersetzungen lateinischer
Vorlagen sind, sondern neu verfasst wurden und
darum auch dem modernen Empfinden besser

entsprechen. Auch wurden für die Zeit während
des Jahres 4 Reihen von Wochentagsmessen —
zum Teil nach thematischen Gesichtspunkten —
zusammengestellt, wobei der Charakter der
betreffenden Wochentage berücksichtigt wurde
(Donnerstag: Heiliger Geist; Freitag: Heilig-
Kreuz ; Samstag: Mutter Gottes).

Theologische undspirituelle Anreicherung

Die Bearbeiter des neuen Messbuches waren in
einer ungleich günstigeren Ausgangslage als

diejenigen nach dem Trienter Konzil. Inzwischen hat
die wissenschaftliche Forschung viele alte und
älteste Quellen entdeckt und erschlossen. Römische
und ambrosianische Sakramentare, spanische und
gallikanische Liturgiebücher wurden in kritischen
Ausgaben veröffentlicht. Auf diese Weise wurden
vorher unbekannte Texte von hohem geistlichem
Wert zugänglich gemacht.
«Ferner sind durch die Auffindung zahlreicher
liturgischer Dokumente die Gebräuche der ersten
Jahrhunderte, ehe die unterschiedlichen Riten des

Ostens und Westens entstanden sind, heute besser

erkannt. Schliesslich hat der Fortschritt in den

patristischen Studien durch eine genauere Kenntnis

der Lehre der massgebenden Väter des christlichen

Altertums wie Irenäus, Ambrosius, Cyrill
von Jerusalem und Johannes Chrysostomus die
Theologie des eucharistischen Mysteriums vertieft
und befruchtet.

Die ,Norm der Väter' fordert also nicht nur, das

zu bewahren, was uns die zeitlich am nächsten
stehenden Vorfahren überlieferten: sie verlangt
vielmehr, alle vergangenen Zeiten der Kirche und
alle Formen zu erfassen und tiefer zu erwägen, in
denen die Kirche den einen Glauben in so
verschiedenen Kulturen wie der semitischen, griechischen

und lateinischen ausgedrückt hat. Dieser
umfassendere Überblick erlaubt uns zu erkennen,
wie sehr der Heilige Geist bei aller Verschiedenheit

der Gebete und Riten dem Gottesvolk eine
wunderbare Treue in der Bewahrung des
unveränderlichen Glaubensgutes erhalten hat. Das neue
Messbuch bezeugt daher die Gebetsweise der
Römischen Kirche und schützt das von den letzten
Konzilien überlieferte Glaubensgut; gleichzeitig
ist es aber auch ein grosser Fortschritt in der
liturgischen Überlieferung. Als die Väter des Zweiten
Vatikanischen Konzils die dogmatischen Aussagen

des Konzils von Trient wiederholten, haben
sie dies in einer sehr veränderten Situation der
Welt getan. Sie konnten daher pastorale
Vorschläge und Richtlinien aufstellen, die vier
Jahrhunderte zuvor nicht einmal vorauszuahnen
waren.» (46)
So wurde der Gebrauch der Volkssprache
freigegeben, die Predigt betont und in die Feier der
Liturgie integriert, den Gläubigen als Ausdruck der
vollen Mitfeier der Eucharistie der Empfang der
Kommunion empfohlen und die Kommunion
unter beiden Gestalten in bestimmten Fällen
gestattet. Dies alles, was nicht wenigen als kühne
Neuerung erscheint und manchen Anlass zu Sorge

und Beunruhigung wurde (z.B. auch
Handkommunion!), ist in Wirklichkeit nur eine Rückkehr

zu den ursprünglichen und ältesten
Gepflogenheiten der Kirche.
Das neue Messbuch ist aber nicht bloss der alten
und ältesten Tradition verpflichtet, es will auch
Neues erwägen und verwenden. «Ein Teil des

neuen Messbuches passt daher das Beten der Kirche

deutlicher an die Bedürfnisse unserer Zeit an.
Dazu gehören vor allem die Messen, die mit der
Feier von Sakramenten und Sakramentalien
verbunden sind, und die Messen für besondere An-



59

liegen. In ihnen verbinden sich in geeigneter
Weise Überliefertes und Neues. Während viele
Texte aus der ältesten Überlieferung der Kirche,
die im Römischen Messbuch zugänglich sind,
unversehrt erhalten blieben, sind andere den heutigen

Erfordernissen und Verhältnissen angepasst,
wieder andere ganz neu verfasst worden, wobei
Gedanken und oft auch Worte aus den jüngsten
Konzilsdokumenten verwendet wurden. Dazu
gehören etwa die Gebete für die Kirche, für die
Laien, für die Heiligung der menschlichen Arbeit,
für die Gemeinschaft aller Völker und für
bestimmte Anliegen unserer Zeit.
In demselben Verständnis für die Situation der
heutigen Welt erschien es ferner keineswegs als

ein Unrecht gegenüber dem Gebetsschatz, in diesen

Texten einzelnes zu ändern, damit der Wortlaut

mit der Sprache der heutigen Theologie und
mit der Wirklichkeit des gegenwärtigen kirchlichen

Lebens übereinstimmt und dazu passt.
Deshalb sind beispielsweise einige Ausdrücke
geändert worden, die sich auf die Einstellung zu den
Dingen dieser Welt und ihrem Gebrauch sowie
auf Erscheinungsformen der Busse beziehen, wie
sie der Kirche zu andern Zeiten eigen waren.» (47)
So ist im neuen Messbuch nicht mehr die Rede

von der Verachtung des Irdischen, sondern vom
richtigen Gebrauch der Güter:
So heisst beispielsweise das Tagesgebet vom 17.

Sonntag im Jahreskreis:
«Gott, du Beschützer aller, die auf dich hoffen,
ohne dich ist nichts gesund und nichts heilig.
Führe uns in deinem Erbarmen den rechten Weg
und hilf uns,
die vergänglichen Güter so zu gebrauchen,
dass wir die ewigen nicht verlieren.»
In der Askese ruht der Akzent auf der inneren
Gesinnung und nicht auf der äusseren Leistung :

«Allwissender Gott,
du siehst nicht auf unsere äusseren Werke,
sondern auf unser Herz.
Gib, dass wir mit reiner Gesinnung vollbringen,
was wir in diesen vierzig Tagen
an Busse und Verzicht auf uns nehmen.» (48)
Am meisten und deutlichsten ist der Fortschritt

im Heiligenteil des Messbuches festzustellen. In
den Orationen, die mitunter kleine Kabinettstücke

sind, scheint jeweils die Gestalt des
betreffenden Heiligen auf — in wenigen Worten ist
etwas eingefangen vom Reichtum seiner Spiritualität.

So am 20. August:
«Allmächtiger Gott,
du hast den heiligen Abt Bernhard
mit brennender Sorge für deine Kirche erfüllt
und ihn in den Wirren seiner Zeit
zu einem hellen Licht gemacht.
Erwecke auch heute Menschen,
die vom Geist Christi ergriffen sind
und als Kinder des Lichtes leben.»
Am 25. September:
«Herr, unser Gott,
deinem Ruf gehorsam,
hat der heilige Bruder Klaus
Familie und Besitz verlassen,
um in der Einsamkeit für dich allein zu leben ;

du aber hast ihn zu einem Ratgeber für viele
und zu einem Mittler des Friedens gemacht.
Höre auf seine Fürsprache :

Nimm alles von uns, was uns trennt von dir,
und mache uns zu einem Werkzeug
deines Friedens.»

Ein Neubeginn

Die Übersetzer haben ihre Arbeit abgeschlossen,
nun beginnt die Arbeit der Seelsorger und der
Gläubigen. Das neue Messbuch ist nicht so sehr
ein Abschluss, es ist ein Neubeginn. Dabei ist es

wichtig, Gefahren, die sich bereits abzeichnen,
klar zu erkennen, um ihnen rechtzeitig wehren zu
können.

Kein Bruch mit der Tradition

Das Neue muss sich organisch aus dem Alten
entwickeln. Wo man unklug darauflos experimentiert,

verärgert man die Alten, die Jungen kom-



60

Der gütige Gott hat dieJünger
durch die Eingiessung des Heiligen Geistes erleuchtet ;

er segne euch und schenke euch
den Reichtum seiner Gaben.

Jenes Feuer, das in vielen Zungen
auf die Jünger herabkam,
reinige eure Herzen
und entzünde in euch die göttliche Liebe.

Der Heilige Geist,
der die vielen Sprachen
im Bekenntnis des Glaubens geeint hat,
festige euch in der Wahrheit
und führe euch vom Glauben zum Schauen.

Feierlicher Schlußsegen an Pfingsten





62

men trotzdem nicht. Endergebnis: Der Kirchenbesuch

geht immer mehr zurück. Darum sollte
man all das, was sich im Lauf der Zeiten bewährte,

sorgfältig bewahren. Nichts abschaffen, bevor
man Besseres anbieten kann. Das neue deutsche
Messbuch hat nicht zuletzt deswegen in Rom so
viel Lob geerntet, weil es so eingerichtet ist, dass

man immer noch lateinische Amter singen kann.
Latein und Choral sind in der Tat ein so kostbares
Erbe, dass man es nicht leichtsinnig verschleudern
darf. Wo man imstande ist, den Choral wirklich
gut zu singen, eignet ihm eine meditative Schönheit,

die durch nichts zu ersetzen ist.

Keine Betriebsamkeit

Aktives Mittun der Gläubigen darf nicht in rein
äussere Betriebsamkeit ausarten. Das Wichtigste
bleibt das innere Mitgehen und Betroffensein.
Vor allem darf die Liturgie nicht «zerschwatzt»
werden. Die Einleitung darf keine Minipredigt
sein — Einführungen sollten nicht länger sein als
die Schriftlesungen. Wenn die Gläubigen
unaufhörlich von derselben Stimme «behandelt»
werden, besteht die Gefahr, dass sie verärgert
«abschalten». Die modernen Kirchenbesucher möchten

innerlich zur Ruhe kommen. Darum ist die
Stille innerhalb der liturgischen Feier von grösster
Bedeutung. «Die Stille ist als Element der Feier zu
gegebener Zeit zu halten. Je nach der Stelle innerhalb

der Feier ist ihr Sinn verschieden. Sie gibt
Gelegenheit zur Besinnung beim Schuldbekenntnis

und nach den Gebetseinladungen, zur kurzen
Meditation nach den Lesungen und nach der Ho-
milie, zum inneren Lobgebet nach der Kommunion.»

(49)

Kein Puritanismus

Die Liturgie ist eine Feier, und zu einer Feier
gehört die festliche Note. Bibel und Liturgie wollen
den ganzen Menschen ansprechen. In den Psalmen

wird in die Hände geklatscht, gesungen und

getanzt. Die Liturgie zielt nicht in erster Linie auf

den Verstand, sie spricht das Herz des Menschen
an. Der Gottesdienst soll darum Freude ausstrahlen

und Geborgenheit schaffen. Zur katholischen
Liturgie gehört wesentlich auch die eschatologi-
sche Dimension, das heisst: sie ist nicht allein
Vergegenwärtigung vergangener Heilsereignisse,
sondern bereits schon Vorwegnahme und Unterpfand

der kommenden Herrlichkeit. Schlichter
ausgedrückt : der geplagte Mensch sollte in einem
gut gefeierten Gottesdienst immer schon ein
Stück Himmel auf Erden erleben dürfen. Dieses
Erlebnis zu vermitteln, scheint von allen christlichen

Kirchen der orthodoxen am besten zu gelingen.

Wir hätten dort noch allerlei zu lernen.

Keine Willkür

Liturgie ist der offizielle Gottesdienst der Kirche.
Man kann sie nur richtig vollziehen im Gehorsam
gegenüber den kirchlichen Weisungen, in
Gemeinschaft mit dem Papst und dem Bischof. Das
neue Messbuch lässt genügend Freiheitsraum, um
die legitimen Anliegen der Ortsgemeinde und des
jeweiligen Anlasses einzubringen. Seelsorger, die
unaufhörlich in selbstgebastelten Motivmessen
ihrer Gemeinde die eigenen Lieblingsideen
aufdrängen, betreiben eine neue Form von Klerikalismus

und werden mitschuldig an der wachsenden

Polarisierung des innerkirchlichen Lebens.

Zwischen Trient und Holland

Wir wollen nicht mehr zurück nach Trient. Papst
Paul VI. hat die gleichen Vollmachten wie Pius V.
— das Zweite Vatikanische Konzil stand unter der
Führung des Heiligen Geistes so gut wie jenes von
Trient. Es gibt in der Liturgie Ausdrucksformen,
die zeitgebunden sind und deswegen auch der
Anpassung bedürfen. Die Anhänger des alten
Messbuches finden im neuen all das wieder, was
ihnen bisher lieb und vertraut war — dazu aber
noch viele andere Gebetsschätze, die eine wahre
Bereicherung darstellen.



63

Wir wollen aber auch nicht nach «Holland». Wir
meinen damit das «Niemandsland liturgischer
Willkür» und nicht die holländische Kirche als

Gesamtheit. Das neue Messbuch bedeutet
Ordnung in der Freiheit und Freiheit in der Ordnung,
eine gute Mitte also, wo Trient und «Holland»
sich versöhnen könnten.

Liturgie und Leben

Das neue Messbuch wird den Gläubigen durch
Volksausgaben, die auch die Lesungen mit
entsprechenden Erklärungen enthalten, zugänglich
gemacht. Es sollte das grosse Gebetbuch des Volkes

werden. Die Eucharistiefeier muss durch Gebet

und Meditation vorbereitet werden und in
Werken der Liebe zur vollen Auswirkung gelangen.

In dem Mass, als dies geschieht, wird die
erneuerte Liturgie zu einer tiefgreifenden Erneuerung

des christlichen Lebens führen und die
zerrissene Welt von heute im Heiligen Geist durch
Christus jesus heimholen zum Vater.

Anmerkungen :

1 Apostolische Konstitution. Das Messbuch deutsch für
alle Tage desJahres (Kleinausgabe) S. 19*

2 Konstitution über die heilige Liturgie LK) 1.

3 LK 10.
4 Messbuch. Allgemeine Einführung AE) 8.
5 Motuproprio zur Approbation der Grundordnung des

Kirchenjahres und des neuen römischen Generalkalenders

Messbuch S. 7 5 *.
6 AE 254
7 AE 257
8 AE 262
9 AE 268

10 AE 271
11 AE 272
12 AE 279/80
13 AE 287
14 AE 290
15 AE 291
16 AE 297
17 AE 304
18 AE 306
19 AE 308
20 AE 62
21 AE 2, 3, 5

22 AE 24

23 AE 28
24 AE 32

25 AE 45
26 AE 49
27 AE 54

28 AE 55f
29 AE 55g
30 AE 55h
31 AE 58
32 AE 59
33 AE 60
34 AE 61

35 AE 63
36 AE 64
37 AE 65

38 AE 66

39 AE 67
40 AE 68 a
41 AE 68 b
42 AE 33
43 AE 35

44 Apost. Konstitution. Messbuch S. 21*.
45 AE41/2
46 AE, Vorwort 8—10
47 AE, Vorwort 15

48 Freitag nach dem Aschermittwoch.
49 AE 23



64

Allmächtiger, ewiger Gott,
du hast die seligeJungfrau Maria,
die uns Christus geboren hat,
vor aller Sünde bewahrt
und sie mit Leib und Seele

zur Herrlichkeit des Himmels erhoben.
Gib, dass wir auf dieses Zeichen
der Hoffnung und des Trostes schauen
und auf dem Weg bleiben,
der hinführt zu deiner Herrlichkeit.

Tagesgebet am Hochfest Maria Aufnahme in den Himmel





66

Die Bebilderung dieses Sonderheftes verdanken
wir dem freundlichen Entgegenkommen unserer
Mitbrüder von Beuron. Diese Bilder können als
Kunstkarten im Beuroner Kunstverlag, D-7792
Beuron 1, bezogen werden. Beachten Sie auch das

Inserat in diesem Heft!

Chronik
P. Augustin Grossheutschi

Seite 53
5857 D Abendmahl. Ende 15. Jahrhundert, Fresko

in der Silvesterkapelle des Münsters U. Lb. Frau,
Konstanz.

Seite 57
5959 Gnadenstuhl, Detail eines gestickten
Messkleides, 1519, Dom-Museum, Salzburg.

Seite 61
5271 Geistsendung. 12. Jahrhundert Schweiz/
Diözese Konstanz. Archiv Muri/Samen, Hs. 83.

Seite 65
5871 Thronende Madonna in der Mittelapsis auf
Hocheppan. Mitte 12.Jahrhundert.

Der Monat Januar steht immer im Zeichen des
Gebetes für die Einheit der Kirche. «Dass alle eins
seien», hat Jesus selber gebetet, und so machen
wir sein Anliegen zu unserem. Erstmals haben wir
in diesem Jahr, am Sonntag, 18. Januar, zu einem
ökumenischen Wortgottesdienst eingeladen. Aus
verschiedenen Gründen war es bisher nicht möglich

gewesen. Eine grosse Anzahl Christen fand sich
denn auch auf 15.00 Uhr in der Basilika ein. Abt
Mauritius begrüsste sie und sprach ein Gebet. Der
Mönchschor sang das «Veni, sancte Spiritus. .»
im Bewusstsein, dass gerade die Einheit und die
Versöhnung Werk des Heiligen Geistes ist. Den
Mittelpunkt bildete die Predigt von Herrn Pfarrer
Hans Graf, Oekolampad, Basel, der, ausgehend
von der Perikope von der Berufung des Levi, von


	Das neue Messbuch

