Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 4

Artikel: Der Kunstler in der Kirche

Autor: Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

94

Der Kiinstler in der Kirche

P. Bruno Scherer

Reinhold Schneiders Anliegen

Eines der vordringlichsten Anliegen des Dich-
ters und Schriftstellers Reinhold Schneider
(1903—1958) nach der Elendszeit des Naziter-
rors und des Zweiten Weltkriegs war es, den
Standort des Kiinstlers, des Intellektuellen, des
geistig Tiatigen innerhalb der Kirche zu bestim-
men. «Die Kunst muss heimfinden in die Kir-
che, die Kirche ihr offenstehen», schrieb er
1946 im Essay ’Der Dichter vor der heraufzie-
henden Zeit’ (Freiburg: Herder 1947). Er hatte
die Heimatlosigkeit und Entwurzelung der
nicht regimekonformen Schriftsteller und
Kiinstler, der freiheitlich und rechtlich gesinn-
ten Menschen im Dritten Reich am eigenen
Leibe erfahren. Er wusste, dass sich der geistig
Schaffende noch mehr als andere beheimatet,
irgendwo  daheim  fiihlen = muss, um
schopferische Leistungen erbringen zu konnen.
Reinhold Schneider war des Glaubens und der
Ueberzeugung, dass die Kirche «Stiftung
Christi» ist, «das geheimnisvolle Leben des
Herrn in der Zeit und Geschichte» (aaO), der
geheimnisvolle Leib des Herrn, der aufgebaut
wird durch Haupt und Glieder, durch Christus
und die Glaubenden, durch Christus und die zu
Thm gehorigen Menschen guten Willens (womit
nicht nur die christlichen Kiinstler erfasst sind,
sondern alle nach Wahrheit, nach geistigem
und kiinstlerischem Ausdruck Strebenden).

Kirche und Kiinstler

Paulus betont mehrmals bei der Darlegung sei-
ner Lehre vom Geheimnisvollen Leib Christi

die Einheit, aber auch die Verschiedenheit, die
Verschiedenheit der Aufgaben und Sendungen
der einzelnen Glieder innerhalb der umfassen-
den Kirche. So im Epheserbrief (4, 4—6,
10—13):

«Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen
seid in einer Hoffnung, die eure Berufung be-
zeichnet, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein
Gott, der Vater aller, der iiber allen ist und
durch alle und in allen wirkt ... Und so gab er
die einen als Apostel, andere als Verkiinder aus
dem Antrieb des Geistes wieder andere als
Evangelisten, als Hirten und Lehrer, um die
Heiligen fiir das Werk des Dienstes zu berei-
ten: zum Aufbau des Leibes Christi — bis wir
alle zur Einheit des Glaubens und der Erkennt-
nis des Sohnes Gottes gelangen zur vollen
Mannesreife zum Vollmass der Lebenshohe
Christi.»

Das bedeutet: Einheit in Gesinnung und Ziel-
setzung, Konzentration und Bescheidung auf
die eigene Berufung und Aufgabe sowie — den
andern gegeniiber — Anerkennung und Forde-
rung der Berufung, der Eigenart und Eigen-
Aufgabe anderer. Jiingst hat Bischof Johannes
Vonderach von Chur dhnliche Gedanken fiir
unsere Zeit (der Pluralitit auch innerhalb der
Kirche) formuliert (an der letzten Bischofs-
synode in Rom im Oktober 1974). Er sprach in
seinem Votum (vgl. Vaterland vom 7. 3. 75)
von der Hierarchie der Stufen- und Rangord-
nung der Werte und Aufgaben der Kirche in
unserer Zeit. Die Kirche muss sich — als Ver-
kiinderin der Frohen Botschaft und als Heils-
vermittlerin — aller annehmen. Aber sie hat
auch vordringliche Aufgaben. Und: Sie muss
sich den Einzelnen anpassen. Die Kirche soll,
wie es Paulus von sich selbst gesagt hat, allen
alles werden «um auf jede Weise einige zu
retten» (Kor. 9, 23).

Kirche und Kunst, «ihnen beiden geht es»,
schreibt Reinhold Schneider im erwidhnten
Essay, «um die Verherrlichung Gottes, die
Ordnung der Liebe, die Wiirde des Menschen,
das Erbarmen mit der seufzenden Kreatur, die



Freiheit des Geistes...» Das sind optimisti-
sche Worte. Wer mit Kunst in Beriihrung
kommt — wer sollte das nicht téglich? —
weiss, was gemeint ist: Kunst und Religion ste-
hen in Wechselbeziehung. Kunst (Musik, Dich-
tung und die bildenden Kiinste in Malerei, Pla-
stik und Architektur und in noch vielen an-
dern Ausprigungen) vermag religiose Re-
gungen und Erlebnisse zu vermitteln, zur Ehr-
furcht vor dem Geheimnis des Lebens, der
Schopfung, des Gottlichen und somit zur Reli-
gion hinzufiihren. Die Kunst senkt ihre Wur-
zeln in jene Regionen der Seele, wo sich auch
Religion, d. h. der Bezug zum Schopfer, zum
Urgrund des Lebens, die Begegnung mit dem
Gottlichen vollzieht.

Anderseits wird der religiose Mensch in allen
Dingen und Ereignissen einen Weg zum Gottli-
chen finden, Spuren der Gegenwart und des
Wirkens Gottes erahnen, auch und besonders
im Kunstwerk. Der Kunst geht es ndmlich (viel-
leicht oft unbewusst) in der sinnenfilligen Dar-
stellung der Welt und der Lebenswirklichkeit
gerade um den Seinsgrund oder die Hinter-
grinde des Dargestellten, um den Versuch
einer Sinndeutung der Welt und des Lebens,
um den Hinweis auf das Wirken Gottes in der
Welt und in den Menschen. Auf tausend We-
gen kann sich in der Kunst Gottes Wirken
offenbaren: als Schonheit und Harmonie, als
Lebensfiille und unausschopfbare Sinntiefe,
aber auch als Frage an den Menschen in Frag-
ment und Torso, als Anklage und Gericht in
der verzerrten und zerstorten Harmonie.

Freiheit des Geistes

Kirche und Kunst, vermerkt Reinhold Schnei-
der, geht es um «die Freiheit des Geistes». Pau-
lus nannte die Freiheit das «herrliche Gut der
Kinder Gottes» (Rom 8, 21) und setzte sich un-
ermiidlich fiir den Geist der Freiheit in der Kir-
che ein.

Der Kiinstler bedarf der Atmosphire der Frei-

95

heit, um sich entfalten zu konnen. Er braucht
Spielraum fiir das Spiel der Phantasie und aller
geistigen und seelischen Krifte, Raum fiir das
freie Wort, das auch ein kritisches, ein mahnen-
des und forderndes Wort an die Gesellschaft
(und an die Kirche) sein darf.

Das Ziel des Christen und der christlichen Er-
zichung liegt in der Nihe: der durch Christus
und in Christus freie Mensch, der in Freude fiir
Christi Reich tdtige Mensch, (dem auch der
Dienst an und in der Welt zum Gottesdienst
wird), eben der zum Vollalter Christi heran-
wachsende Mensch (vgl. Eph 4, 10—13). ~
Dieser Weg des freien Christen vollzieht sich
fiir einen jeden anders und neu. Ebenso indivi-
duell entwickelt sich der Kiinstler zur menschli-
chen und kiinstlerischen Reife. Wer das ein-
sieht, wird in seinem Denken weit, duldsam,
demiitig.

Glaube und Zweifel in der Kirche

Soweit die Kirche Rechtskirche ist, besteht in
ihr das Bestreben, den Freiheitsraum des ein-
zelnen einzuengen. Aber die Kirche ist ebenso-
sehr, ja noch mehr Liebeskirche, und deshalb
muss der Spielraum des freien Menschen in der
Kirche gefordert und verteidigt werden. Gott
ldsst ja den Menschen auch den freien Willen,
selbst auf die Gefahr hin, dass diese Freiheit
des Willens missbraucht wird. _

In der Diskussion um die Thesen der Professo-
ren Pfiirtner und Kiing ist zumindest klar ge-
worden, dass sich die Kirche mit den aktuellen
Problemen der Gegenwart auseinandersetzen,
den Menschen unserer Zeit antworten muss;
dass sie der Forschung in all ihren Zweigen und
Auswirkungen freien Spielraum gewidhren und
mit den Forschern im Gesprédch bleiben muss.
Ohne die Forschung und das Experiment ver-
sandet, vertrocknet, erstarrt die Kirche.
Achnlich ergeht es der Kunst: das Wagnis und
das Experimentieren der Avantgarde und jedes
einzelnen Kiinstlers sind fiir sie lebenswichtig.



Der echte Kiinstler scheut die Routine, er will
Neues und auf neue Art schaffen.

Der Atemraum der Freiheit in Kirche und
Kunst erstreckt sich noch weiter, in tiefere Di-
mensionen. Es sei an der Lebenserfahrung
Reinhold Schneiders aufgezeigt. In unerklarli-
cher Weise geriet er, der christliche Dichter,
der sich zwei Jahrzehnte lang fiir Christus und
das Christentum in Wort und Tat wie kaum
ein anderer in Deutschland eingesetzt hatte, ge-
gen Ende seines Lebens in eine schleichende
Glaubenskrise. FEinige seiner Schwierigkeiten

(Zweifel im theologischen Sinne koénnen sie

nicht genannt werden) hat er in seinem Tage-
buch festgehalten. Es wurde nach seinem Tod
veroffentlicht: 'Winter in Wien’ (Freiburg
i. Br.: Herder 1958). Darin bekennt der Dich-
ter z. B.: «Fest iiberzeugt von der gottlichen
Stiftung und ihrer bis zum Ende der Ge-
schichte wiahrenden Dauer, ziehe ich mich doch
am liebsten in die Krypta zuriick; ich hore den
fernen Gesang. Ich weiss, dass Er auferstanden
ist; aber meine Lebenskraft ist so sehr gesun-
ken, dass sie iiber das Grab nicht hinauszugrei-
fen, sich iiber den Tod hinweg nicht zu sehnen
und zu fiirchten vermag» (S. 78).

Etwas spiter notiert er: «Wir sprechen schnell
von Abfall oder Auflehnung, ohne die Psy-
chologie des Unglaubens hinreichend zu betrei-
ben, was nach Dostojewsky nicht mehr gesche-
hen diirfte» (S. 99). Er selber fiihle sich —
dabei ist ihm «herzlich weh» — «aus dieser
Wirklichkeit, diesem Wahrheitsbereich (der Kir-
che und ihrer Sakramente) gleiten, ohne Ein-
wand, immer in Verehrung und Dankbarkeit,
...gezogen von meinem Daseinsgewicht» (S.
113).

Im Innern des Wiener Stephansdomes, an der
Kanzel, entdeckte der gepeinigte Schriftsteller
die Plastiken des toten Hieronymus und des
Papstes Gregor, von der er behauptet, sie halte
«die Hostie zweifelnd in Hinden». Das traf ihn
ins Herz: Beide (der Tote und der Zweifelnde)
«sind beherbergt im heiligen Raum. Es miissen
Tod und Zweifel in der Kirche sein. Vor ihren

Mauern bedeuten sie wenig, sind sie iiberall.
Aber hier! Welche Konzeption der Kirche, die
Raum fiir solche Schmerzen, solche Haltungen
hat! Die Démonen (der Kathedralplastik!)
miissen aussen tragen und speien; sie sind
Gegengewicht. Frage und Zweifel sind innen,
im religiosen Bezug» (S. 114).

Reinhold Schneiders *Unglaube’ war Priifung,
Léuterung, Stufe zu tieferen Einsichten. Es war
die ’Dunkle Nacht’, von der die Mystiker spre-
chen, die wohl einen jeden Christen auf dem
Weg zu Gott irgend einmal begleitet. Gerade
dariiber lesen wir in "Winter in Wien’ (S. 241):
«Natiirlich kann das kein Theologe akzeptie-
ren; aber immer wieder treffe ich auf Priester,
die der inneren Situation, der solche Vorstel-
lungen entkeimen, nicht fern sind. Ihr Ver-
stindnis reicht um Dimensionen iiber ihre
Reprisentanz; das ist ein Trost; im Laderaum
fithrt das Schifflein Petri seltsame Fracht, Pul-
verfasser; gerade dieser Ballast mag beitragen
zu einigermassen sicherer Fahrt. Es wird an-
kommen, und dann ist von der Ladung nichts
mehr zu befiirchten.» Und: «Der Zweifel er-
niahrt den Glauben; der Glaube den Zweifel»
(S. 242). Gegen Ende des Buches: «Es gibt
einen Unglauben, der in der Gnadenordnung
steht. Es ist der Eingang in Jesu Christi kosmi-
sche und geschichtliche Verlassenheit, viel-
leicht sogar ein Anteil an ihr... Ist diese Er-
fahrung aus der Verzweiflung an Kosmos und
Geschichte, die Verzweiflung vor dem Kreuz,
das Christentum heute?» (261)

Der Dichter besuchte von Wien aus das unter-
irdische Heiligtum vom Leiden Christi bei
Eisenstadt und sah darin einen bildhaften Aus-
druck fiir die Leidensmystik: «Dies ist das Ca-
stillo Interior der grossen Teresa, Wandel in
heiliger Dunkelheit, Weltverzicht und uner-
schopfliche Erfiillung . .. Das Christentum will
ins Dunkel, denn das Dunkel ist Licht ... Der
Glaube, der zu Grabe fiahrt, mit Christus ins
Grab, wird vielleicht auferstehn. ... Der
Glaube hat nur noch diesen Weg: durch das
Grab; sein Leben ist die geheimnisvolle, die



unterirdische Agonie, sein Ort die Kapelle der
Todesangst Christi» (S. 207 f.).

Kirche als unverlierbare Heimat

Die Kirche hat im wesentlichen Reinhold
Schneiders Haltung und Weg verstanden und
respektiert. Zwar war 'Winter in Wien’ an-
fangs April 1958 noch nicht erschienen, als der
Dichter am Karsamstag auf der Strasse zu-
sammenbrach und an den Folgen seines Stur-
zes am Ostersonntag starb. Kurz vorher hatte er
in der Kirche St. Cyriak im Gebet verweilt.
Wenige Tage vor seinem nicht ganz unvorher-
gesehenen Tode — seine Krankheit hatte ihn
sozusagen ausgehohlt — ist das Glaubensdun-
kel von ihm genommen worden. Er erfuhr Er-
kenntnis und Licht. Seine Lebensgefiahrtin be-
richtete — deren Freundin Maria van Look er-
zdhlt es im Buch ’Jahre der Freundschaft mit
Reinhold Schneider’ (1965, S. 243) — er habe
mit tiefem Ernst und mit lauter Stimme. ..
gesagt: «Jetzt ist mir alles durchsichtig und
klar. Ich sehe durch alles hindurch. Es ist mir
alles prasent».

Dem toten Dichter wurde in seiner Stadt Frei-
burg i.Br. eine ungewohnliche kirchliche
Ehrung zuteil: seine sterblichen Ueberreste
wurden in der Vierung des Miinsters aufge-
bahrt, was sonst nur beim Tod eines Bischofs
Brauch war. Erzbischof Hermann Schaufele,
damals Weihbischof und Kapitelsvikar, sprach
in einer abendlichen Gedenkstunde iiber den
Schriftsteller Reinhold Schneider als Zeugen
des Glaubens seiner Kirche und als Zeugen des
christlichen Gewissens. Am Grabe sprachen
Werner Bergengruen, der Freund des Verstor-
benen, und Pridlat Alois Eckert. Kirche und
Kunst waren in diesen Tagen, waren im Leben
Reinhold Schneiders ein Stiick Weges miteinan-
der gegangen.

Dann und wann hat Reinhold Schneider davon
gesprochen, dass dem Dichter und Kiinstler die
ganze Welt, Kosmos und Kreatur anvertraut
seien. Im Aufsatz Gebet und Kunst’® (1948)

97

formuliert er es so: «Er (der Kiinstler) ist an
die gesamte Welt verwiesen . .. Aber die Welt
ist kein Haus. Hat er die Gnade, zu erkennen,
dass die Kirche sein eigentliches Haus ist —
deren Tor wahrlich nicht zu niedrig ist fiir
irgend eines seiner Werke —, so wird er vor
einer gewissen Kilte beschiitzt bleiben, die sein
Herz umeisen mochte.»

Wir alle wissen oder ahnen, wie notwendig und
wertvoll fiir das gesunde Heranreifen von Kin-
dern und Jugendlichen die Freude und Gebor-
genheit in der Familie ist. Die «Nestwdrme»
der Kinderjahre ist, wie sich die Psychologen
ausdriicken, entscheidend fiir Gliick und Er-
folg, fiir die Gestaltung und Bewiltigung des
spateren Lebensweges.

Achnliches ist im religiosen Bereich zu verspii-
ren: Jeder Mensch, vor allem der geistig Tatige,
der schopferisch Schaffende, sucht bewusst
oder unbewusst eine geistige Heimat, eine ge-
sicherte Weltanschauung, einen tragenden
Grund, von dem aus er seine Welt aufbauen
kann. Hat er diese Seelenheimat gefunden,
welch ein Gliick, welch eine zuversichtliche Ar-
beitsfreude bricht in ihm auf!

Ungezihlten Kiinstlern, Geistesmdnnern und
grossen Frauen hat die Kirche Heimat bedeu-
tet, seelische Verwurzelung, Moglichkeit zu
heiterem Schaffen. Eine dankbare Stimme sei
erwahnt: Der Schauspieler Ernst Ginsberg
(1904—1964), der in Berlin, spiter — 30 Jahre
lang — am Ziircher Schauspielhaus tdtig war,
nannte die Kirche in seinen Erinnerungen (Ab-
schied. Ziirich 1965) seine «unverlierbare Hei-
mat» und die Geschichte seiner Konversion eine
«Liebesgeschichte» zwischen Gott und ihm.
Und wortlich: «Versuche ich, mir eine Welt
ohne Kirche vorzustellen, so ist es, als wenn
alles grau wiirde und die Farben des Lebens
verlore» (S. 20). In grosser Dankbarkeit be-
kannte er, «dass der Glaube die Freude, das

- Gliick, der Trost und der Segen meines Lebens

und des Lebens der Meinigen gewesen ist». Aus
der Geborgenheit im Glauben und in der Kir-
che habe er Mensch und Kiinstler sein konnen.



«Im Blick auf das Kreuz» habe er die schwere
Lahmungskrankheit, die ihn rasch dem Tod ent-
gegenfiihren sollte, zu ertragen vermocht.

Der personliche Einsatz

Die Kirche: unverlierbare Heimat, oder — wie
Reinhold Schneider sagt —: ein Haus, darin
sich der Kiinstler und mit ihm ein jeder da-
heim fiihlt, daheim weiss. Ist es so? In einem
Brief an den Theaterfachmann Heinz Dietrich
Kenter (vgl. dessen Brief an L. Mahnert vom
29.1.75) schrieb Reinhold Schneider: «Der
Zustand der Welt ist abhingig von der Verwal-
tung der Aemter». Wir fragen: Und der Zu-
stand der Kirche? Auch ihr Zustand hidngt ab
von der Verwaltung der Aemter. Aber
wiederum: es gibt mannigfache Aemter in der
Kirche. Und Kirche, das ist nicht nur Rom,
Papst und Kurie, oder Bischof und Klerus, das
sind wir alle, die Glaubenden. Diese Glauben-
den erbauen das Haus der Kirche, statten es
wohnlich aus oder vernachldssigen es. In An-
lehnung an ein Wort von John F. Kennedy
miissten wir uns fragen, nicht so sehr: Was
kann mir der Mitmensch, der Kiinstler in der
Kirche niitzen und schenken, sondern: Worin
und wie kann ich der Kirche niitzlich sein, wie
kann ich dem Kiinstler und irgend einem Mit-
menschen Heimat bieten? Und der Kiinstler und
wer immer ein Talent zu verwalten hat, miisste
sich fragen: Worin und wie kann ich in der Kir-
che wirken, meine Talente entfalten und dem
Mitmenschen auf dem Weg zu Erkenntnis und
Heil behilflich sein?

Jahrhundertelang waren Kiinstler — unge-
zdhlte grosse oder auch bescheidene, ver-
schollene Namen — dankbar fiir die geistige
Geborgenheit in der Kirche. Sie sind noch
heute dankbar fiir die Grossherzigkeit, mit der
ihnen Heimat geboten wird. Sie wissen es auf
ihre Art zu danken, durch das Kunstwerk.
Durch die je personliche Schau der Wirklich-
keit, die darin zum Ausdruck kommt und uns
die Welt neu und voller Wunder sehen lésst.

Hans Schilter: Basilius-Scheibe. Die lateinische In-
schrift lautet in deutscher Uebersetzung: Prior und
Konvent des Klosters Mariastein (widmen diese Wap-
penscheibe) ihrem verehrten geistlichen Vater Abt
Basilius I., der als Pridses der Schweizer Benediktiner-
Kongregation am Zweiten Vatikanischen Konzil teil-
nehmen durfte. 1964.

Hans Schilter: Mauritius-Scheibe. Dem hochwiirdigen
Abt Mauritius zum Silbernen Priesterjubilium. Prior
und Konvent. 1974.






	Der Künstler in der Kirche

