
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 4

Artikel: Der Künstler in der Kirche

Autor: Scherer,  Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94

Der Künstler in der Kirche
P. Bruno Scherer

Reinhold Schneiders Anliegen

Eines der vordringlichsten Anliegen des Dichters

und Schriftstellers Reinhold Schneider
(1903—1958) nach der Elendszeit des Naziterrors

und des Zweiten Weltkriegs war es, den
Standort des Künstlers, des Intellektuellen, des
geistig Tätigen innerhalb der Kirche zu bestimmen.

«Die Kunst muss heimfinden in die Kirche,

die Kirche ihr offenstehen», schrieb er
1946 im Essay 'Der Dichter vor der heraufziehenden

Zeit' (Freiburg: Herder 1947). Er hatte
die Heimatlosigkeit und Entwurzelung der
nicht regimekonformen Schriftsteller und
Künstler, der freiheitlich und rechtlich gesinnten

Menschen im Dritten Reich am eigenen
Leibe erfahren. Er wusste, dass sich der geistig
Schaffende noch mehr als andere beheimatet,
irgendwo daheim fühlen muss, um
schöpferische Leistungen erbringen zu können.
Reinhold Schneider war des Glaubens und der
Ueberzeugung, dass die Kirche «Stiftung
Christi» ist, «das geheimnisvolle Leben des
Herrn in der Zeit und Geschichte» (aaO), der
geheimnisvolle Leib des Herrn, der aufgebaut
wird durch Haupt und Glieder, durch Christus
und die Glaubenden, durch Christus und die zu
Ihm gehörigen Menschen guten Willens (womit
nicht nur die christlichen Künstler erfasst sind,
sondern alle nach Wahrheit, nach geistigem
und künstlerischem Ausdruck Strebenden).

Kirche und Künstler

Paulus betont mehrmals bei der Darlegung seiner

Lehre vom Geheimnisvollen Leib Christi

die Einheit, aber auch die Verschiedenheit, die
Verschiedenheit der Aufgaben und Sendungen
der einzelnen Glieder innerhalb der umfassenden

Kirche. So im Epheserbrief (4, 4—6,
10—13):
«Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen
seid in einer Hoffnung, die eure Berufung
bezeichnet, ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein
Gott, der Vater aller, der über allen ist und
durch alle und in allen wirkt. Und so gab er
die einen als Apostel, andere als Verkünder aus
dem Antrieb des Geistes wieder andere als
Evangelisten, als Hirten und Lehrer, um die
Heiligen für das Werk des Dienstes zu bereiten:

zum Aufbau des Leibes Christi — bis wir
alle zur Einheit des Glaubens und der Erkenntnis

des Sohnes Gottes gelangen zur vollen
Mannesreife zum Vollmass der Lebenshöhe
Christi.»
Das bedeutet: Einheit in Gesinnung und
Zielsetzung, Konzentration und Bescheidung auf
die eigene Berufung und Aufgabe sowie — den
andern gegenüber — Anerkennung und Förderung

der Berufung, der Eigenart und Eigen-
Aufgabe anderer. Jüngst hat Bischof Johannes
Vonderach von Chur ähnliche Gedanken für
unsere Zeit (der Pluralität auch innerhalb der
Kirche) formuliert (an der letzten Bischofssynode

in Rom im Oktober 1974). Er sprach in
seinem Votum (vgl. Vaterland vom 7. 3. 75)
von der Hierarchie der Stufen- und Rangordnung

der Werte und Aufgaben der Kirche in
unserer Zeit. Die Kirche muss sich — als Ver-
künderin der Frohen Botschaft und als
Heilsvermittlerin — aller annehmen. Aber sie hat
auch vordringliche Aufgaben. Und: Sie muss
sich den Einzelnen anpassen. Die Kirche soll,
wie es Paulus von sich selbst gesagt hat, allen
alles werden «um auf jede Weise einige zu
retten» (Kor. 9, 23).
Kirche und Kunst, «ihnen beiden geht es»,
schreibt Reinhold Schneider im erwähnten
Essay, «um die Verherrlichung Gottes, die
Ordnung der Liebe, die Würde des Menschen,
das Erbarmen mit der seufzenden Kreatur, die



95

Freiheit des Geistes .» Das sind optimistische

Worte. Wer mit Kunst in Berührung
kommt — wer sollte das nicht täglich? —-
weiss, was gemeint ist: Kunst und Religion
stehen in Wechselbeziehung. Kunst (Musik, Dichtung

und die bildenden Künste in Malerei, Plastik

und Architektur und in noch vielen
andern Ausprägungen) vermag religiöse
Regungen und Erlebnisse zu vermitteln, zur
Ehrfurcht vor dem Geheimnis des Lebens, der
Schöpfung, des Göttlichen und somit zur Religion

hinzuführen. Die Kunst senkt ihre Wurzeln

in jene Regionen der Seele, wo sich auch
Religion, d. h. der Bezug zum Schöpfer, zum
Urgrund des Lebens, die Begegnung mit dem
Göttlichen vollzieht.
Anderseits wird der religiöse Mensch in allen
Dingen und Ereignissen einen Weg zum Göttlichen

finden, Spuren der Gegenwart und des
Wirkens Gottes erahnen, auch und besonders
im Kunstwerk. Der Kunst geht es nämlich
(vielleicht oft unbewusst) in der sinnenfälligen
Darstellung der Welt und der Lebenswirklichkeit
gerade um den Seinsgrund oder die Hintergründe

des Dargestellten, um den Versuch
einer Sinndeutung der Welt und des Lebens,
um den Hinweis auf das Wirken Gottes in der
Welt und in den Menschen. Auf tausend Wegen

kann sich in der Kunst Gottes Wirken
offenbaren: als Schönheit und Harmonie, als
Lebensfülle und unausschöpfbare Sinntiefe,
aber auch als Frage an den Menschen in Fragment

und Torso, als Anklage und Gericht in
der verzerrten und zerstörten Harmonie.

Freiheit des Geistes

Kirche und Kunst, vermerkt Reinhold Schneider,

geht es um «die Freiheit des Geistes». Paulus

nannte die Freiheit das «herrliche Gut der
Kinder Gottes» (Rom 8, 21) und setzte sich
unermüdlich für den Geist der Freiheit in der Kirche

ein.
Der Künstler bedarf der Atmosphäre der Frei¬

heit, um sich entfalten zu können. Er braucht
Spielraum für das Spiel der Phantasie und aller
geistigen und seelischen Kräfte, Raum für das
freie Wort, das auch ein kritisches, ein mahnendes

und forderndes Wort an die Gesellschaft
(und an die Kirche) sein darf.
Das Ziel des Christen und der christlichen
Erziehung liegt in der Nähe: der durch Christus
und in Christus freie Mensch, der in Freude für
Christi Reich tätige Mensch, (dem auch der
Dienst an und in der Welt zum Gottesdienst
wird), eben der zum Vollalter Christi
heranwachsende Mensch (vgl. Eph 4,10—13). ~

Dieser Weg des freien Christen vollzieht sich
für einen jeden anders und neu. Ebenso individuell

entwickelt sich der Künstler zur menschlichen

und künstlerischen Reife. Wer das
einsieht, wird in seinem Denken weit, duldsam,
demütig.

Glaube und Zweifel in der Kirche

Soweit die Kirche Rechtskirche ist, besteht in
ihr das Bestreben, den Freiheitsraum des
einzelnen einzuengen. Aber die Kirche ist ebensosehr,

ja noch mehr Liebeskirche, und deshalb
muss der Spielraum des freien Menschen in der
Kirche gefordert und verteidigt werden. Gott
lässt ja den Menschen auch den freien Willen,
selbst auf die Gefahr hin, dass diese Freiheit
des Willens missbraucht wird.
In der Diskussion um die Thesen der Professoren

Pfürtner und Küng ist zumindest klar
geworden, dass sich die Kirche mit den aktuellen
Problemen der Gegenwart auseinandersetzen,
den Menschen unserer Zeit antworten muss;
dass sie der Forschung in all ihren Zweigen und
Auswirkungen freien Spielraum gewähren und
mit den Forschern im Gespräch bleiben muss.
Ohne die Forschung und das Experiment
versandet, vertrocknet, erstarrt die Kirche.
Aehnlich ergeht es der Kunst: das Wagnis und
das Experimentieren der Avantgarde und jedes
einzelnen Künstlers sind für sie lebenswichtig.



96

Der echte Künstler scheut die Routine, er will
Neues und auf neue Art schaffen.
Der Atemraum der Freiheit in Kirche und
Kunst erstreckt sich noch weiter, in tiefere
Dimensionen. Es sei an der Lebenserfahrung
Reinhold Schneiders aufgezeigt. In unerklärlicher

Weise geriet er, der christliche Dichter,
der sich zwei Jahrzehnte lang für Christus und
das Christentum in Wort und Tat wie kaum
ein anderer in Deutschland eingesetzt hatte,
gegen Ende seines Lebens in eine schleichende
Glaubenskrise. Einige seiner Schwierigkeiten
(Zweifel im theologischen Sinne können sie
nicht genannt werden) hat er in seinem Tagebuch

festgehalten. Es wurde nach seinem Tod
veröffentlicht: 'Winter in Wien' (Freiburg
i. Br.: Herder 1958). Darin bekennt der Dichter

z. B.: «Fest überzeugt von der göttlichen
Stiftung und ihrer bis zum Ende der
Geschichte währenden Dauer, ziehe ich mich doch
am liebsten in die Krypta zurück; ich höre den
fernen Gesang. Ich weiss, dass Er auferstanden
ist; aber meine Lebenskraft ist so sehr gesunken,

dass sie über das Grab nicht hinauszugreifen,
sich über den Tod hinweg nicht zu sehnen

und zu fürchten vermag» (S. 78).
Etwas später notiert er: «Wir sprechen schnell
von Abfall oder Auflehnung, ohne die
Psychologie des Unglaubens hinreichend zu betreiben,

was nach Dostojewsky nicht mehr geschehen

dürfte» (S. 99). Er selber fühle sich —
dabei ist ihm «herzlich weh» — «aus dieser
Wirklichkeit, diesem Wahrheitsbereich (der Kirche

und ihrer Sakramente) gleiten, ohne
Einwand, immer in Verehrung und Dankbarkeit,

gezogen von meinem Daseinsgewicht» (S.
113).
Im Innern des Wiener Stephansdomes, an der
Kanzel, entdeckte der gepeinigte Schriftsteller
die Plastiken des toten Hieronymus und des
Papstes Gregor, von der er behauptet, sie halte
«die Hostie zweifelnd in Händen». Das traf ihn
ins Herz: Beide (der Tote und der Zweifelnde)
«sind beherbergt im heiligen Raum. Es müssen
Tod und Zweifel in der Kirche sein. Vor ihren

Mauern bedeuten sie wenig, sind sie überall.
Aber hier! Welche Konzeption der Kirche, die
Raum für solche Schmerzen, solche Haltungen
hat! Die Dämonen (der Kathedralplastik!)
müssen aussen tragen und speien; sie sind
Gegengewicht. Frage und Zweifel sind innen,
im religiösen Bezug» (S. 114).
Reinhold Schneiders 'Unglaube' war Prüfung,
Läuterung, Stufe zu tieferen Einsichten. Es war
die 'Dunkle Nacht', von der die Mystiker
sprechen, die wohl einen jeden Christen auf dem
Weg zu Gott irgend einmal begleitet. Gerade
darüber lesen wir in 'Winter in Wien' (S. 241):
«Natürlich kann das kein Theologe akzeptieren;

aber immer wieder treffe ich auf Priester,
die der inneren Situation, der solche Vorstellungen

entkeimen, nicht fern sind. Ihr
Verständnis reicht um Dimensionen über ihre
Repräsentanz; das ist ein Trost; im Laderaum
führt das Schifflein Petri seltsame Fracht,
Pulverfässer; gerade dieser Ballast mag beitragen
zu einigermassen sicherer Fahrt. Es wird
ankommen, und dann ist von der Ladung nichts
mehr zu befürchten.» Und: «Der Zweifel
ernährt den Glauben; der Glaube den Zweifel»
(S. 242). Gegen Ende des Buches: «Es gibt
einen Unglauben, der in der Gnadenordnung
steht. Es ist der Eingang in Jesu Christi kosmische

und geschichtliche Verlassenheit,
vielleicht sogar ein Anteil an ihr Ist diese
Erfahrung aus der Verzweiflung an Kosmos und
Geschichte, die Verzweiflung vor dem Kreuz,
das Christentum heute?» (261)
Der Dichter besuchte von Wien aus das
unterirdische Heiligtum vom Leiden Christi bei
Eisenstadt und sah darin einen bildhaften
Ausdruck für die Leidensmystik: «Dies ist das
Castillo Interior der grossen Teresa, Wandel in
heiliger Dunkelheit, Weltverzicht und
unerschöpfliche Erfüllung Das Christentum will
ins Dunkel, denn das Dunkel ist Licht. Der
Glaube, der zu Grabe fährt, mit Christus ins
Grab, wird vielleicht auferstehn. Der
Glaube hat nur noch diesen Weg: durch das

Grab; sein Leben ist die geheimnisvolle, die



97

unterirdische Agonie, sein Ort die Kapelle der
Todesangst Christi» (S. 207 f.).

Kirche als unverlierbare Heimat

Die Kirche hat im wesentlichen Reinhold
Schneiders Haltung und Weg verstanden und
respektiert. Zwar war 'Winter in Wien'
anfangs April 1958 noch nicht erschienen, als der
Dichter am Karsamstag auf der Strasse
zusammenbrach und an den Folgen seines Sturzes

am Ostersonntag starb. Kurz vorher hatte er
in der Kirche St. Cyriak im Gebet verweilt.
Wenige Tage vor seinem nicht ganz
unvorhergesehenen Tode — seine Krankheit hatte ihn
sozusagen ausgehöhlt — ist das Glaubensdunkel

von ihm genommen worden. Er erfuhr
Erkenntnis und Licht. Seine Lebensgefährtin
berichtete — deren Freundin Maria van Look
erzählt es im Buch 'Jahre der Freundschaft mit
Reinhold Schneider' (1965, S. 243) — er habe
mit tiefem Ernst und mit lauter Stimme
gesagt: «Jetzt ist mir alles durchsichtig und
klar. Ich sehe durch alles hindurch. Es ist mir
alles präsent».
Dem toten Dichter wurde in seiner Stadt Freiburg

i. Br. eine ungewöhnliche kirchliche
Ehrung zuteil: seine sterblichen Ueberreste
wurden in der Vierung des Münsters aufgebahrt,

was sonst nur beim Tod eines Bischofs
Brauch war. Erzbischof Hermann Schäufele,
damals Weihbischof und Kapitelsvikar, sprach
in einer abendlichen Gedenkstunde über den
Schriftsteller Reinhold Schneider als Zeugen
des Glaubens seiner Kirche und als Zeugen des
christlichen Gewissens. Am Grabe sprachen
Werner Bergengruen, der Freund des Verstorbenen,

und Prälat Alois Eckert. Kirche und
Kunst waren in diesen Tagen, waren im Leben
Reinhold Schneiders ein Stück Weges miteinander

gegangen.
Dann und wann hat Reinhold Schneider davon
gesprochen, dass dem Dichter und Künstler die
ganze Welt, Kosmos und Kreatur anvertraut
seien. Im Aufsatz 'Gebet und Kunst' (1948)

formuliert er es so: «Er (der Künstler) ist an
die gesamte Welt verwiesen Aber die Welt
ist kein Haus. Hat er die Gnade, zu erkennen,
dass die Kirche sein eigentliches Haus ist —
deren Tor wahrlich nicht zu niedrig ist für
irgend eines seiner Werke —, so wird er vor
einer gewissen Kälte beschützt bleiben, die sein
Herz umeisen möchte.»
Wir alle wissen oder ahnen, wie notwendig und
wertvoll für das gesunde Heranreifen von Kindern

und Jugendlichen die Freude und Geborgenheit

in der Familie ist. Die «Nestwärme»
der Kinderjahre ist, wie sich die Psychologen
ausdrücken, entscheidend für Glück und
Erfolg, für die Gestaltung und Bewältigung des
späteren Lebensweges.
Aehnliches ist im religiösen Bereich zu verspüren:

Jeder Mensch, vor allem der geistig Tätige,
der schöpferisch Schaffende, sucht bewusst
oder unbewusst eine geistige Heimat, eine
gesicherte Weltanschauung, einen tragenden
Grund, von dem aus er seine Welt aufbauen
kann. Hat er diese Seelenheimat gefunden,
welch ein Glück, welch eine zuversichtliche
Arbeitsfreude bricht in ihm auf!
Ungezählten Künstlern, Geistesmännern und
grossen Frauen hat die Kirche Heimat bedeutet,

seelische Verwurzelung, Möglichkeit zu
heiterem Schaffen. Eine dankbare Stimme sei
erwähnt: Der Schauspieler Ernst Ginsberg
(1904—1964), der in Berlin, später — 30 Jahre
lang — am Zürcher Schauspielhaus tätig war,
nannte die Kirche in seinen Erinnerungen
(Abschied. Zürich 1965) seine «unverlierbare
Heimat» und die Geschichte seiner Konversion eine
«Liebesgeschichte» zwischen Gott und ihm.
Und wörtlich: «Versuche ich, mir eine Welt
ohne Kirche vorzustellen, so ist es, als wenn
alles grau würde und die Farben des Lebens
verlöre» (S. 20). In grosser Dankbarkeit
bekannte er, «dass der Glaube die Freude, das
Glück, der Trost und der Segen meines Lebens
und des Lebens der Meinigen gewesen ist». Aus
der Geborgenheit im Glauben und in der Kirche

habe er Mensch und Künstler sein können.



98

«Im Blick auf das Kreuz» habe er die schwere
Lähmungskrankheit, die ihn rasch dem Tod
entgegenführen sollte, zu ertragen vermocht.

Der persönliche Einsatz

Die Kirche: unverlierbare Heimat, oder — wie
Reinhold Schneider sagt —: ein Haus, darin
sich der Künstler und mit ihm ein jeder
daheim fühlt, daheim weiss. Ist es so? In einem
Brief an den Theaterfachmann Heinz Dietrich
Kenter (vgl. dessen Brief an L. Mahnert vom
29. 1. 75) schrieb Reinhold Schneider: «Der
Zustand der Welt ist abhängig von der Verwaltung

der Aemter». Wir fragen: Und der
Zustand der Kirche? Auch ihr Zustand hängt ab
von der Verwaltung der Aemter. Aber
wiederum: es gibt mannigfache Aemter in der
Kirche. Und Kirche, das ist nicht nur Rom,
Papst und Kurie, oder Bischof und Klerus, das
sind wir alle, die Glaubenden. Diese Glaubenden

erbauen das Haus der Kirche, statten es
wohnlich aus oder vernachlässigen es. In
Anlehnung an ein Wort von John F. Kennedy
müssten wir uns fragen, nicht so sehr: Was
kann mir der Mitmensch, der Künstler in der
Kirche nützen und schenken, sondern: Worin
und wie kann ich der Kirche nützlich sein, wie
kann ich dem Künstler und irgend einem
Mitmenschen Heimat bieten? Und der Künstler und
wer immer ein Talent zu verwalten hat, müsste
sich fragen: Worin und wie kann ich in der Kirche

wirken, meine Talente entfalten und dem
Mitmenschen auf dem Weg zu Erkenntnis und
Heil behilflich sein?

Jahrhundertelang waren Künstler —
ungezählte grosse oder auch bescheidene,
verschollene Namen — dankbar für die geistige
Geborgenheit in der Kirche. Sie sind noch
heute dankbar für die Grossherzigkeit, mit der
ihnen Heimat geboten wird. Sie wissen es auf
ihre Art zu danken, durch das Kunstwerk.
Durch die je persönliche Schau der Wirklichkeit,

die darin zum Ausdruck kommt und uns
die Welt neu und voller Wunder sehen lässt.

Hans Schilter: Basilius-Scheibe. Die lateinische
Inschrift lautet in deutscher Uebersetzung: Prior und
Konvent des Klosters Mariastein (widmen diese
Wappenscheibe) ihrem verehrten geistlichen Vater Abt
Basilius I., der als Präses der Schweizer Benediktiner-
Kongregation am Zweiten Vatikanischen Konzil
teilnehmen durfte. 1964.

Hans Schilter: Mauritius-Scheibe. Dem hochwürdigen
Abt Mauritius zum Silbernen Priesterjubiläum. Prior
und Konvent. 1974.




	Der Künstler in der Kirche

