
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 3

Artikel: Schlusswort

Autor: Kaul, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84

Schlusswort

Vielleicht werden durch dieses Heft manche
angeregt, bei der Lectio divina wieder einmal
zu den Büchern von Dom Marmion zu greifen
oder aus ihnen neuen Antrieb für das betrachtende

Gebet zu schöpfen. Schon Papst Benedikt

XV. wies in die gleiche Richtung, wenn er
von den ersten zwei Werken von Dom Marmion

(«Christus, das Leben der Seele» und
«Christus in seinen Geheimnissen») sagte: «Wir
haben sie des grössten Lobes gewürdigt und für
sehr geeignet befunden, die Flammen heiliger
Gottesliebe zu entzünden und zu nähren und
zur Nachfolge Christi anzueifern» (Vorwort zu
«Christus in seinen Geheimnissen»).
Vielleicht darf ich hier noch ein paar persönliche

Erinnerungen erzählen.
Zum ersten Mal kam ich in Einsiedeln als
Student und Oblate mit Dom Marmion in Berührung:

Eines Tages entdeckte ich in der
Oblatenbibliothek die drei Hauptwerke von ihm in der
schönen deutschen Uebersetzung von M. Benedicta

von Spiegel O. S. B., der Aebtissin von St.
Walburg in Eichstätten. Ich liess mir dann
diese Bücher von den Eltern schenken und
begann auch zum französischen Originaltext zu
greifen, der mir mit seinem klaren Aufbau noch
zusätzlich Gelegenheit bot für eine gute Sprachübung.

Das kleine Büchlein «Paroles de vie en marge
du missel» mit Auszügen aus den Werken von
Dom Marmion wurde mit neben dem «Jahr des
Heiles» von Pius Parsch ein lieber Begleiter
durchs Kirchenjahr.
Nach dem Eintritt ins Kloster vertiefte ich mich
noch in vermehrtem Masse in die Schriften des
geistlichen Lehrmeisters von Maredsous; nun
stand vor allem «Christus, unser Ideal», voran.

Während meinen ersten Klosterjahren wurde
einmal die Biographie von Dom Marmion, die
P. Raymond Thibaut verfasst hatte, bei Tisch
vorgelesen. Diese Tischlesung wirkte sehr anregend

auf unsere damals noch sehr kleine
Klostergemeinschaft. In der Rekreation kam man
öfters auf Dom Marmion zu sprechen. Seither
kommt mir auch gewöhnlich Dom Columba
Marmion in den Sinn, wenn ich im Lobgesang
des Ezechias singe «Meditabor ut Columba»
(vgl. P. Raymond Thibaut, «Columba
Marmion», S. 76).
Ich machte auch Bekanntschaft mit dem
Lieblingsschüler von Dom Marmion, mit P. Pius de

Hemptinne, dessen Biographie mir sehr
zusagte.

Gewiss könnten andere aus unsern Reihen von
ähnlichen Erlebnissen berichten. Ich weiss, dass
auch heute noch junge Menschen von der
Gestalt und den Schriften des grossen Abtes von
Maredsous angezogen werden. Manches in
seinem Schrifttum ist zwar zeitbedingt, wie in
jedem literarischen Werk; aber die grossen
Linien des Beispiels und der Lehre von Dom
Marmion weisen hin auf Jesus Christus, die
Quelle allen Heiles.
Mit Recht hat P. Séverin-Georges Couneson,
Mönch von Maredsous, in seinem Werk «Les
Saints nos Frères» (Paris 1970) unter dem
Datum des 30. Januar verzeichnet: «Zu Maredsous,

in der Diözese Namur, in Belgien, der
Diener Gottes Columba Marmion, Abt
(1858—1923). Seine Werke, die sich vor allem
an den hl. Paulus und den hl. Johannes halten
und ganz auf Christus ausgerichtet sind, haben
die Rückkehr zu den Quellen des christlichen
Lebens vorbereitet.»
Am 30. Januar 1973 waren 50 Jahre verflossen

seit dem Heimgang von Dom Columba
Marmion; am 30. Januar 1975 waren es 100
Jahre seit dem Tod von Dom Prosper Guéran-
ger, dem Gründerabt von Solesmes. Zwei
grosse Benediktineräbte werden so im Gedächtnis

des 30. Januars zusammengehalten. Beide
haben, ein halbes Jahrhundert voneinander ent-



«5

fernt, einen entscheidenden Einfluss ausgeübt
auf die Erneuerung des monastischen Lebens
aus dem Geiste der Liturgie und der Regel des
hl. Benedikt. Die Kräfte dieses Spannfeldes
können auch uns immer wieder in Christus
erneuern.

Bernhard Kaul O. Cist., Abt von Hauterive

Maximen von
Dom Columba Marmion

1) Vorsatz: «So recht in einer heiligen Freude
und sogar in Frohsinn leben, alles ablegen und
bannen, was allzu unwesentlich ist und
ablenkt, da es sich als geschworenen Feind der
Herzenszerknirschung erweist.» (C. M. Ein
Meister d. L. i. X.I99).
2) «Dem Nächsten gegenüber müssen wir
schlicht sein und insbesondere Verdächtigungen

vermeiden; staunen wir nicht über seine
Schwachheiten und Fehler, betrachten wir ihn
nicht wie er ist, sondern wie wir ihn die ganze
Ewigkeit hindurch im Himmel zu sehen
wünschen.» (aaO 99).
3) «Jedesmal, wenn ich bei einer Familie als
Gast aufgenommen werde, bitte ich den Vater
im Himmel, dass meine Anwesenheit dort nicht
nur keinen Wirbel verursache, sondern zu einer
Quelle des Friedens werde. Ich sehe, dass er
mich in seiner Güte zu ihren Gunsten erhört
hat.» (aaO 398).
4) «Unser Heiland verlieh mir Einsicht in die

Worte des heiligen Paulus: 'Mit Christus bin
ich ans Kreuz geheftet. Ich lebe, doch nicht
ich .' Während dieses Erdenlebens findet
man Jesus am sichersten am Kreuze. Er hat
mich eingeladen, dieses Kreuzeslager mit ihm
zu teilen, und ich finde hierin das Paradies. In
jungen Jahren dient man dem Herrn durch
Werktätigkeit; kommt aber das Alter, dann
dient man ihm durch Geduld: 'Durch Geduld
nehmen wir an den Leiden Christi teil.'» (aaO
399).
5) «Ich versuche es, mit einem Lächeln an die
Dinge heranzugehen, die mir widerwärtig
sind.» (aaO 401).
6) «Die Einfalt ist der Gegensatz zur Zwiefäl-
tigkeit, der man allenthalben begegnet. Sie müssen

gleich mir darunter leiden; denn die Welt
ist es nicht wert, mit Einfalt behandelt zu werden.

Doch ist es besser, ab und zu das Opfer
einer Täuschung zu werden, als diese Tugend
nicht zu besitzen.» (aaO 211).
7) «Die Treue in allem ist die zarteste Blüte der
Liebe, die nichts für gering hält.» (aaO 72).
8) «Ich finde überall und in allem Christus. Er
ist das A und O von allem. Ich bin so arm, so
wertlos aus mir selbst und doch so reich in ihm.
Ihm sei Lob und Verherrlichung allezeit.» (aaO
390).
9) «Wie gross auch immer unsere Armseligkeit,

unsere Untreue, unsere Schwäche sein
mögen, so werden wir über alles triumphieren,
wenn wir nur uns durch den Glauben und
durch die Liebe eng mit Jesus vereinigen.»
(Philipon, Die geistliche Lehre Dom Mar-
njjons 84).
10) «Wir sollen unsere Schwachheit und unser
Elend anerkennen, aber auch wissen, dass in
dem Masse, als wir uns dessen bewusst werden,

wir an der Kraft Christi teilhaben; darin
liegt ein grosses Wissen, eine Quelle der Freude
und des Vertrauens.» (ebd. 107).
11) «Das Gebet ist ein Gespräch des Gotteskindes

mit seinem himmlischen Vater unter dem
Einfluss der Gaben des Heiligen Geistes und im
Geiste der Kindschaft.» (ebd. 150).


	Schlusswort

