
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 3

Artikel: Die Quellen und Grundzüge der Spiritualität von Abt Columba Marmion

Autor: Altermatt, Alberich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


69

Die Quellen und Grundzüge
der Spiritualität von
Abt Columba Marmion
P. Alberich Altermatt

Nach einem kurzen Einblick in Leben, Werk
und Bedeutung von Dom Columba Marmion,
möchten wir uns vertraut machen mit einigen
Lieblingsthemen seiner geistlichen Lehre.
Vorerst aber wollen wir erfahren, aus welchen
Quellen Dom Marmion so reichlich geschöpft
hat.

Benützte Literatur:
Nebst den Büchern von Dom Marmion, benutzte ich
vor allem:
P. Marie-Michel Philipon, Die geistliche Lehre Dom
Marmions (aus dem Franz. übers, von R. M. Flaig),
Herder Freiburg 1955. Die meisten Zitate stammen
aus diesem Buch.
Ferner: Dom Raymond Thibaut, Columba Marmion.
Ein Meister des Lebens in Christo (übers, v. P. Ignatius

Rollenmüller OSB), Buch-Kunstverlag Ettal
1954.
Dom Raymond Thibaut, L'idée maîtresse de la
doctrine de dorn Marmion, Editions de Maredsous
1947.
Die Revue «La vie spirituelle» No 325 vom Januar
1948 ist mit sehr wertvollen Beiträgen von Theologen
und Mönchen Dom Marmion gewidmet. Ebenfalls die
«Revue monastique» No 151 von 1958.
Die Bibelstellen werden nach der Uebersetzung von
Otto Karrer zitiert.

1. Die Quellen seiner Spiritualität
Dom Marmion verwahrte sich: «Meine Lehre
ist nicht von mir («non est mea doctrina» Joh.
7, 16). Ich habe sie aus dem Evangelium, aus
den Aposteln, aus den Lehren der Ueberliefe-
rung und der heiligen Regel geschöpft.»

Die Heilige Schrift
Dom Marmion hatte eine richtige Leidenschaft
für das Wort Gottes in der Bibel. Von den
Evangelien sprach das Johannesevangelium am
meisten in sein Herz. Eine ganz besondere
Zuneigung zeigte er zu den Briefen des hl. Paulus,

die er eifrig studierte, meistens im Urtext.
Die grossen Themen der Paulusbriefe werden
bald zu seinen ureigensten Ueberzegungen und
Gedanken. Dom Marmion sah Christus und
seine Geheimnisse mit den Augen des hl. Paulus.

Die Lehren der Ueberlieferung
Dom Marmion liebte die Tradition der Kirche,
vor allem die Lehren der Väter und der Konzilien.

Unter den Kirchenvätern bevorzugte er
den hl. Augustinus, den hl. Gregor den Grossen

und den hl. Bernhard von Clairvaux (vgl.
sein Buch «Sponsa Verbi»). Er vertiefte sich in
die Schriften der grossen Mönche und Nonnen
der benediktinischen Mystik und Spiritualität,
las daneben aber auch Theresia von Avila,
Johannes vom Kreuz und Franz von Sales. Als
Professor für Dogmatik bedeuteten ihm die
Dogmen der Kirche mehr als nur starre
Formeln. Er hatte eine lebendige Beziehung zu
ihnen. In der Theologie war sein Meister der hl.
Thomas von Aquin, dessen Werk er nicht nur



7°

studierte und meisterhaft erklärte, sondern oft
auf den Knien meditierte. Dom Marmion hatte
eine hohe Auffassung von Theologie: «Die
Theologie ist die Entfaltung des Glaubens im
Gebet.» Von dieser heiligen Wissenschaft
verlangt er vor allem, «dass sie ihn Gott durch die
Liebe berühren lasse.» So vollendet sich das
Studium bei diesem kontemplativen Mönch
(und bei seinen Studenten, die nach seinen
Vorlesungen spontan in die Kapelle gingen)
immer in der Anbetung. Aus seiner Vorlesungstätigkeit

entstand das erste Buch «Christus, unser
Leben».

Die heilige Regel
Der vorbildliche Abt meditierte ständig die Regel

des hl. Benedikt, kommentierte sie seinen
Mönchen mit viel Glut und vor allem: Er lebte
sie selber beispielhaft. Die Einfachheit christlicher

Vollkommenheit in der Schule des hl.
Benedikt hat ihn immer zum Staunen gebracht.
«Im Grunde meines Herzens hege ich die
Ueberzeugung, dass die Lehre unseres heiligen
Vaters, die ganz durchdrungen ist vom Geiste
des Evangeliums, den Menschen bis zur höchsten

hienieden zugänglichen Stufe der Vollkommenheit

führen kann.» Nach ihm hat uns der
hl. Benedikt die grossen Schätze des Christentums

zur Verfügung gestellt, da er sich in
einzigartiger Weise dem Plane Gottes anzupassen
wusste und durch Christus alles zu Gott
zurückführt. Als Abt erzählte er einmal: «Als ich
Novize war, gab mir der Abt ein Exemplar der
Regel und sagte zu mir: «Darin werden Sie
alles finden». Ich wollte es damals kaum glauben.

Jetzt (1916) bin ich auf Grund der Erfahrung

ganz davon überzeugt... Sie gestaltet im
Mönch den Christen nach dem lebendigen Bild
Christi.»
In der heiligen Regel fand Dom Marmion viele
seiner Themen für Konferenzen und Exerzitienvorträge:

Demut, Zerknirschung des Herzens,
Gehorsam, Primat der Liebe, Opus Dei, ständiges

Gottsuchen, Anbetung, Einfachheit,
Diskretion usw. (Vgl. die Frucht dieser Konferen¬

zen, das Buch «Christus unser Ideal»), Die Regel

des hl. Benedikt verehrte er geradezu und
pflegte zu sagen: «Ihr höchstes Lob ist die
unzählbare Schar von Heiligen, die sie geformt
hat.»

Die monastische Liturgie
Aus seiner irischen Heimat brachte Dom Marmion

eigentlich nicht viel Verständnis für die
Liturgie mit. Er hat sie erst im feierlichen Rahmen

seiner Abtei Maredsous entdeckt und
lieben gelernt. Sie wurde zum Zentrum seines
Lebens. Der Zyklus des Kirchenjahres machte ihn
immer vertrauter mit den Geheimnissen Jesu
Christi. Die Liturgie machte ihn bekannt mit
den hl. Texten der Schrift und der Kirchenväter

und oft hat ihn erst in dieser sakralen
Atmosphäre der Liturgie eine Schriftstelle richtig
«getroffen». In feierlichen Zeremonien fühlte er
sich so ganz wohl. Die erhabene Feier von
Ostern, die in Maredsous immer in festlichster
Entfaltung begangen wurde, brachte ihm jedesmal

die erhabene Grösse unserer Gotteskind-
schaft und die Reichtümer der Kindschaftsgnade

neu ins Bewusstsein. Die Liturgie
erscheint ihm als «die den Seelen am besten an-
gepasste Nahrung.» Aus den Inspirationen und
Lehren, die ihm die Liturgie in reichstem Mass
anbot, entstand das dritte Buch: «Christus in
seinen Geheimnissen» (vgl. das französische
Büchlein «Paroles de Vie en marge du missel»,
Ausschnitte aus dem genannten Buch als
Kommentar zum Missale).

Die persönliche Erfahrung
In diesem lebendigen Rahmen einer Benediktinerabtei

konzipierte er langsam seine Spiritualität,
die er an den tiefsten Quellen des Christentums

fasste. Eine ganz entscheidende Quelle ist
seine eigene Gotteserfahrung in Christus.
Dom Marmion war ein grosser Beter. Wie viele
Stunden hat er ganz allein vor dem Tabernakel
zugebracht oder sich schon lange vor Beginn
des Chorgebetes in seinem Chorstuhl kniend
auf die Feier des Gotteslobes vorbereitet! Das



71

Gebet ist entscheidend an der Formung seiner
geistlichen Lehre beteiligt. Im Gebet oder in
dessen Atmosphäre erhielt er die meisten seiner

«Erleuchtungen» (lumière). Diesem
Ausdruck begegnet man oft und oft in seinen Werken.

Damit meinte er nicht Visionen oder
Auditionen (davon distanzierte er sich be-
wusst!), sondern, das, was sich als Ergebnis seiner

Meditation erwiesen hat oder eine (plötzliche)

Eingebung, eine Intuition. Eine solche
«Erleuchtung», die massgebend sein Leben
prägte, muss kurz berichtet werden.

«Eines Tages musste er aus dem Studiersaal weggehen

(1878). Im Augenblick, da er ihn wieder betreten
wollte, hatte er plötzlich, ohne durch irgend einen
äusseren Umstand dazu veranlasst, «eine Erleuchtung
über die Unendlichkeit Gottes». Die unaussprechliche
Wirklichkeit, die der Name Gott zugleich verbirgt und
kündet, schien sich ihm zu offenbaren. «Diese
Erleuchtung währte nur einen einzigen Augenblick», war
aber so lebendig und so mächtig, durchdrang so sehr
Seinen Geist, dass er das unabweisbare Bedürfnis
fühlte, sich sogleich in stummer Anbetung vor der
göttlichen Majestät niederzuwerfen». Diese Gnade
blieb ihm «sozusagen stets gegenwärtig»; er sprach
von ihr nicht ohne Rührung und Dankbarkeit, selbst
noch in den letzten Jahren seines Lebens.» (Aus
Columba Marmion. Ein Meister des Lebens in
Christo, S. 32/33). Viele seiner Sätze beginnen mit
«Ich hatte eine Erleuchtung», «ich habe erfasst», «ich
habe gesehen», «ich wurde ergriffen» usw. Diese
persönlichen Noten — und vor allem die Erfahrungen,
die dahinter stehen — geben dem Werk Dom
Marmions einen eigenen Reiz.

Zwei Erfahrungen (auf menschlicher Ebene)
gingen ihm vor allem nahe. Zunächst die Tiefe
menschlichen Elends und die Armseligkeit
unseres Wesens, die er in vielen schweren Stunden

auskosten musste (vgl. seine Tagebuch-
Aufzeichnungen!). Seine Haltung aber war:
Grenzenloses Vertrauen auf die göttliche
Barmherzigkeit und die Verdienste Jesu Christi. Die
zweite Erfahrung war die Grösse und Macht
des Gehorsams, der ausmündet in totale
Hingabe an Gott.
Für Abt Columba Marmion ist Jesus Christus
der alles anziehende Pol. In seinen letzten
Exerzition für Priester sagte er — es war sein

Testament — : «Für mich ist das ganze geistliche

Leben: Jesus Christus.»

2. Grundzüge seiner Spiritualität
Das Wesen jedes Menschen und vor allem eines
Heiligen ist charakterisiert durch seine Art zu
lieben.
P. M. Philipon, ein Konzilstheologe und
bekannter Thomist, hatte sich als Dominikaner
(in den fünfziger Jahren war so etwas ein richtiges

Ereignis!) intensiv mit dem Leben und der
Lehre des Benediktinerabtes Marmion
auseinandergesetzt und lebte daher für kurze Zeit in
den benediktinischen Gemeinschaften, in
denen Dom Marmion wirkte. In der Einleitung
seiner Studie «Die geistliche Lehre Dom
Marmions» schreibt er folgendes:

«Ich werde nie vergessen, mit welchem Ton der
Ueberzeugung Frau Cäcilie von Hemptinne, die Aeb-
tissin und Gründerin von Maredret, die mit Marmion
In einem aussergewöhnlichen Grad von Vertrautheit
verbunden war, mir eines Tages sagte:
Für Christus hatte er ein Charisma. Hierin liegt das
:Geheimnis und die einzigartige Kraft, die aus ihm
einen der grossen Meister des geistlichen Lebens unserer

Zeit gemacht haben.»

Der wichtigste Zug der Spiritualität von Dom
Marmion, die Christozentrik, erscheint bereits
in seinen Buchtiteln. Alle beginnen mit: «Christus

». Rufen wir uns noch einmal in
Erinnerung, dass das zur Zeit, wo Dom Marmion
schrieb, gar nicht selbstverständlich war und
manchen geradezu als «Revolution»
vorkam

Aus der Fülle der Themen Dom Marmion's:
Grösse unserer Gotteskindschaft, unendliche
Reichtümer der heiligmachenden Gnade,
übernatürlicher Charakter unserer Heiligkeit,
Glaube und Taufe als Wurzel unseres Lebens,
unsere Schwachheit, die unendlichen Verdienste

Jesu Christi, die Tugenden der Christen und
Mönche usw. können hier selbstverständlich
nur eine Auswahl und ein paar Grundzüge
geboten werden.



72

Unsere Erwählung als Kinder Gottes
Die fundamentale Intuition, die zur Grundidee
seiner geistlichen Synthese wurde, erhielt Abt
Marmion aus dem ersten Kapitel des Epheser-
briefes:

«Gepriesen sei Gott, der Vater unseres Herrn Jesus
Christus, der uns mit himmlischen Werten gesegnet
hat in Christus: mit aller Segnung durch den Heiligen
Geist. Er hat uns ja schon vor Anbeginn der Welt in
jhm erwählt, dass wir heilig und makellos vor ihm
seien in der Liebe, und hat uns durch Jesus Christus
zur Kindschaft in ihm vorherbestimmt nach seinem
gnädigen Willen: zum Lobpreis seiner herrlichen
Gnade, mit der er uns in dem Geliebten beschenkt
hat.» (Eph 1, 3—6). Das ist ein Text, den wir bei Dom
Marmion auf bald allen Seiten antreffen, in den
verschiedensten Variationen. Ein anderer Text ist Rom 8,
29—30:
«Denn die Er voraus-ersehen, die hat Er auch
vorausbestimmt, nach dem Bilde seines Sohnes gestaltet zu
werden, damit er der Erstgeborene unter vielen Brüdern

sei; und die Er voraus-bestimmte, die hat Er auch
gerufen; die Er gerufen, hat Er gerecht gemacht; und
die Er gerecht gemacht, denen hat Er auch die
Herrlichkeit geschenkt.»

Diese und andere ähnliche Schriftstellen eröffnen

gewaltige Perspektiven und das Geheimnis
Christi leuchtet in seiner ganzen Fülle auf.
Gott hat einen unwiderruflichen Plan, der die

ganze Geschichte des Heiles und der Welt
bestimmt: Unsere Erwählung als Kinder Gottes.
Von der durchdringenden Erfassung der
Einfachheit des Planes Gottes: «Alles, was im
Himmel und auf Erden ist, in Christus, dem
Haupte, neu zusammenzufassen» (Eph 1, 10;
«instaurare omnia in Christo», war ja übrigens
die Devise von Papst Pius X., der Dom
Marmion sehr schätzte), kommt die ausserordentliche

Kraft der Spiritualität des grossen Abtes.

Gott will aus Christus das Haupt seiner Schöpfung

machen. Immer und immer wieder kommt
Abt Marmion auf einen Paulustext zurück, der
diesen Plan Gottes noch näher bestimmt: «Von
Gott kommt es, dass ihr in Christus Jesus seid;
und er ist uns die verkörperte Weisheit Gottes
geworden, Urheber der «Gerechtigkeit», Heili¬

gung und Erlösung, damit, wie geschrieben
steht, «wer sich rühmen will, im Herrn sich
rühme».» (1 Kor 1, 30). Unser ganzes geistliches

Leben hängt davon ab, mit welcher
Vollkommenheit wir diese Grundprinzipien verstehen

und sie zum Fundament unserer Heiligkeit
setzen.
Das ist also der Plan Gottes: Das göttliche
Leben, das in Fülle Jesus Christus mitgeteilt ist
und durch Ihn den Gliedern seines mystischen
Leibes:
«Ja, von seiner Fülle haben wir alle empfangen,

Gnade über Gnade» (Joh 1, 16, ein anderer

Lieblingstext von Dom Marmion).
1896 schrieb er an eine Klosterfrau:

«Ich möchte diese Wahrheit mit goldenen Buchstaben
in Dein Herz einprägen: Die Grösse unseres persönlichen

Elends bedeutet beinahe so viel wie nichts; wir
sind unendlich reich in Jesus Christus, wenn wir durch
die Gnade mit ihm vereinigt sind, wenn wir uns auf
ihn stützen, wenn wir mit felsenfestem und lebendigem

Glauben beharrlich bekennen, dass sich der ganze
Wert unserer Gebete und aller unserer Handlungen
von seinen Verdiensten herleitet, die in uns sind. Dies
'alles ist in den beiden Schriftstellen enthalten: 'Ohne
mich könnt ihr nichts tun'; und: 'Ich vermag alles in
dem, der mich stärkt.'»

Wie teilt uns Jesus sein göttliches Leben mit?
Indem er uns ihm ähnlich macht: zu Kindern
Gottes. Die Quelle von allem ist diese Gottes-
kindschaft. Die Quelle dieser Gotteskindschaft
aber ist der Glaube an Jesus Christus und das
Sakrament des Glaubens: die Taufe. Es folgt
daraus: Die Wurzel christlicher Heiligkeit ist
die Taufe (analog für die Mönche in deren
Verlängerung, die Profess).

«Dieser Glaube an Jesus Christus ist nicht die blosse
theoretische Annahme seiner Gottheit, es ist ein
praktischer Glaube, der uns in Anbetung zu seinen Füssen
niederwirft wie den Blindgeborenen: 'Ich glaube, Herr.
Und er fiel ihm zu Füssen und betete ihn an' (Joh
9,38). Es ist ein Glaube, der sich in der Hoffnung und
in der Liebe weiterentfaltet, der immer zunimmt, bis
Jesus das Leben und die einzige Quelle unseres Tuns
wird: 'Ich lebe — nein, nicht mehr ich, sondern Christus

lebt in mir' (Gal 2, 20).»



73

Unsere Heiligkeit: Leben als Kinder des
himmlischen Vaters
«All unsere Heiligkeit besteht in der Entfaltung

dieser Gnade der Gotteskindschaft, bis wir
zur «vollen Mannesreife, zum Vollmass der
Lebenshöhe Christi gelangen» (Eph 4, 13).» Das
grundlegende Axiom Dom Marmions lautet:
«Unsere ganze Heiligkeit besteht darin: Das
aus Gnade zu werden, was Jesus Christus von
Natur aus ist, nämlich: Kind Gottes.»
Dom Marmion erzählte, wie er als Weltpriester
mit einem «fertigen geistlichen Leben, mit
seinen Methoden und Praktiken, ins Kloster
eintrat, und man ihm bald dieses «Gebäude»
zertrümmerte.

«Viele Menschen, selbst in den Klöstern oder
unter den Geistlichen, machen sich einen
falschen Begriff von Heiligkeit. Sie verwechseln
Heiligkeit mit den Methoden, Systemen und
Praktiken. Aber wahre Weisheit verlangt, dass
wir nicht versuchen, aus uns selbst die «Architekten»

unserer Vollkommenheit zu sein,
sondern uns der Weisheit Gottes anzuvertrauen.»

Dom Marmion ist in seinem Leben vielen
engen, gequälten und klagenden Menschen begegnet.

Sie waren nur auf sich selber bezogen. Der
Einbruch Christi in ihr Leben hat sie von sich
selber frei und innerlich weit gemacht.
Hier liegt das Charisma dieses geistlichen Lehrers:

Er befreit, dadurch, dass er ein ganz einfaches,

aber durchaus biblisches und authentisch
christliches Heiligkeitsideal aufzeigt:
«Ich habe zeigen wollen, dass die christliche
Vollkommenheit in nichts anderem besteht als
in dem Ergriffenwerden unseres Lebens durch
Christus.»
In Notizen Dom Marmions fand man folgende
Gleichung:
«Heiliger Kind Gottes.» Was gäbe es Einfacheres

— und Schwierigeres?
Abt Marmion betonte ständig, dass unsere
Heiligkeit Jesus Christus ist, seine Verdienste, so
wie wir im Gloria beten: «Du allein bist der
Heilige» (oder im zweiten Hochgebet: «Quell

aller Heiligkeit»), Christus ist das Modell unserer

Heiligkeit (nach Thomas von Aquin, dem
hier Dom Marmion folgt, die exemplarische,
satisfaktorische, meritorische, imperatorische
Wirk- und Finalursache) in seiner Person und
in seinem Werk.
Eine weitere Konsequenz, die Dom Marmion
zieht:
Die Stufen unseres geistlichen Lebens bemessen

sich nach unserer Gleichförmigkeit mit
Christus. «Je mehr Gott seinen Sohn in jedem
von uns sieht, desto mehr überhäuft er uns mit
seinen Gaben.» Der Christ muss ein zweiter
Christus werden: «Christianus, alter
Christus.»

Jetzt müsste man lange über Aszese und Busse
reden, denn Christus gleichförmig werden,
heisst mit ihm sterben (der Sünde, den bösen
Neigungen, dem «alten Menschen» sterben)
und mit ihm leben und das ganz konkret, im
täglichen Leben.
Gott bietet uns dazu wertvolle Hilfen an: Die
Kirche, der mystische Leib Christi, die Sakramente

usw. Jedes Sakrament gibt uns eine
Gnade, die auf ein Bedürfnis unseres geistlichen

Lebens abgestimmt ist. So ist etwa die
Wirkung der hl. Eucharistie uns zu einem
«zweiten Christus» zu machen, in uns immer
mehr Christus zu formen, sie «christifi-
ziert».

Der Primat der Liebe in unserem geistlichen
Leben
Die Geschichte der christlichen Spiritualität
kennt zwei Wege, um zur höchsten Vollkommenheit

zu gelangen: Durch Aszese und
Verzicht oder durch Liebe. Dom Marmion wählte
den zweiten Weg: «Dieser Weg ist der kürzeste,

es ist derjenige, den Jesus empfohlen hat:
«Dies ist das grösste und erste Gebot» (Mt
22, 38)». Mit dem hl. Augustinus wiederholte
er gerne: «Liebe, und tue, Vas du willst!»

Die Liebe ist das Hauptmittel und das Mass unserer
Vereinigung mit Gott. «Versuchen wir zu jenen zu



74

Die heilige Regel ist die Seele des benediktinischen Lebens.

Aus ihr schöpft Dom Marmion, der durch seine theologischen
Studien und seine früheren Aufgaben für ein tiefes

Verständnis des Werkes des heiligen Benedikt vorbereitet war,
herrliche geistliche Unterweisungen für den Gebrauch
der Mönche. Er weiss es : Die Regel ist das Evangelium des

Mönches, die besondere Gestalt seiner Heiligkeit. Nach
ihr wird er beurteilt werden. Für diese Regel hat Dom Columba
eine wirkliche Verehrung. Immer wieder sagt er seinen

Söhnen: «Ihr bestes Lob ist die Unzahl von Heiligen,
die sie gebildet hat».

P. Philipon O.P.



'»M. UtxfiîK/i S'y



76

gehören, die alles aus einem Antrieb der Liebe vollziehen.

Aus Pflicht arbeiten ist gut, aus Liebe handeln ist
indes unendlich besser. Die Liebe ist das grosse Mittel,

um rasche Fortschritte zu machen, denn sie bringt
in uns alle Tugenden hervor und beseitigt alle Hindernisse

gegen das göttliche Wirken.»
Mit seinen Erfahrungen als Seelenführer hat Abt Mar-
mion immer mehr die entscheidende Bedeutung der
Liebe im Christentum erfasst: «Unser Herz ist für die
Liebe geschaffen. Wir haben ein unermessliches
Bedürfnis zu lieben. Je reicher einer von Natur ist, je
fähiger, grosse Dinge zu leisten, desto mehr braucht er
Liebe. Die Liebe unterscheidet das Kind vom
Knecht, und die Liebe entspricht unserer Eigenschaft
als Kind so, wie die Furcht unserer Eigenschaft als
Geschöpf entspricht. Wie nun die Kindschaftsgnade
unsere Natur fast unendlich über sich selbst erhebt, so
erhebt die Liebe unser Leben und macht es übernatürlich,

wodurch es seinen ganzen Wert empfängt.»
Dom Marmion hatte ein Gespür für die Bedürfnisse
der Seelen, die ihm anvertraut waren. Immer aber
'suchte er die Freiheit des Einzelnen mit Gott zu achten:

«Das Beste ist für jeden, den Eingebungen des Heiligen

Geistes zu folgen. Es ist unmöglich, eine Regel
festzulegen. Wollte man das Kommen Christi an einen
ganz fertigen Rahmen binden, dann würde man sein
Wirken beeinträchtigen und unsere persönliche
Andacht behindern Vergessen Sie jedoch nie, dass
jeder seine Persönlichkeit besitzt. Unter Ihnen gibt es
nicht zwei, die sich gleichen. Gott passt sich dem
Charakter eines jeden an.»

Abschliessend doch noch ein paar Gedanken
zum benediktinischen Ideal Dom Mar-
mion's.

Das benediktinische Ideal
Nicht weniger als das Ideal jeden christlichen
Lebens, konnte sich Abt Columba Marmion
das monastisch-benediktinische Ideal ohne
Christus vorstellen: «Wie ich es oft gesagt habe,
ist der Orden des hl. Benedikt nichts anderes
als die Entfaltung des christlichen Lebens in
seiner ganzen Weite Unser Leben muss der
vollkommene Ausdruck des Evangeliums sein.»
So wie für jeden Christen die Vollkommenheit
darin liegt, Christus wieder zu erzeugen, so
«soll der Benediktiner ein Nachahmer Christi
sein, aber wie der hl. Benedikt». Nach Dom
Marmion lag das grosse Genie des hl. Benedikt

darin oder vielmehr seine providentielle

Sendung, in der Kirche «jenes einzigartige
Suchen Gottes zu organisieren.» Daher legt Dom
Marmion der Benediktinerabtei einen strengen
Masstab an:

«Eine benediktinische Abtei ist weder eine Universität
noch eine Akademie, auch nicht einmal ein Haus, in
dem man Missionare und Prediger ausbildet. Es ist
'eine Schule der Heiligkeit... Ich achte und bewundere

die Kunst und die Wissenschaft. In den Klöstern
unseres Ordens hat es immer Künstler und Gelehrte
gegeben; man hat die Kunst und das Wissen stets in
Ehren gehalten Aber das ist nicht das Ziel unseres
benediktinischen Lebens. Zu uns kommt man einzig,
um Gott zu suchen. Wenn Sie deswegen kommen,
dann öffne ich weit des Klosters Tor und das meines
Herzens. 'Gott suchen', das ist unser einziges Ziel. .»

Zwei Züge charakterisieren in den Augen von
Dom Marmion die geistliche Physiognomie des
hl. Benedikt: «Ein grosser Geist der Anbetung
und eine sehr grosse Liebe.»
Dom Marmion zeigte trotz allem ein grosses
Verständnis für die vielfachen geschichtlichen
Formen der Verwirklichung des benediktinischen

Ideals: «Wofern nur unweigerlich am
Wesentlichen festgehalten wird Wenn aber
die wesentlichen Dinge nicht mehr geachtet
werden, dann ist man kein Benediktiner mehr.
Man kann das Skapulier und den Habit tragen
und ist doch kein Benediktiner mehr Das
benediktinische Leben kann nur mit der
benediktinischen Ordnung bestehen.»
Was versteht Dom Marmion unter wesentlichen

Dingen? Dasselbe wie der hl. Benedikt im
Kap. 58 seiner Regel: Gott suchen, Primat des

Gotteslobes, klösterlicher Tugendwandel (con-
versatio morum), «Zerknirschung des
Herzens», Demut, Gehorsam, Opfer, Treue durch
Liebe usw.

Zum Opus Dei:
«Das Opus Dei ist das Erbe unseres Ordens;
wir müssen es über alles übrige schätzen. Wir
sind vor allem dafür da, dieses «Werk» zu
vollziehen, wir haben die Ehre, um den Thron Gottes

zu stehen. Die anderen Orden können sich
um andere Dinge kümmern, wir hingegen dtir-



77

fen dem Göttlichen Offizium nichts vorziehen,
«nihil operi Dei praeponatur».»
Das Opus Dei, wiederholte Abt Marmion, «ist
die grosse Sache, die Gott uns anvertraut, die er
von uns erwartet und für die er uns abseits
gestellt hat. Wir singen das Lob Gottes.»

Zum «Gut des Gehorsams»:
Dom Marmion hat uns ein vertrauliches
Geständnis hinterlassen, für das wir vielleicht
heute nicht mehr so Verständnis haben (-oder,
das uns beschämt):
«Ich kann sagen, dass ich Mönch wurde, um
gehorchen zu können. Ich war Professor, ich
bekleidete, obwohl noch sehr jung, eine ehrenvolle

Stellung. Ich hatte Erfolg, besass Freunde,
die mir überaus teuer und verbunden waren, —
aber ich hatte keine Gelegenheit zu gehorchen.
Ich wurde Mönch, weil mir Gott die Schönheit
und Erhabenheit des Gehorsams geoffenbart
hat.»
Wer das Leben Dom Columba Marmions etwas
kennt, weiss, wie hart er im klösterlichen
Leben mit dem Gehorsam Bekanntschaft machen
musste. 1923, am Tage nach dem Tod von
Columba Marmion, bezeugte Dom Robert von
Kerchove, Abt vom Mont-César in Löwen, vor
den Nonnen von Maredret: «Was seinen
Gehorsam betrifft, so kann ich behaupten, dass
ich nie einen gehorsameren Mönch gehabt habe
als ihn» (gerade unter seinem Abbatiat
erreichte der Gehorsam Dom Marmions
vielleicht manchmal die Stufe des Heroismus!).
Wie motiviert Dom Marmion diese Bedeutung
des Gehorsams für sein Leben? «Ich habe eine
Erleuchtung empfangen, die mich verstehen
lässt, dass für einen Benediktiner der Gehorsam

alles ist. Abtötung oder lange Gebete oder
die Messe können unmöglich werden und sehr
wenig oder gar keine Früchte hervorbringen.
Der vollkommene Gehorsam kann an die Stelle
von allem treten. Ich empfinde einen grossen
Frieden, wenn ich die Dinge von diesem
Gesichtspunkt aus ansehe.» Oder: «Der Gehorsam

ist der erhabenste Anbetungsakt, den der

Mensch Gott darzubringen vermag. Er war das
Geheimnis der Existenz Christi. Alle für uns
durch Jesus Christus gewonnenen Gnaden
verdanken wir seinem Gehorsam: «Siehe, ich komme,

um deinen Willen zu tun, o Gott, und
dein Gesetz trag ich inmitten meines Herzens

(Hebr 10, 7; Ps 39, 9)» (dieses Zitat
aus dem Hebräerbrief: «Ecce venio ...»
betete Dom Marmion jeden Morgen beim Aufstehen).

An einer anderen Stelle erklärt Dom Marmion
deutlicher, warum der Gehorsam für einen
Benediktiner alles ist:
«Nach den Worten des hl. Benedikt «unterwirft

sich der Mönch aus Liebe zu Gott in
vollkommenem Gehorsam dem Oberen». Der
Gehorsam ist der adäquate Ausdruck der Liebe.
Das ist entscheidend, der benediktinische
Gehorsam ist ein Gehorsam aus Liebe.»

Zur brüderlichen Liebe:
Nach seinen Worten ist die Liebe das «Barometer»

für den Eifer einer Kommunität und für
die Heiligkeit einer Seele. Die Liebe ist ja das
Gesetz der christlichen Gemeinschaft und die
Seele eines Klosters. «Der wahre Mönch tut
allen Gutes, wie wenn es für Christus selber
wäre Wer die Menschwerdung annimmt,
weiss, dass Gott im Nächsten ist; wenn wir
Gott nicht unter der Gestalt lieben, in der er
gegenwärtig ist, können wir ihn auch nicht in
der Heiligkeit lieben, darin er sich verbirgt.»
Abt Marmion reagierte heftig gegen eine nur
vage Herzensneigung «in Gott»; «Nein: Wir
müssen lieben wie Gott selber. Nun aber richtet

sich die Liebe Gottes an jeden einzelnen auf
eine persönliche Weise Man begnügt sich
nicht mit einer Liebe 'in globo'. So sollen wir
auch unseren Nächsten nicht auf eine rein
abstrakte und allgemeine Weise lieben, als wären
alle unsere Brüder 'Krautköpfe' ...»
Diese skizzenhaften Ausführungen haben uns
immerhin gezeigt, wie ein Grundzug das ganze
Leben und Werk des heiligmässigen Abtes
Dom Columba Marmion beseelt: Unsere Got-



78

teskindschaft. Deshalb hat man ihm den Titel
»Lehrer der göttlichen Kindschaft» (Le docteur

de l'adoption divine) zugelegt. Diese
Botschaft bringt ihn in die Nähe der hl. Theresia
von Lisieux, um deren Seligsprechung sich
Dom Marmion übrigens 1911 beim Hl. Stuhl
einsetzte. Gewiss, Dom Marmion spielt heute
nicht mehr die Rolle, die er vielleicht noch vor
20 Jahren hatte. Seine Sprache und seine
Denkschemen mögen uns heute etwas fremd
vorkommen. «Kind» Gottes sein und genannt werden

mag uns nach dem II. Vatikanum nicht
mehr so ganz behagen. Und dennoch trifft man
immer wieder Menschen jeglichen Standes, die
Dom Marmion verehren und denen er Führer
auf dem Weg zu Gott ist. Wer es versteht von
der Schale zu abstrahieren und vordringt ins
Innere, der entdeckt in der einfachen und
erhabenen Frömmigkeit Dom Marmions etwas vom
reinen Hauch des Evangeliums und der
ursprünglichen Frömmigkeit der Kirche. Die
Spiritualität Dom Marmions wirkt befreiend —
heute noch! Sie ist einfach und schlicht und
wurde gegen sein Lebensende so einfach, dass

er oft nur mehr sagte und bezeugte: «Für mich
ist Jesus Christus alles.» Ist das nicht ein Ideal,
das zeitlos ist?

Einfluss und Bedeutung des

Werkes von Dom Marmion
für die Spiritualität unseres
Jahrhunderts
Fr. Rudolf Elmer.

In der Einleitung zu seinem neuesten Buch
«une nouvelle Pentecôte?» bestätigt Kardinal
Suenens, was Gelehrte schon früher über Dom
Marmion behaupteten, wie etwa der
Dominikanertheologe P. M. Philipon: «Wenn man einmal

die Geschichte der Frömmigkeit des 20.
Jahrhunderts schreiben sollte, wird man mit
Dom Marmion beginnen müssen. Ihm
verdankt man weithin die Rückkehr zur ursprünglichen

Wahrheit des Christentums, zu Christus,
dem Urbild und der einzigen Quelle unseres
Lebens» (1).
Natürlich gab es auch andere Vorläufer dieser
neu aufbrechenden Christozentrik, wie Scheeben,

P. Faber und Msgr. Gay, aber keiner hatte
einen solchen Einfluss in der ganzen Welt wie
Dom Marmion. Dass dies keine leere Behauptung

ist, beweisen folgende Tatsachen: 1923,
im Todesjahr Dom Marmions, erreichte «Christus,

das Leben der Seele» (1917) die 17.
französische Auflage, «Christus in seinen Geheimnissen»

(1919) die 9. und «Christus, unser
Ideal» in wenigen Monaten die 3. Seine Werke
wurden ins Deutsche, Englische, Flämische,
Polnische, Spanische, Portugiesische, Italienische,

Katalanische und Ungarische übersetzt.


	Die Quellen und Grundzüge der Spiritualität von Abt Columba Marmion

