Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 3

Artikel: Die Quellen und Grundzuge der Spiritualitat von Abt Columba Marmion
Autor: Altermatt, Alberich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Quellen und Grundziige
der Spiritualitit von
Abt Columba Marmion

P. Alberich Altermatt

Beniitzte Literatur:

Nebst den Biichern von Dom Marmion, benutzte ich
vor allem:

P. Marie-Michel Philipon, Die geistliche Lehre Dom
Marmions (aus dem Franz. iibers. von R. M. Flaig),
Herder Freiburg 1955. Die meisten Zitate stammen
aus diesem Buch.

Ferner: Dom Raymond Thibaut, Columba Marmion.
Ein Meister des Lebens in Christo (iibers. v. P. Igna-
tius Rollenmiiller OSB), Buch-Kunstverlag Ettal
1954.

Dom Raymond Thibaut, L’idée maitresse de la doc-
trine de dom Marmion, Editions de Maredsous
1947.

Die Revue «La vie spirituelle» No 325 vom Januar
1948 ist mit sehr wertvollen Beitrigen von Theologen
und Monchen Dom Marmion gewidmet. Ebenfalls die
«Revue monastique» No 151 von 1958.

Die Bibelstellen werden nach der Uebersetzung von
Otto Karrer zitiert.

Nach einem kurzen Einblick in Leben, Werk
und Bedeutung von Dom Columba Marmion,
mochten wir uns vertraut machen mit einigen
Lieblingsthemen seiner geistlichen Lehre.
Vorerst aber wollen wir erfahren, aus welchen
Quellen Dom Marmion so reichlich geschopft
hat.

1. Die Quellen seiner Spiritualitiit

Dom Marmion verwahrte sich: «Meine Lehre
ist nicht von mir («non est mea doctrina» Joh.
7, 16). Ich habe sie aus dem Evangelium, aus
den Aposteln, aus den Lehren der Ueberliefe-
rung und der heiligen Regel geschopft.»

Die Heilige Schrift

Dom Marmion hatte eine richtige Leidenschaft
fiir das Wort Gottes in der Bibel. Von den
Evangelien sprach das Johannesevangelium am
meisten in sein Herz. Eine ganz besondere Zu-
neigung zeigte er zu den Briefen des hl. Pau-
lus, die er eifrig studierte, meistens im Urtext.
Die grossen Themen der Paulusbriefe werden
bald zu seinen ureigensten Ueberzegungen und
Gedanken. Dom Marmion sah Christus und
seine Geheimnisse mit den Augen des hl. Pau-
lus.

Die Lehren der Ueberlieferung

Dom Marmion liebte die Tradition der Kirche,
vor allem die Lehren der Viter und der Konzi-
lien. Unter den Kirchenvitern bevorzugte er
den hl. Augustinus, den hl. Gregor den Gros-
sen und den hl. Bernhard von Clairvaux (vgl.
sein Buch «Sponsa Verbi»). Er vertiefte sich in
die Schriften der grossen Monche und Nonnen
der benediktinischen Mystik und Spiritualitit,
las daneben aber auch Theresia von Avila, Jo-
hannes vom Kreuz und Franz von Sales. Als
Professor fiir Dogmatik bedeuteten ihm die
Dogmen der Kirche mehr als nur starre For-
meln. Er hatte eine lebendige Beziehung zu
ihnen. In der Theologie war sein Meister der hl.
Thomas von Aquin, dessen Werk er nicht nur



70

studierte und meisterhaft erklirte, sondern oft
auf den Knien meditierte. Dom Marmion hatte
eine hohe Auffassung von Theologie: «Die
Theologie ist die Entfaltung des Glaubens im
Gebet.» Von dieser heiligen Wissenschaft ver-
langt er vor allem, «dass sie ihn Gott durch die
Liebe beriithren lasse.» So vollendet sich das
Studium bei diesem kontemplativen Monch
(und bei seinen Studenten, die nach seinen
Vorlesungen spontan in die Kapelle gingen) im-
mer in der Anbetung. Aus seiner Vorlesungsti-
tigkeit entstand das erste Buch «Christus, unser
Leben».

Die heilige Regel

Der vorbildliche Abt meditierte stindig die Re-
gel des hl. Benedikt, kommentierte sie seinen
Monchen mit viel Glut und vor allem: Er lebte
sie selber beispielhaft. Die Einfachheit christli-
cher Vollkommenheit in der Schule des hl. Be-
nedikt hat ihn immer zum Staunen gebracht.
«Im Grunde meines Herzens hege ich die
Ueberzeugung, dass die Lehre unseres heiligen
Vaters, die ganz durchdrungen ist vom Geiste
des Evangeliums, den Menschen bis zur héch-
sten hienieden zugénglichen Stufe der Vollkom-
menheit fithren kann.» Nach ihm hat uns der
hl. Benedikt die grossen Schitze des Christen-
tums zur Verfiigung gestellt, da er sich in ein-
zigartiger Weise dem Plane Gottes anzupassen
wusste und durch Christus alles zu Gott zu-
riickfiihrt. Als Abt erzédhlte er einmal: «Als ich
Novize war, gab mir der Abt ein Exemplar der
Regel und sagte zu mir: «Darin werden Sie al-
les finden». Ich wollte es damals kaum glau-
ben. Jetzt (1916) bin ich auf Grund der Erfah-
rung ganz davon iiberzeugt . .. Sie gestaltet im
Monch den Christen nach dem lebendigen Bild
Christi.»

In der heiligen Regel fand Dom Marmion viele
seiner Themen fiir Konferenzen und Exerzitien-
vortriage: Demut, Zerknirschung des Herzens,
Gehorsam, Primat der Liebe, Opus Dei, stiandi-
ges Gottsuchen, Anbetung, Einfachheit, Dis-
kretion usw. (Vgl. die Frucht dieser Konferen-

zen, das Buch «Christus unser Ideal»). Die Re-
gel des hl. Benedikt verehrte er geradezu und
pflegte zu sagen: «Ihr hochstes Lob ist die un-
zihlbare Schar von Heiligen, die sie geformt
hat.»

Die monastische Liturgie

Aus seiner irischen Heimat brachte Dom Mar-
mion eigentlich nicht viel Verstdndnis fiir die
Liturgie mit. Er hat sie erst im feierlichen Rah-
men seiner Abtei Maredsous entdeckt und lie-
ben gelernt. Sie wurde zum Zentrum seines Le-
bens. Der Zyklus des Kirchenjahres machte ihn
immer vertrauter mit den Geheimnissen Jesu
Christi. Die Liturgie machte ihn bekannt mit
den hl. Texten der Schrift und der Kirchenvi-
ter und oft hat ihn erst in dieser sakralen At-
mosphire der Liturgie eine Schriftstelle richtig
«getroffen». In feierlichen Zeremonien fiihlte er
sich so ganz wohl. Die erhabene Feier von
Ostern, die in Maredsous immer in festlichster
Entfaltung begangen wurde, brachte ihm jedes-
mal die erhabene Grosse unserer Gotteskind-
schaft und die Reichtiimer der Kindschafts-
gnade neu ins Bewusstsein. Die Liturgie er-
scheint ihm als «die den Seelen am besten an-
gepasste Nahrung.» Aus den Inspirationen und
Lehren, die ihm die Liturgie in reichstem Mass
anbot, entstand das dritte Buch: «Christus in
seinen Geheimnissen» (vgl. das franzosische
Biichlein «Paroles de Vie en marge du missel»,
Ausschnitte aus dem genannten Buch als Kom-
mentar zum Missale).

Die personliche Erfahrung

In diesem lebendigen Rahmen einer Benedikti-
nerabtei konzipierte er langsam seine Spirituali-
tat, die er an den tiefsten Quellen des Christen-
tums fasste. Eine ganz entscheidende Quelle ist
seine eigene Gotteserfahrung in Christus.

Dom Marmion war ein grosser Beter. Wie viele
Stunden hat er ganz allein vor dem Tabernakel
zugebracht oder sich schon lange vor Beginn
des Chorgebetes in seinem Chorstuhl kniend
auf die Feier des Gotteslobes vorbereitet! Das



Gebet ist entscheidend an der Formung seiner
geistlichen Lehre beteiligt. Im Gebet oder in
dessen Atmosphidre erhielt er die meisten sei-
ner «Erleuchtungen» (lumiére). Diesem Aus-
druck begegnet man oft und oft in seinen Wer-
ken. Damit meinte er nicht Visionen oder
Auditionen (davon distanzierte er sich be-
wusst!), sondern, das, was sich als Ergebnis sei-
ner Meditation erwiesen hat oder eine (plotz-
liche) Eingebung, eine Intuition. Eine solche
«Erleuchtung», die massgebend sein Leben
pragte, muss kurz berichtet werden.

«Eines Tages musste er aus dem Studiersaal wegge-
hen (1878). Im Augenblick, da er ihn wieder betreten
wollte, hatte er plotzlich, ohne durch irgend einen
dusseren Umstand dazu veranlasst, «eine Erleuchtung
iiber die Unendlichkeit Gottes». Die unaussprechliche
Wirklichkeit, die der Name Gott zugleich verbirgt und
kiindet, schien sich ihm zu offenbaren. «Diese Er-
leuchtung wihrte nur einen einzigen Augenblick», war
aber so lebendig und so michtig, durchdrang so sehr
seinen Geist, dass er das unabweisbare Bediirfnis
fithlte, sich sogleich in stummer Anbetung vor der
gottlichen Majestat niederzuwerfen». Diese Gnade
blieb ihm «sozusagen stets gegenwairtig»; er sprach
von ihr nicht ohne Riihrung und Dankbarkeit, selbst
noch in den letzten Jahren seines Lebens.» (Aus
Columba Marmion. Ein Meister des Lebens in
Christo, S. 32/33). Viele seiner Sitze beginnen mit
«Ich hatte eine Erleuchtung», «ich habe erfasst», «ich
habe gesehen», «ich wurde ergriffen» usw. Diese per-
sonlichen Noten — und vor allem die Erfahrungen,
die dahinter stehen — geben dem Werk Dom
Marmions einen eigenen Reiz.

Zwei Erfahrungen (auf menschlicher Ebene)
gingen ihm vor allem nahe. Zunichst die Tiefe
menschlichen Elends und die Armseligkeit un-
seres Wesens, die er in vielen schweren Stun-
den auskosten musste (vgl. seine Tagebuch-
Aufzeichnungen!). Seine Haltung aber war:
Grenzenloses Vertrauen auf die gottliche Barm-
herzigkeit und die Verdienste Jesu Christi. Die
zweite Erfahrung war die Grosse und Macht
des Gehorsams, der ausmiindet in totale Hin-
gabe an Gott.

Fiir Abt Columba Marmion ist Jesus Christus
der alles anziehende Pol. In seinen letzten
Exerzition fiir Priester sagte er — es war sein

71

Testament — : «Fiir mich ist das ganze geist-
liche Leben: Jesus Christus.»

2. Grundziige seiner Spiritualitit

Das Wesen jedes Menschen und vor allem eines
Heiligen ist charakterisiert durch seine Art zu
lieben.

P. M. Philipon, ein Konzilstheologe und be-
kannter Thomist, hatte sich als Dominikaner
(in den fiinfziger Jahren war so etwas ein rich-
tiges Ereignis!) intensiv mit dem Leben und der
Lehre des Benediktinerabtes Marmion ausein-
andergesetzt und lebte daher fiir kurze Zeit in
den benediktinischen Gemeinschaften, in de-
nen Dom Marmion wirkte. In der Einleitung
seiner Studie «Die geistliche Lehre Dom Mar-
mions» schreibt er folgendes:

«Ich werde nie vergessen, mit welchem Ton der
Ueberzeugung Frau Cicilie von Hemptinne, die Aeb-
tissin und Griinderin von Maredret, die mit Marmion
in einem aussergewdhnlichen Grad von Vertrautheit
verbunden war, mir eines Tages sagte:

Fiir Christus hatte er ein Charisma. Hierin liegt das
‘Geheimnis und die einzigartige Kraft, die aus ihm

einen der grossen Meister des geistlichen Lebens unse-
rer Zeit gemacht haben.»

Der wichtigste Zug der Spiritualitit von Dom
Marmion, die Christozentrik, erscheint bereits
in seinen Buchtiteln. Alle beginnen mit: «Chri-
stus . .. ». Rufen wir uns noch einmal in Erin-
nerung, dass das zur Zeit, wo Dom Marmion
schrieb, gar nicht selbstverstandlich war und
manchen geradezu als «Revolution» vor-
kam. ..

Aus der Fiille der Themen Dom Marmion’s:
Grosse unserer Gotteskindschaft, unendliche
Reichtiimer der heiligmachenden Gnade, iiber-
natiirlicher Charakter unserer Heiligkeit,
Glaube und Taufe als Wurzel unseres Lebens,
unsere Schwachheit, die unendlichen Verdien-
ste Yesu Christi, die Tugenden der Christen und
Monche usw. konnen hier selbstverstandlich
nur eine Auswahl und ein paar Grundziige ge-
boten werden.



72

Unsere Erwdhlung als Kinder Gottes

Die fundamentale Intuition, die zur Grundidee
seiner geistlichen Synthese wurde, erhielt Abt
Marmion aus dem ersten Kapitel des Epheser-
briefes:

«Gepriesen sei Gott, der Vater unseres Herrn Jesus
Christus, der uns mit himmlischen Werten gesegnet
hat in Christus: mit aller Segnung durch den Heiligen
Geist. Er hat uns ja schon vor Anbeginn der Welt in
jhm erwihlt, dass wir heilig und makellos vor ihm
seien in der Liebe, und hat uns durch Jesus Christus
zur Kindschaft in ihm vorherbestimmt nach seinem
gnadigen Willen: zum Lobpreis seiner herrlichen
Gnade, mit der er uns in dem Geliebten beschenkt
hat.» (Eph 1, 3—6). Das ist ein Text, den wir bei Dom
Marmion auf bald allen Seiten antreffen, in den ver-
schiedensten Variationen. Ein anderer Text ist R6m 8,
29—30:

«Denn die Er voraus-ersehen, die hat Er auch voraus-
bestimmt, nach dem Bilde seines Sohnes gestaltet zu
werden, damit er der Erstgeborene unter vielen Brii-
dern sei; und die Er voraus-bestimmte, die hat Er auch
gerufen; die Er gerufen, hat Er gerecht gemacht; und
die Er gerecht gemacht, denen hat Er auch die Herr-
lichkeit geschenkt.»

Diese und andere #dhnliche Schriftstellen eroff-
nen gewaltige Perspektiven und das Geheimnis
Christi leuchtet in seiner ganzen Fiille auf.

Gott hat einen unwiderruflichen Plan, der die
ganze Geschichte des Heiles und der Welt be-
stimmt: Unsere Erwidhlung als Kinder Gottes.
Von der durchdringenden Erfassung der Ein-
fachheit des Planes Gottes: «Alles, was im
Himmel und auf Erden ist, in Christus, dem
Haupte, neu zusammenzufassen» (Eph 1, 10;
«instaurare omnia in Christo», war ja iibrigens
die Devise von Papst Pius X., der Dom Mar-
mion sehr schitzte), kommt die ausserordent-
liche Kraft der Spiritualitit des grossen Ab-
tes.

Gott will aus Christus das Haupt seiner Schop-
fung machen. Immer und immer wieder kommt
Abt Marmion auf einen Paulustext zuriick, der
diesen Plan Gottes noch nidher bestimmt: «Von
Gott kommt es, dass ihr in Christus Jesus seid;
und er ist uns die verkorperte Weisheit Gottes
geworden, Urheber der «Gerechtigkeit», Heili-

gung und Erlosung, damit, wie geschrieben
steht, «wer sich riithmen will, im Herrn sich
rithme».» (1 Kor 1, 30). Unser ganzes geistli-
ches Leben hdngt davon ab, mit welcher Voll-
kommenheit wir diese Grundprinzipien verste-
hen und sie zum Fundament unserer Heiligkeit
setzen.

Das ist also der Plan Gottes: Das gottliche Le-
ben, das in Fiille Jesus Christus mitgeteilt ist
und durch Thn den Gliedern seines mystischen
Leibes:

«Ja, von seiner Fiille haben wir alle empfan-
gen, Gnade iiber Gnade» (Joh 1, 16, ein ande-
rer Lieblingstext von Dom Marmion).

1896 schrieb er an eine Klosterfrau:

«Ich mochte diese Wahrheit mit goldenen Buchstaben
in Dein Herz einprigen: Die Grosse unseres personli-
chen Elends bedeutet beinahe so viel wie nichts; wir
sind unendlich reich in Jesus Christus, wenn wir durch
die Gnade mit ihm vereinigt sind, wenn wir uns auf
ihn stiitzen, wenn wir mit felsenfestem und lebendi-
gem Glauben beharrlich bekennen, dass sich der ganze
Wert unserer Gebete und aller unserer Handlungen
von seinen Verdiensten herleitet, die in uns sind. Dies
falles ist in den beiden Schriftstellen enthalten: *Ohne
mich konnt ihr nichts tun’; und: ’Ich vermag alles in
dem, der mich starkt.’»

Wie teilt uns Jesus sein gottliches Leben mit?
Indem er uns ihm dhnlich macht: zu Kindern
Gottes. Die Quelle von allem ist diese Gottes-
kindschaft. Die Quelle dieser Gotteskindschaft
aber ist der Glaube an Jesus Christus und das
Sakrament des Glaubens: die Taufe. Es folgt
daraus: Die Wurzel christlicher Heiligkeit ist
die Taufe (analog fiir die Monche in deren Ver-
langerung, die Profess).

«Dieser Glaube an Jesus Christus ist nicht die blosse
theoretische Annahme seiner Gottheit, es ist ein prak-
tischer Glaube, der uns in Anbetung zu seinen Flissen
niederwirft wie den Blindgeborenen: ’Ich glaube, Herr.
Und er fiel ihm zu Fiissen und betete ihn an’ (Joh
9,38). Es ist ein Glaube, der sich in der Hoffnung und
in der Liebe weiterentfaltet, der immer zunimmt, bis
Jesus das Leben und die einzige Quelle unseres Tuns
wird: ’Ich lebe — nein, nicht mehr ich, sondern Chri-
stus lebt in mir’ (Gal 2, 20).»



Unsere Heiligkeit: Leben als Kinder des himm-
lischen Vaters

«All unsere Heiligkeit besteht in der Entfal-
tung dieser Gnade der Gotteskindschaft, bis wir
zur «vollen Mannesreife, zum Vollmass der Le-
benshohe Christi gelangen» (Eph 4, 13).» Das
grundlegende '/Axiom Dom Marmions lautet:
«Unsere ganze Heiligkeit besteht darin: Das
aus Gnade zu werden, was Jesus Christus von
Natur aus ist, namlich: Kind Gottes.»

Dom Marmion erzdhlte, wie er als Weltpriester
mit einem «fertigen geistlichen Leben, mit sei-
nen Methoden und Praktiken, ins Kloster ein-
trat, und man ihm bald dieses «Gebdude» zer-
trimmerte.

«Viele Menschen, selbst in den Klostern oder
unter den Geistlichen, machen sich einen fal-
schen Begriff von Heiligkeit. Sie verwechseln
Heiligkeit mit den Methoden, Systemen und
Praktiken. Aber wahre Weisheit verlangt, dass
wir nicht versuchen, aus uns selbst die «Archi-
tekten» unserer Vollkommenheit zu sein, son-
dern uns der Weisheit Gottes anzuver-
trauen.»

Dom Marmion ist in seinem Leben vielen en-
gen, gequilten und klagenden Menschen begeg-
net. Sie waren nur auf sich selber bezogen. Der
Einbruch Christi in ihr Leben hat sie von sich
selber frei und innerlich weit gemacht.

Hier liegt das Charisma dieses geistlichen Leh-
rers: Er befreit, dadurch, dass er ein ganz einfa-
ches, aber durchaus biblisches und authentisch
christliches Heiligkeitsideal aufzeigt:

«Ich habe zeigen wollen, dass die christliche
Vollkommenheit in nichts anderem besteht als
in dem Ergriffenwerden unseres Lebens durch
Christus.»

In Notizen Dom Marmions fand man folgende
Gleichung:

«Heiliger — Kind Gottes.» Was gibe es Einfa-
cheres — und Schwierigeres?

Abt Marmion betonte stindig, dass unsere Hei-
ligkeit Jesus Christus ist, seine Verdienste, so
wie wir im Gloria beten: «Du allein bist der
Heilige» (oder im zweiten Hochgebet: «Quell

73

aller Heiligkeit»). Christus ist das Modell unse-
rer Heiligkeit (nach Thomas von Aquin, dem
hier Dom Marmion folgt, die exemplarische,
satisfaktorische, meritorische, imperatorische
Wirk- und Finalursache) in seiner Person und
in seinem Werk.

Eine weitere Konsequenz, die Dom Marmion
zieht:

Die Stufen unseres geistlichen Lebens bemes-
sen sich nach unserer Gleichformigkeit mit
Christus. «Je mehr Gott seinen Sohn in jedem
von uns sieht, desto mehr iiberhduft er uns mit
seinen Gaben.» Der Christ muss ein zweiter
Christus werden: «Christianus, alter Chri-
stus.»

Jetzt miisste man lange {iber Aszese und Busse
reden, denn Christus gleichformig werden,
heisst mit ihm sterben (der Siinde, den bdsen
Neigungen, dem «alten Menschen» sterben)
und mit ihm leben und das ganz konkret, im
taglichen Leben.

Gott bietet uns dazu wertvolle Hilfen an: Die
Kirche, der mystische Leib Christi, die Sakra-
mente usw. Jedes Sakrament gibt uns eine
Gnade, die auf ein Bediirfnis unseres geistli-
chen Lebens abgestimmt ist. So ist etwa die
Wirkung der hl. Eucharistie uns zu einem
«zweiten Christus» zu machen, in uns immer
mehr Christus zu formen, sie «christifi-
ziert».

Der Primat der Liebe in unserem geistlichen
Leben

Die Geschichte der christlichen Spiritualitéit
kennt zwei Wege, um zur hochsten Vollkom-
menheit zu gelangen: Durch Aszese und Ver-
zicht oder durch Liebe. Dom Marmion wahlte
den zweiten Weg: «Dieser Weg ist der kiirze-
ste, es ist derjenige, den Jesus empfohlen hat:
«Dies ist das grosste und erste Gebot» (Mt
22, 38)». Mit dem hl. Augustinus wiederholte
er gerne: «Liebe, und tue, was du willst!»

Die Liebe ist das Hauptmittel und das Mass unserer
‘Vereinigung mit Gott. «Versuchen wir zu jenen zu



74

Die heilige Regel ist die Seele des benediktinischen Lebens.
Aus ihr schopft Dom Marmion, der durch seine theologischen
Studien und seine fritheren Aufgaben fiir ein tiefes
Verstindnis des Werkes des heiligen Benedikt vorbereitet war,
herrliche geistliche Unterweisungen fiir den Gebrauch

der Monche. Er weiss es: Die Regel ist das Evangelium des
Monches, die besondere Gestalt seiner Heiligkeit. Nach

ihr wird er beurteilt werden. Fiir diese Regel hat Dom Columba
eine wirkliche Verehrung. Immer wieder sagt er seinen
Sohnen: «Ihr bestes Lob ist die Unzahl von Heiligen,

die sie gebildet hat».
P. Philipon O.P.






gehoren, die alles aus einem Antrieb der Liebe vollzie-
hen. Aus Pflicht arbeiten ist gut, aus Liebe handeln ist
indes unendlich besser. Die Liebe ist das grosse Mit-
tel, um rasche Fortschritte zu machen, denn sie bringt
in uns alle Tugenden hervor und beseitigt alle Hinder-
nisse gegen das goéttliche Wirken.»

Mit seinen Erfahrungen als Seelenfiihrer hat Abt Mar-
mion immer mehr die entscheidende Bedeutung der
Liebe im Christentum erfasst: «Unser Herz ist fiir die
Liebe geschaffen. Wir haben ein unermessliches Be-
diirfnis zu lieben. Je reicher einer von Natur ist, je fa-
higer, grosse Dinge zu leisten, desto mehr braucht er
Liebe ... Die Liebe unterscheidet das Kind vom
Knecht, und die Liebe entspricht unserer Eigenschaft
als Kind so, wie die Furcht unserer Eigenschaft als
Geschopf entspricht. Wie nun die Kindschaftsgnade
unsere Natur fast unendlich iiber sich selbst erhebt, so
erhebt die Liebe unser Leben und macht es iibernatiir-
lich, wodurch es seinen ganzen Wert empféingt.»

Dom Marmion hatte ein Gespiir fiir die Bediirfnisse
der Seelen, die ihm anvertraut waren. Immer aber
suchte er die Freiheit des Einzelnen mit Gott zu ach-
ten:

«Das Beste ist fiir jeden, den Eingebungen des Heili-
gen Geistes zu folgen. Es ist unmdglich, eine Regel
festzulegen. Wollte man das Kommen Christi an einen
ganz fertigen Rahmen binden, dann wiirde man sein
Wirken beeintrichtigen und unsere personliche An-
dacht behindern ... Vergessen Sie jedoch nie, dass je-
der seine Personlichkeit besitzt. Unter Ihnen gibt es
nicht zwei, die sich gleichen. Gott passt sich dem Cha-
rakter eines jeden an.»

Abschliessend doch noch ein paar Gedanken
zum benediktinischen Ideal Dom Mar-
mion’s.

Das benediktinische Ideal

Nicht weniger als das Ideal jeden christlichen
Lebens, konnte sich Abt Columba Marmion
das monastisch-benediktinische Ideal ohne
Christus vorstellen: «Wie ich es oft gesagt habe,
ist der Orden des hl. Benedikt nichts anderes
als die Entfaltung des christlichen Lebens in
seiner ganzen Weite . . . Unser Leben muss der
vollkommene Ausdruck des Evangeliums sein.»
So wie fiir jeden Christen die Vollkommenheit
darin liegt, Christus wieder zu erzeugen, so
«soll der Benediktiner ein Nachahmer Christi
sein, aber wie der hl. Benedikt». Nach Dom
Marmion lag das grosse Genie des hl. Bene-
dikt darin oder vielmehr seine providentielle

Sendung, in der Kirche «jenes einzigartige Su-
chen Gottes zu organisieren.» Daher legt Dom
Marmion der Benediktinerabtei einen strengen
Masstab an:

«Eine benediktinische Abtei ist weder eine Universitat
noch eine Akademie, auch nicht einmal ein Haus, in
dem man Missionare und Prediger ausbildet. Es ist
'eine Schule der Heiligkeit... Ich achte und bewun-
dere die Kunst und die Wissenschaft. In den Kldstern
unseres Ordens hat es immer Kiinstler und Gelehrte
gegeben; man hat die Kunst und das Wissen stets in
Ehren gehalten ... Aber das ist nicht das Ziel unseres
benediktinischen Lebens. Zu uns kommt man einzig,
um Gott zu suchen. Wenn Sie deswegen kommen,
‘dann offne ich weit des Klosters Tor und das meines
Herzens. ’Gott suchen’, das ist unser einziges Ziel . . .»

Zwei Ziige charakterisieren in den Augen von
Dom Marmion die geistliche Physiognomie des
hl. Benedikt: «Ein grosser Geist der Anbetung
und eine sehr grosse Liebe.»

Dom Marmion zeigte trotz allem ein grosses
Verstdandnis fiir die vielfachen geschichtlichen
Formen der Verwirklichung des benediktini-
schen Ideals: «Wofern nur unweigerlich am
Wesentlichen festgehalten wird ... Wenn aber
die wesentlichen Dinge nicht mehr geachtet
werden, dann ist man kein Benediktiner mehr.
Man kann das Skapulier und den Habit tragen
und ist doch kein Benediktiner mehr ... Das
benediktinische Leben kann nur mit der bene-
diktinischen Ordnung bestehen.»

Was versteht Dom Marmion unter wesentli-
chen Dingen? Dasselbe wie der hl. Benedikt im
Kap. 58 seiner Regel: Gott suchen, Primat des
Gotteslobes, klosterlicher Tugendwandel (con-
versatio morum), «Zerknirschung des Her-
zens», Demut, Gehorsam, Opfer, Treue durch
Liebe usw.

Zum Opus Dei:

«Das Opus Dei ist das Erbe unseres Ordens;
wir miissen es iiber alles iibrige schidtzen. Wir
sind vor allem dafiir da, dieses «Werk» zu voll-
ziehen, wir haben die Ehre, um den Thron Got-
tes zu stehen. Die anderen Orden konnen sich
um andere Dinge kiimmern, wir hingegen diir-



fen dem Gottlichen Offizium nichts vorziehen,
«nihil operi Dei praeponatur».»

Das Opus Dei, wiederholte Abt Marmion, «ist
die grosse Sache, die Gott uns anvertraut, die er
von uns erwartet und fiir die er uns abseits ge-
stellt hat. Wir singen das Lob Gottes.»

Zum «Gut des Gehorsams»:

Dom Marmion hat uns ein vertrauliches Ge-
standnis hinterlassen, fiir das wir vielleicht
heute nicht mehr so Verstindnis haben (-oder,
das uns beschamt):

«Ich kann sagen, dass ich Monch wurde, um
gehorchen zu konnen. Ich war Professor, ich
bekleidete, obwohl noch sehr jung, eine ehren-
volle Stellung. Ich hatte Erfolg, besass Freunde,
die mir iiberaus teuer und verbunden waren, —
aber ich hatte keine Gelegenheit zu gehorchen.
Ich wurde Monch, weil mir Gott die Schonheit
und Erhabenheit des Gehorsams geoffenbart
hat.»

Wer das Leben Dom Columba Marmions etwas
kennt, weiss, wie hart er im klosterlichen Le-
ben mit dem Gehorsam Bekanntschaft machen
musste. 1923, am Tage nach dem Tod von Co-
lumba Marmion, bezeugte Dom Robert von
Kerchove, Abt vom Mont-César in Lowen, vor
den Nonnen von Maredret: «Was seinen Ge-
horsam betrifft, so kann ich behaupten, dass
ich nie einen gehorsameren Mdnch gehabt habe
als ihn» (gerade unter seinem Abbatiat er-
reichte der Gehorsam Dom Marmions viel-
leicht manchmal die Stufe des Heroismus!).

Wie motiviert Dom Marmion diese Bedeutung
des Gehorsams fiir sein Leben? «Ich habe eine
Erleuchtung empfangen, die mich verstehen
ldsst, dass fiir einen Benediktiner der Gehor-
sam alles ist. AbtStung oder lange Gebete oder
die Messe konnen unmdoglich werden und sehr
wenig oder gar keine Friichte hervorbringen.
Der vollkommene Gehorsam kann an die Stelle
von allem treten. Ich empfinde einen grossen
Frieden, wenn ich die Dinge von diesem Ge-
sichtspunkt aus ansehe.» Oder: «Der Gehor-
sam ist der erhabenste Anbetungsakt, den der

77

Mensch Gott darzubringen vermag. Er war das
Geheimnis der Existenz Christi . . . Alle fiir uns
durch Jesus Christus gewonnenen Gnaden ver-
danken wir seinem Gehorsam: «Siehe, ich kom-
me, . .. um deinen Willen zu tun, o Gott, und
dein Gesetz trag ich inmitten meines Her-
zens ...” (Hebr 10, 7; Ps 39, 9)» (dieses Zitat
aus dem Hebrderbrief: «Ecce venio...» be-
tete Dom Marmion jeden Morgen beim Aufste-
hen).

An einer anderen Stelle erklart Dom Marmion
deutlicher, warum der Gehorsam fiir einen Be-
nediktiner alles ist:

«Nach den Worten des hl. Benedikt «unter-
wirft sich der Monch aus Liebe zu Gott in voll-
kommenem Gehorsam dem Oberen». Der Ge-
horsam ist der addquate Ausdruck der Liebe.
Das ist entscheidend, der benediktinische Ge-
horsam ist ein Gehorsam aus Liebe.»

Zur briiderlichen Liebe:

Nach seinen Worten ist die Liebe das «Barome-
ter» fiir den Eifer einer Kommunitidt und fiir
die Heiligkeit einer Seele. Die Liebe ist ja das
Gesetz der christlichen Gemeinschaft und die
Seele eines Klosters. «Der wahre Monch tut al-
len Gutes, wie wenn es fiir Christus selber
wire ... Wer die Menschwerdung annimmt,
weiss, dass Gott im Naichsten ist; wenn wir
Gott nicht unter der Gestalt lieben, in der er
gegenwartig ist, konnen wir ihn auch nicht in
der Heiligkeit lieben, darin er sich verbirgt.»
Abt Marmion reagierte heftig gegen eine nur
vage Herzensneigung «in Gott»: «Nein: Wir
miissen lieben wie Gott selber. Nun aber rich-
tet sich die Liebe Gottes an jeden einzelnen auf
eine personliche Weise ... Man begniigt sich
nicht mit einer Liebe ’in globo’. So sollen wir
auch unseren Nichsten nicht auf eine rein ab-
strakte und allgemeine Weise lieben, als wiren
alle unsere Briider ’Krautkopfe’ . .. »

Diese skizzenhaften Ausfiihrungen haben uns
immerhin gezeigt, wie ein Grundzug das ganze
Leben und Werk des heiligmissigen Abtes
Dom Columba Marmion beseelt: Unsere Got-



teskindschaft. Deshalb hat man ihm den Titel
»Lehrer der gottlichen Kindschaft» (Le doc-
teur de I’adoption divine) zugelegt. Diese Bot-
schaft bringt ihn in die Nahe der hl. Theresia
von Lisieux, um deren Seligsprechung sich
Dom Marmion iibrigens 1911 beim HI. Stuhl
einsetzte. Gewiss, Dom Marmion spielt heute
nicht mehr die Rolle, die er vielleicht noch vor
20 Jahren hatte. Seine Sprache und seine Denk-
schemen mogen uns heute etwas fremd vor-
kommen. «Kind» Gottes sein und genannt wer-
den mag uns nach dem II. Vatikanum nicht
mehr so ganz behagen. Und dennoch trifft man
immer wieder Menschen jeglichen Standes, die
Dom Marmion verehren und denen er Fiihrer
auf dem Weg zu Gott ist. Wer es versteht von
der Schale zu abstrahieren und vordringt ins
Innere, der entdeckt in der einfachen und erha-
benen Frommigkeit Dom Marmions etwas vom
reinen Hauch des Evangeliums und der ur-
spriinglichen Frommigkeit der Kirche. Die Spi-
ritualitit Dom Marmions wirkt befreiend —
heute noch! Sie ist einfach und schlicht und
wurde gegen sein Lebensende so einfach, dass
er oft nur mehr sagte und bezeugte: «Fiir mich
ist Jesus Christus alles.» Ist das nicht ein Ideal,
das zeitlos ist?

Einfluss und Bedeutung des
Werkes von Dom Marmion
tir die Spiritualitit unseres

Jahrhunderts

Fr. Rudolf Elmer.

In der Einleitung zu seinem neuesten Buch
«une nouvelle PentecOte?» bestitigt Kardinal
Suenens, was Gelehrte schon friiher iiber Dom
Marmion behaupteten, wie etwa der Dominika-
nertheologe P. M. Philipon: «Wenn man ein-
mal die Geschichte der Frommigkeit des 20.
Jahrhunderts schreiben sollte, wird man mit
Dom Marmion beginnen miissen. Thm ver-
dankt man weithin die Riickkehr zur urspriing-
lichen Wahrheit des Christentums, zu Christus,
dem Urbild und der einzigen Quelle unseres
Lebens» (1).

Natiirlich gab es auch andere Vorldufer dieser
neu aufbrechenden Christozentrik, wie Schee-
ben, P. Faber und Msgr. Gay, aber keiner hatte
einen solchen Einfluss in der ganzen Welt wie
Dom Marmion. Dass dies keine leere Behaup-
tung ist, beweisen folgende Tatsachen: 1923,
im Todesjahr Dom Marmions, erreichte «Chri-
stus, das Leben der Seele» (1917) die 17. fran-
zosische Auflage, «Christus in seinen Geheim-
nissen» (1919) die 9. und «Christus, unser
Ideal» in wenigen Monaten die 3. Seine Werke
wurden ins Deutsche, Englische, Flamische,
Polnische, Spanische, Portugiesische, Italieni-
sche, Katalanische und Ungarische iiber-
setzt.



	Die Quellen und Grundzüge der Spiritualität von Abt Columba Marmion

