
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 3

Artikel: Leben und Wirken von Dom Columba Marmion

Autor: Wildhaber, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62

Leben und Wirken von
Dom Columba Marmion
Fr. Bruno Wildhaber

Aus Irland waren ein erstes Mal Scharen von
büssenden Mönchen gezogen, um den Glauben
einzupflanzen. Vielleicht verdiente die schroffe
Askese, mit deren Hilfe sie die letzten und
lasterhaften Wurzeln des Heidentums hatten
ausrotten wollen, ein gewisses Gegengewicht! Daher
landete unlängst bei uns ein wohlbeleibter
Benediktiner, um die übrigbleibenden Wunden
mit dem Oel der gesunden Lehre zu lindern,
während er die durstigen Herzen auch mit dem
Wein der Liebe erfreute.

I. Der irländische Pater: Urberufung und grüne
Jahre (1858—1886)
«die Gerechten grünen wie junges Laub» (Spr.
II,28).
Joseph Marmion wurde am 1. April 1858 in
Dublin geboren. Er war das siebente aus einer
tief gläubigen Familie von neun Kindern —
fünf Knaben und vier Mädchen, von denen —
zwei Brüder starben schon im Kindesalter —
drei Schwestern später den Ordensstand erwählten.

Durch den Vater, William Marmion, den
Leiter einer Transportgesellschaft, entspross er
keltischem Stamm. Kein Wunder, dass in dieser

irischen Seele eine bunte Mischung von
Inbrunst und Sehnsucht, von Treue und Wanderlust

brauste. Von der zugleich französischen
und lothringischen Herkunft seiner Mutter,
Herminie Cordier, hatte er sowohl den Schatz
der lateinischen Kultur mit deren typischem
Geschmack für klare und deutliche Ideen als
auch die feste Anhänglichkeit an Arbeit und
Tradition geerbt.
Die Vertraute seiner ersten Spiele und Studien,
seine Schwester Rosa, die nachträglich ebenfalls

ins Kloster ging, hat leider über die
zweifellos glückliche Jugend unseres kleinen «Joe»
zu fleissig geschwiegen. Nach Besuch verschiedener

katholischer Schulen und Gymnasien trat
er im Januar 1874, nicht ohne dramatische, im
allerletzten Augenblick, plötzlich dazugekommene

innere Kämpfe, im Holy Cross Seminar
zu Clonliffe ein. Dort weckte ihm der Beichtvater,

Pater John Gowan, ein Lazarist, die



63

Liebe zum Leiden Christi und eine lebenslängliche

Verehrung für den Kreuzweg. Auf dessen
Veranlassung, insbesondere seine übertriebene
Ueppigkeit zu bezähmen, übte sich der Seminarist

streng im Stillschweigen, welches Opfer ihm
eines Tages (1878) die himmlische Gnade in
der Gestalt «einer Erleuchtung über die Unendlichkeit

Gottes» vergalt. 1879—1881 zusammen

mit seinem Kameraden John Dywer, dem
künftigen Bischof von Maitland in Australien,
wurde der vielversprechende Theologe ans
irische Kolleg nach Rom gesandt. Eine Periode,
von der er selbst schreiben sollte: «Ich erinnere

mich immer an meinen Aufenthalt in Rom
als an eine der glücklichsten Zeiten meines
Lebens.» An der «Propaganda» hatte er die
seltene Gunst, hervorragende Professoren zu
hören: in der Moraltheologie den späteren
Kardinal Agliardi, in Kirchengeschichte den in der
Folge zum Patriarchen von Venedig ernannten
Galimberti, den Bibelgelehrten Ubaldi und den
berühmten Kirchenrechtslehrer Laurenti. Vor
allem haben ihm die Vorlesungen — alles
natürlich auf Latein! — des nachmaligen Kardinals

Satolli in Dogmatik einen tiefen Eindruck
hinterlassen. Im Zentrum der Christenheit hat
zudem unser Primiziant (Juni 1881) seine
akademische Laufbahn mit der goldenen Medaille
gekrönt. Am Grabe des Patriarchen der Mönche,

Benedikt von Nuisia, nahm er den früher
schon vernommenen Ruf zum Ordensstand aufs
neue wahr. Zu jener Zeit trat er in Briefwechsel

mit Bischof Salvado O. S. B., da er den Vorsatz

hegte, als Mönch und Missionar in der Abtei

New Nursia in Australien einzutreten. Recht
zweckmässig lenkte der Bischof seine Schritte
nach Maredsous (Belgien), wohin P. Marmion
im Juli 1881 auf dem Heimweg reiste. Seinem
Gast, der eine innere Stimme gehört hatte:
«Hier will ich dich haben», hat Abt Placidus
Wolter die Bemerkung gemacht: «Sie haben
viel mehr Beruf als Ihr Freund», d. h. ein
Gefährte, der kurz nachher an diesem Ort Novize
geworden war. Vorerst musste er jedoch seinem
Bischof zur (Verfügung stehen.

Seine erste Stelle erhielt Joseph Marmion im
September 1881 als Kaplan in Dundrum. Ferner

beauftragte ihn die Kirchliche Obrigkeit
mit dem Amte eines Spirituals bei den Ordensfrauen

vom Sacré-Cœur zu Mount-Anville und
in einer Irrenanstalt! Im folgenden Jahre
übertrugen ihm die geistlichen Behörden die
Lehrkanzel der Philosophie an seinem früheren
Seminar Clonliffe. Ich übergehe die Liste aller
frommen Häuser, deren er sich annehmen
musste: Beiläufig sei nur gesagt, er habe,
anlässlich seines Doppelministeriums als
Anstaltsgeistlicher sei es des Frauengefängnisses in
Montjoy, sei es des allgemeinen Gefängnisses,
das aufrichtige Bekenntnis eines gefährlichen
Mörders gefördert.

II. Der neue Mensch: Bekehrung und inneres
Leben.
«das Schoss, das Frucht trägt, das reinigt der
Vater, damit es noch mehr Frucht trage.» (Joh.
15, 2).
Als sich die Karriere am breitesten vor dem
tüchtigen Professor öffnete, meldete sich
Joseph Marmion am Feste Mariä Opferung, dem
21. November 1886, in der belgischen Abtei
Maredsous als Postulant.
Der fortan unter dem Namen Columba sozusagen

«wiedergetaufte» Priester musste zuerst
harte Prüfungen bestehen: Denn die stolzen
Wallonen und die steifen Flamen scheuten sich
keineswegs, dem irischen Kerl seine bisweilen,
ihrer Meinung nach, übermässige Ausgelassenheit

zum Bewusstsein zu bringen. Einmal fragte
ihn der Novizenmeister, P. Benedikt D'Hondt,
«ein unnachgiebiger, strenger, ja selbst
barscher Flame» (P. Roman Rios), was für ein
Haupthindernis er im Kloster vorfinde; freimütig

erwiderte Fr. Columba: «Sie selbst, ehrwürdiger

Pater!» Und sogar, kurz nachdem er seine
ersten Gelübde abgelegt hatte, beantwortete
Abt Placidus Wolter seine Bitte um den Segen
mit dem «Kompliment»: «Es genügt! Was Ihre
Profess betrifft, so habe ich darüber eigentlich
keine Freude!» Trotzdem öffneten sich die



64

Blütenknospen seiner Spiritualität und geistlichen

Lehre immer mehr. «Wir sind Kinder
Gottes», notierte er in seinem Tagebuch am
Herz-Jesu-Fest 1887, «und darum sollten wir
in aller Demut und Einfalt mit Gott wie mit
einem Vater verkehren.» Uebrigens, da Abt
Placidus, den das Kongregationskapitel inzwischen

zum Erzabt von Beuron auserkoren hatte
und an dessen Stelle der aristokratische, aber
grossherzige Dom Hildebrand de Hemptinne
gerückt war, verzogen sich die finsteren Wolken.

Ganz zufrieden kann er am Vorabend seiner

feierlichen Profess aufs neue anmerken (18.
Februar 1891): «Ich bin erfüllt von Dankbarkeit

gegen Gott wegen seiner übergrossen
Barmherzigkeit gegen mich.»

Seine «Antrittsaufgabe» als Präfekt des Internates

ist ihm wenig geglückt, insofern schon
allein die Erscheinung «seines heiteren
Wesens» (P. Raymond Thibaut) mitten in der
Klasse, verbunden mit einem fremden Akzent
«à couper au couteau», bei den aufgeweckten
Buben Lachsalven auslöste. Dafür war ihm als
Zelator im Noviziat bei den jungen Mitbrüdern

sein frohsinniger Humor von grösstem
Nutzen zum Ausgleich des überstrengen Magisters.

An Weihnachten 1890 fehlte es in der Abtei an
verfügbaren Predigern. Abt Placidus Wolter
hatte einem Pfarrer aus der Gegend «einen jungen

Ausländer, der nur unvollkommen französisch

spricht» auf dessen eigene Verantwortung

ausgeliefert. Nach drei Tagen, da er den
Mönch ins Kloster zurückbegleitete, gestand
der Geistliche dem Abt, «alle seine Pfarrkinder

seien nie so tief ergriffen gewesen». Seither
riss sich jedermann in der Umgebung, in Schulen,

Arbeitervereinen, Seminarien, Ordensgemeinden,

Priesterversammlungen, Pfarrkirchen

und sogar Kathedralen um den «irischen
Pater». Ebenso gross war sein Erfolg als
Professor der Philosophie und Theologie im Klo-
sterscholastikat wegen seiner ausserordentlichen
Begabung für Spekulation.

III. Reifung des Apostels: Tätigkeit als Lehrer
und Seelsorger in Löwen.
«Erfüllt mit Frucht der Gerechtigkeit, die
durch Jesus Christus gewirkt wird, zur Ehre
und zum Lobe Gottes.» (Phil. 1,11).
«Mit dem ihm eigenen Weitblick» (P. Roman
Rios) sandte Abt Hildebrand de Hemptinne
Dom Marmion 1899 nach Löwen als Gründer
und ersten Vorgesetzten der neuen Abtei
unserer lieben Frau von Mont-César, wo die
Kleriker von Maredsous und den übrigen belgischen

Klöstern ihre Theologie im Schatten
jener berühmten Hochschule betreiben durften.

Nun kann P. Columba sein volles Talent auf
einem dreifachen Gebiet entfalten: zunächst als
Prior, als Professor an der Theologischen
Fakultät und im Scholastikat von Mont-César;
schliesslich als Prediger. In dieser zweiten Hinsicht

lässt sich die Grundtendenz seiner gesamten

Lehre mit der Paulusstelle charakterisieren:

«Er (Jesus Christus) ist uns nach Gottes
Willen zur Weisheit geworden» (1 Cor. 1, 30).
Seines Erachtens kann man tatsächlich die
Theologie, da sie eine Entfaltung des Glaubens
ist, nur betend erfassen. Unter dergleichen
Schutz und Schirm war Dom Marmion in der
Lage, allein ohne je vom festen Boden der
Wissenschaft abzuirren, die Neigung des herrschenden

Neothomismus zur Rationalität mit seiner
reinen Zeitlosigkeit vermittels eines lebhafteren

Sinnes für Geist und Geschichte «pneumatisch»

aufzuwägen. Als der neu erwählte Abt
Marmion nach Maredsous zurückkehren
musste, klagten viele auf der Universität: «Löwen

hat seinen besten Theologen verloren.»
Selbst ein so ernster Mensch wie Kardinal Mercier

erklärte öffentlich, dass «P. Marmion der
grösste lebende Theologe in Belgien sei». In
diesem Zusammenhang ist auch sein fruchtbares

Apostolat als Exerzitienleiter und vor allem
als Seelenführer zu erwähnen. Er wirkte nicht
nur als Beichtvater bei den Karmelitinnen von
Löwen, ab und zu auch in anderen Frauenklöstern,

z. B. Benediktinerinnen, Stiftsdamen,



65

Klarissinnen usw., sein Wirkungsfeld
erstreckte sich von Elsass-Lothringen bis nach
Grossbritannien und Irland. Ausserdem
predigte er die monatlichen Einkehrtage für die
Priester der Pfarren und Kollegien von Brüssel,

des gleichen für die theologische Fakultät
in Löwen. Allerdings errang er seine glorreichsten

Palmen als Seelenführer: Auserlesene
Persönlichkeiten bewarben sich um seine geistliche

Leitung, unter den bemerkenswertesten:
Mutter Maria vom heiligen Petrus, die Gründerin

von Tyburn, und sogar, um das Sprichwort

Lügen zu strafen, ein junger Mitbruder,
der im Ruf der Heiligkeit starb, P.Pius de Hemp-
tinne. Doch bleibt seine ansehnlichste «Eroberung»

Mgr. Mercier, der Präsident des Kollegs
für höhere Philosophie in Löwen, der P. Co-
lumba als Beichtvater sogar nach seiner Erwählung

zum Erzbischof von Mechlen (1906) und
seiner Beförderung zur Kardinalswürde (1907)
beibehielt.

Sofort nach seiner Erhebung tat der heiligmäs-
sige Prälat bei einem Diner im Athäneum San
Anselmo zu Rom kund: «Alles was ich bin,
habe ich einem Sohn St. Benedikts zu verdanken.»

IV. Stellvertreter Christi: Der Hochzeitswein.
«Schon bin ich soweit, als Trankopfer
hingespendet zu werden» (2 Tim 4, 6).

Von neuem sollte P. Columbas Schicksal «ad
limina Petri» bestimmt werden. Dom Hildebrand

de Hemptinne war seit mehreren Jahren
auf Befehl Papst Leos XIII. Abt von Mared-
sous und erster Primas der eben gegründeten
Benediktinerkonföderation. Da aber die neue
Würde immer mehr zur Bürde wurde, musste er
auf die frühere verzichten. So forderte am 28.
September 1909 die Klostergemeinschaft von
Maredsous P. Columba Marmion ihrer Wallfahrt

nach dem himmlischen Jerusalem zwar
weniger «vorzustehen als vorzusehen», wie sein
Wahlspruch lautete. Dieser Wille war ein «Zei¬

chen der Zeit», nachdem es dort nicht an
vornehmer Abstammung, hoher Gelehrtheit oder
praktischen Fähigkeiten mangelte. Allein die
natürliche Einstellung siegte über jede andere
Berücksichtigung; hat uns nicht der heilige
Hieronymus erinnert: «Besser es fehlt an Brot
als an Glauben»? Ein Fremdling wurde
bestimmt: «Aus Aegypten rief ich meinen Sohn»
(Hos 11, 1 — Mt 2, 15). Scherzhaft kommentierte

der Betroffene: «In Maredsous ist alles
gotisch, nur ich selbst bin Rokoko.» Das Kloster

war schlechthin ein kleiner Kosmos, wie
ein summender Bienenkorb mit Kolleg,
Druckerei, Verlag, Landwirtschaft, Fabrik
usw. und Abt Marmion hatte die Demut, die
den Söhnen des Lichtes beigemessene Undichtigkeit

anzuerkennen und sachkundige Offizia-
len (Klosterbeamten) um sich zu versammeln.
Auf diese Weise wuchs, trotz unvermeidlicher
Schwierigkeiten, das Wohl des Klosters, dessen

Einrichtung z. B. durch moderne Anlagen
verbessert wurde. Der geistliche Einfluss seines

Hauptes war erstaunlich: Durch Dom Mar-
mions Vermittlung geschah ein Ereignis grossen

Ranges: 1913 versöhnte sich die anglikanische

Benediktinerabtei zu Caldey mit dem
apostolischen Stuhl.
Kaum aber waren die Pläne für ein neues
Gebäude in Maredsous genehmigt, brach der Erste
Weltkrieg aus, wobei der Abt seine besten
Kräfte verbrauchen sollte. Mitunter musste er

sogar über den Kanal fahren um eine Zuflucht
für seine Novizen und Kleriker aufzustöbern.
Einmal erkrankte er schwer, als er fast von allen
Mitteln entblösst war. Ein anderes Mal musste
er sich entschliessen zu betteln, damit das Kloster

Hilfe erlangte. Rios erzählt, Dom Marmion

reise «als holländischer Viehhändler»
verkleidet. Als er ohne Pass in Folkestone
ankam, wollte man ihn bei der Kontrolle nicht
passieren lassen; da rief er, dass es alle hören
konnten: «Ich bin Irländer und die Irländer
brauchen niemals einen Pass, ausser um zur
Hölle zu fahren und dorthin will ich nicht!»
Man liess, ihn durch.





67

Am 30. Januar 1923 starb aus diesem Kloster unser in Christus
verehrter und geliebter Vater Dom Columba Marmion,
dritter Abt von Maredsous. Er war ein Meister des geistlichen
Lebens. Er wollte nichts kennen ausser Christus, das Leben
der Seele und das Ideal der Mönche. Unermüdlich sprach er

von den Mysterien Christi. Die Mauern des Klosters konnten
einen so verzehrenden Eifer nicht hemmen. Seine Lehre
verbreitete sich überall wie ein Sauerteig der göttlichen
Gerechtigkeit. Unzählige Seelen haben unter seiner väterlichen

Leitung den Heimweg zu Gott gefunden und die höchsten

Gipfel der Vollkommenheit erklommen.
Er erfreute sich allgemeiner Sympathie — selbst von Seiten

der Grossen dieser Welt.

Gütiger Vater, lebe in Christus und gedenke deiner Söhne

Aus dem Nekrologium der Abtei Maredsous



68

Nach dem Einstellen der Feindseligkeiten
bekam er nichtdestoweniger den Trost, ja den
Triumph, unter dem Ehrenvorsitz Kardinal
Merciers das goldene Jubiläum der Gründung
von Maredsous feiern zu dürfen (1922), zumal
da schon im Winter 1917 die unsterbliche
«Trilogie» seiner asketischen Bücher zu erscheinen
begann mit «Christus, das Leben der Seele»;
erstaunlicher «Bestseller», dem sofort «Christus

in seinen Geheimnissen» (1919) und
«Christus, unser Ideal» (1922) folgten, abgesehen

vom nachgelassenen Werk: Es sind die
Abhandlung «Sponsa Verbi» — die Seele als
Braut Christi —, seine «Seelenführungsbriefe»
und «Christus, das Ideal des Priesters».
Freilich, ohne die kostbare Mitarbeit P.
Raymond Thibauts, des restlos zuverlässigen Sekretärs,

Archivars, Redaktors und Propagandisten,
hätten die Veröffentlichungen das Licht

nie erblickt. Mit Humor, nicht aber ohne
bescheidene Demut bekannte der Abt: «Bloss
mein Name steckt auf dem Umschlag!»
Der Widerhall übertraf alle Hoffnung. Abt
Marmions Bücher verbreiteten sich von Portugal

bis nach Polen. Von Seiten der Hierarchie
versiegte das Lob nicht mehr, bzw. bei den
Kardinälen Marcier, Bourne, Hlond, Cere-
jeira: Selbst der Erzbischof und Primas von
Braga bewilligte 100 Tage Ablass für die
Lesung eines Kapitels! Bei einer Privataudienz
zeigte Benedikt XV. dem vor Glück beschämten

Abte seinen Bücherschrank, wies auf «Le
Christ vie de l'âme» hin und sagte: «Ich
benutze das für mein inneres Leben.» Nicht lange
nachher empfahl der Statthalter Christi Mgr.
Szeptickij, dem Erzbischof von Lemberg, die
Werke Dom Marmions mit den Worten: «Lesen

Sie diese, sie enthalten die reine Lehre der
Kirche» (nach P. Raymond Thibaut). Umso
bemerkenswerter ist die Selbstlosigkeit des
Verfassers, der teils nicht zögerte, dürftigen Priestern

oder Ordensfrauen Hunderte von Exemplaren

seiner sämtlichen geistlichen Werke gratis

zu verschenken, teils auch kein Zaudern
kannte, sich möglicherweise des Rechtes der

Herausgabe und Uebersetzung frei zu begeben.

Nicht einmal auf den Wert seines Wortes
bildete er sich etwas ein, so dass er einem Dominikaner

Freund geistreich schreiben konnte: «Im
Vorwort, das sich auf Ihren heiligen Ordensvater
bezieht, finde ich eine Stelle, die hellen Widerhall

in meiner Seele weckt: 'Er geht durch die
Welt.. wie das Wort Gottes ständig predigend

und den Samen des göttlichen Wortes
ausstreuend .' Welch herrliches Vorbild! Samson
(ein Bild Christi, der da ist 'die Weisheit und
die Stärke Gottes') zerschmettert mit der Kinnlade

eines Esels die Philister; Samson ist mit
dieser groben Waffe mächtiger und mehr zu
fürchten als jeder andere mit der modernsten
Waffe. Ich möchte diese Waffe in der Hand des
Göttlichen Wortes sein ..»
Allein der Stoss der Kriegsjahre, derer zumindest,

die für zwei zählen, war zu schwer, selbst
für unseren so tapferen Samson, dessen
geschwächte Gesundheit durch eine Grippeepidemie

am 30. Januar 1923 aufgezehrt werden
sollte. Der unvergleichliche Abt übergab seinen
letzten Atemzug in den «Schoss des Vaters»
mit einem Wort des Psalmisten: «Mein Gott,
Du mein Erbarmer» (Ps. 58,18).
«Wenn Abt Marmion mit Arbeit sehr überhäuft

gewesen war», schliesst P. Rios, «hatte er
oft ausgerufen: 'Hätt' ich wie Tauben Flügel,
ich flöge weit von hier und fände Ruh!'» (Ps.
54, 7). Dieser Aufschrei seiner Seele ist nun
beantwortet worden und er erfährt jetzt die Wahrheit

jener Worte, die auf seinem Brustkreuz
eingraviert waren: «Et erit iste Pax — Christus

wird mein Friede sein.» (Mich. 5, 5).
Jedesmal wenn man mir das heitere Gesicht
Dom Marmions wachruft, habe ich alsbald eine
andere rundliche Gestalt vor Augen: Papst
Johannes XXIII.: Dem einen verdankt man das

Aggiornamento des Konzils, das der frühere
durch seine geistliche, kopernikanische Revolution,

indem er alles um Christus zurückzentrierte,

für seinen Teil vorbereitet hat.


	Leben und Wirken von Dom Columba Marmion

