
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 2

Artikel: Romainmôtier = Romanusmünster

Autor: Walz, Jean J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39

Romainmôtier /
Romanusmünster
Jean J. Walz, Basel

die Gründung Romainmôtiers zu machen, sind
2 geschichtliche Ereignisse, nämlich die
Geschichte des Mönchtums und die Geschichte
Burgunds unbedingt als Grundlage heranzuziehen.

Es ist daher erforderlich, diese 2
Voraussetzungen wenigstens in Kürze zu streifen. Da
dem Mönchtum hier die grössere Bedeutung
zukommt, beginnen wir mit der Geschichte des
Mönchtums besonders im fränkischen
Bereich.

Geographische Lage:
Das Städtchen liegt 30 km nordwestlich von
Lausanne im Kanton Waadt, Bezirk Orbe, im
oberen Tal des Nozon-Flüsschens am Ostfuss
des Jura. Erreichbar ist es mit der Bahn auf der
Strecke Lausanne — Pontarlier; ab der Station
Croy 1,5 km Fussmarsch bis zum Ziel. Im
Spätmittelalter war es von der römischen
Strasse Vesontio (Besançon) — Lausanne bei
Urba (Orbe) aus erreichbar.

Geschichte:
Ueber den Namen Romainmôtier und seine
Entstehung wurde viel gestritten. Es bildeten
sich 2 Hauptparteien. Die eine Partei behauptet,

der Name stamme vom romanischen Münster,

die andere vom Gründer des hier im 5.
Jht. lebenden Romanus, welcher, wie bei Gregor

von Tours berichtet wird, um 450 ein
Oratorium baute. Die letztere Version scheint sich
von der Forschung her mehr und mehr
durchgesetzt zu haben. Um sich aber ein Bild über

Aus der Geschichte des Mönchtums
Das Mönchtum ist eine schon im Altertum
entstandene hochkulturelle und soziologisch wertvolle

Einrichtung. Entstanden durch Einsiedler

(Anachoreten) im Orient. Sie ist von hoher
Bedeutung und in vielen Sagen und Erzählungen

des Orients erwähnt. Schon immer gab es

Menschen, die dem materialistischen und rationalen

Treiben der menschlichen Gesellschaft
entfliehen wollten und in Ruhe und Einsamkeit,

in einfachster Lebensweise, dem transzendenten

Denken mehr Beachtung schenken wollten,

als es von jeher üblich war. Eines der
naheliegendsten Beispiele sind besonders jene
Menschen gewesen, welche, nachdem sie alle Freuden

des Lebens genossen hatten und doch nicht
glücklich geworden waren, feststellten, dass
Bescheidenheit mehr seelische Befriedigung bringt
als der grösste Luxus es je vermag. Die Festgelage

der reichen Römer und der Ausspruch des
römischen Volkes «Gebt uns Brot und Spiele»
sind wohl jedem bekannt und gelten im 20. Jht.
noch genau so.
Am 24. 8. 410 n. Chr. eroberte der Westgoten-
König Alarich Rom. Es herrschte Kriegszustand

mit all seinen schrecklichen Folgen und
Begleiterscheinungen. Aus den heidnischen
Römern sind zwar vorher noch durch das Dekret
Constantins d. G. christliche Römer geworden,
doch das änderte am bisher luxeriösen Leben
dieser Menschen nicht viel. Erst das Kriegsereignis

rüttelte die Betroffenen auf, und man
besann sich auf das Wesentliche des Christentums.

Das Wesentliche war doch die Liebe zu





4i

Gott und zu den Mitmenschen, zu dessen Ziel
nur Einfachheit, Demut, Gebet und tätige
Nächstenliebe führt.
Im Orient und speziell in Aegypten hatte das
Christentum schon früh Fuss gefasst; und da
war Antonius (251—356) ein Vorbild als
Einsiedler. Man wusste von ihm, und er fand auch
in Europa Nachahmung bis ins 16. Jht. Doch
das Einsiedlertum war wiederum nicht unbedingt

das allein Richtige. Mehrere Einsiedler
taten sich zusammen, um in der Gemeinschaft
und mit einer genauen Regel ihr gestecktes
geistiges Ziel zu erreichen. In Aegypten war es die
Pachomius-Regel, in Kleinasien die Regel des
Basilius von Cäsarea, dann gab es noch die
Kassianus-Regel, die Cäsarius-Regel und später

noch die Benedictus-Regel, welche letztere
heute noch in den Klöstern Europas gilt. In den
ehemaligen grossen römischen Städten waren
die Klöster bereits erfolgreich, so z. B. in
Marseille, Lyon und in Trier. Am bedeutendsten
war jedoch das vom heiligen Martin um 350
gegründete Kloster Marmoutier vor den Toren
der Stadt Tours. Martin gilt eigentlich als der
Begründer des gallischen Mönchtums. Er
sandte seine Schüler in ganz Gallien umher und
gründete dadurch neue Klöster oder sorgte für
eine gute Reform der schon bestehenden.
Durch den Einbruch der Völkerwanderung
wurden aber die meisten Klöster verlassen, und
die Mönche mussten fliehen, und man zog nach
Arles oder zu den Inseln von Lerin im Mittelmeer

bei Cannes.
Dort hatte der Nachfolger Martins den
Honoratus hingesandt und dieser hatte um
400—410 Lerin gegründet. Lerin wurde
Ausstrahlungszentrum für das ganze gallische
Mönchtum. Ein direkter Schüler Martins mit
Namen Maximus gründete 405—420 zusammen

mit Cassanus v. Marseille ein Kloster bei
Lyon, genannt Insula Barbara. In diesem Kloster

und noch am Anfang etwa um 440 erhielt
Romanus seine Ausbildung. In der Vita des hl.
Romanus wird berichtet, dass Hilarius v. Arles
Romanus zum Priester weihte. Romanus zog

um 450 mit seinem Bruder Lupizinus und
einem weiteren Gefährten mit Namen Eugen-
dius in den Jura, und sie gründeten die Klöster
St. Claude, St. Lupicien, Balma und Romain-
mötier. Allerdings handelte es sich nicht um
eigentliche Klöster mit vielen Mönchen,
sondern erst um eine kleine Gemeinschaft mit
einem Oratorium aus Holz gebaut, wahrscheinlich

ähnlich wie das vor kurzem gefundene
Holzkirchlein von Winterthur-Wülflingen
(siehe Helvetia Archiealogica Nr. 17-5-1974).
Das Ziel seiner Gründung war, nebst eigener
Kontemplation, auch die Christianisierung des
Juras. Abt Romanus starb um 460, sein Bruder
Lupicinus um 480.
Bevor wir in die eigentliche Geschichte Ro-
mainmötiers eintreten, sei zuerst noch der 2.
wichtige Kulturkreis in kurzem Abriss
erwähnt, nämlich die Geschichte Burgunds.
Um 420 n. Chr. zogen die Burgunder (Ostgermanen)

von der Ostsee kommend in die
Gegend des heutigen Worms zum Rhein. Ihr
Anführer war König Gundahar (Günther). Allerdings

wurden sie nicht freundlich in den noch
römisch besiedelten Gebieten empfangen. Nicht
lange konnten sie sich hier niederlassen, denn
der römische Feldherr Aetius sann darauf, dieses

Volk schnellstens unter sein Joch zu bringen.

Er benützte dabei die Hunnen, welche
bereits Untertanen waren und liess 436 in einer
Schlacht viele Burgunder umbringen. Im
Nibelungenlied kommt dieses Drama ausführlich zur
Geltung. 443 wird der Rest der Burgunder in
der römischen Provinz Sapaudia (Savoyen)
angesiedelt und in den Kreis der Föderatio Ro-
manensis aufgenommen. Zum Dank wird
Aetius vom eifersüchtigen Kaiser Valentinian
alsbald umgebracht. Hauptstädte des neuen
Burgunderreiches wurden Genf, Lyon und
Vienne. Etwas später wurde noch die heutige
Provence ebenfalls eine Zeitlang burgundisches

Gebiet.
Die Burgunder vermischten sich mit der Zeit
mit den römischen Christen in dieser Gegend.
Die Burgunder wurden arianische Christen und



42

waren dadurch in eines der bereits geteilten Lager

geraten. Schon damals gab es 2 gespaltene
Hauptkirchen des Christentums, welche sich
gegenseitig bekämpften. König Sigismund von
Burgund 516—522 wurde römisch-katholischer

Christ, zum Unterschied seines Volkes.
Er war verheiratet mit der Tochter des Ostgo-
ten-Königs Theoderech. Sie hatten zusammen
einen Sohn mit Namen Sigerich. Sigerich war
noch ein Junge als seine Mutter starb. Der König

heiratete zum zweiten Mal, doch die neue
Königin war Sigerich feindlich gesinnt und
brachte es fertig, dass Sigismund während eines
Gastmahles Sigerich umbringen liess. Später
bereute Sigismund diese Tat und gründete als
Sühne das Kloster Agaunum (St. Maurice).
Doch dieses Unrecht wurde vom Ostgoten-König

trotzdem hart gerächt und die königliche
Familie mit Anhang verfolgt, bei Orleans
gestellt und in einem Brunnen daselbst elendiglich

ersäuft. Die letzte Spur eines Burgunderkönigs
verliert sich bei der Schlacht bei Autun

534, bei welcher die Franken sich des
burgundischen Gebietes bemächtigten. Damit
beginnt das grosse Kapitel der Franken und
Karolinger, welches nun unseren ersten Kulturkreis

mit der Klostergeschichte verbindet. Die
Franken waren grosse Förderer der Klöster und
verehrten vor allem den heiligen Martin von
Tours. Man überlege sich die Herkunft des
Wortes Kapelle. Ohne die grosse Förderung
durch das fränkische und später durch das
karolingische Königshaus hätten die Klöster im
Mittelalter nie diese enorme Bedeutung bekommen.

Auf der einen Seite wurde von den Franken

die hohe christliche Kultur gefördert, auf
der anderen Seite war die Machtpolitik dieser
Königsgeschlechter kaum unmenschlicher
nachzuahmen. Ein junger adeliger Sohn oder
adelige Tochter hatten alle ihre Grundschulung

in einem Kloster zu absolvieren, denn die
Mönche waren die einzigen gebildeten Leute,
bei welchen man lesen, schreiben und rechnen
lernen konnte. Oft waren die Vorsteher der
christlichen Gemeinden, die Bischöfe, welche

auch Stadtherren waren, aus dem Mönchstand
gekommen oder mindestens darin erzogen worden.

Zahlreich sind auch die adeligen Aebte,
welche später Bischöfe wurden. Wer in einer
adeligen Familie zu viel war, der wurde
einfach ins Kloster gesteckt. Deshalb ist es nicht
zu verwundern, wenn besonders zu jener Zeit,
Aebte und Bischöfe verheiratet waren, oder
aussereheliche Kinder hatten.
Trotz all diesen menschlichen Faktoren wurden

die Klöster Zentren der christlichen Kultur.

Abgesehen von den berühmten Schreibschulen,

welche zur Zeit der Karolinger und
Ottonen ihren Höhepunkt hatten, waren die
Klöster für damalige Zeiten auch grosse wohltätige

Institutionen. In den Städten und auch in
den Klöstern selbst wurden Spitäler und
Armenhäuser eingerichtet, worin Mönche und
Nonnen mit viel Liebe und Selbstlosigkeit arme
und kranke sowie alte Leute pflegten. Etwas
ähnliches hattes es vorher nie gegeben. Durch
eine Vorschrift Karl des Grossen mussten alle
Klöster einen Kräutergarten anlegen, um nebst
Gewürzen auch über Heilpflanzen zu verfügen.
Ein solcher Garten befindet sich heute noch
inmitten der Stadt Aachen auf dem Gelände der
ehemaligen Kaiserpfalz. Durch grosse Sparsamkeit

und viele Landgeschenke sowie sonstige
Zuwendungen adeliger Männer und Frauen,
welche oft ihren Lebensabend im Kloster
verbringen wollten, oder wegen eines Gelübdes,
wurden die Klöster immer reicher und mächtiger.

Kein Wunder, dass diese Klöster dann
öfters durch Raubüberfälle, Plünderungen und
Kriege ein Zankapfel der Mächtigen wurden.

Nachdem wir uns mit den allgemeinen Aspekten
der Klöster befasst haben, kehren wir wieder

zurück zu Romainmötier. Wahrscheinlich
wurden die ersten Holzbauten von Romainmötier

durch den Alemannen-Einfall zerstört.
Herzog Chramnelenus, welcher der Bruder des
Bischofs Donatus von Besançon war, belebte
um 636 das Kloster neu. Beide fürstlichen Brüder

waren in Luxeul erzogen worden und lies-



43

sen Mönche von diesem Kloster kommen. Der
irische Mönch Kolumban hatte vorher um 590
das Kloster Luxeuil gegründet und war einer der
grossen Christianisatoren der heutigen Schweiz
und ein Anhänger der Regel des heiligen Benedict.

Benedict von Nursia war wiederum der
Klostergründer von Monte Casino (529 gegründet)

und hatte dort eine vorzügliche Ordensregel

geschaffen. Diese Ordensregel wurde bis in
die heutige Zeit, angefangen von St. Gallen,

Reichenau, Disentis, Einsiedeln, Beinwil —
Mariastein und Engelberg gerne befolgt. Sie
hatte auch selbstverständlich in Romainmötier
Anwendung gefunden.
Ein abermaliger Neubau erfolgte um 750. Papst
Stephan II. war auf dem Weg zur Krönung
Pipins des Kleinen und weihte bei dieser
Gelegenheit bei einem Aufenthalt die erweiterte
Klosterkirche Peter und Paul in Romainmötier
ein. Der karolinische (Weife) Burgunder Kö-



44

nig Rudolf I. von Hochburgund, in dessen
Reich das Kloster Romainmôtier gehörte,
schenkte 888 das Kloster seiner Schwester Gräfin

Adelheid, und diese übergab es 929 an die
Abtei Cluny.
Mit der Abhängigkeit von Cluny war Romainmôtier

von einer Abtei in ein Priorat umgewandelt
worden, was leider ein gewisser Abstieg

bedeutete. Die Inschrift auf dem heute noch
bestehenden Ambo (Lesepult), in dem ein Abt
mit dem Namen Cudinus zur Zeit Chlotars
II. im 7. Iht. sich verewigte, beweist, dass ein
Abt der Mönchgemeinschaft vorstand. Die
Besitzergreifung durch Cluny findet aber erst von
966 und 981 statt. Mit 1033 findet das Königreich

Hochburgund (Arelat) ein Ende und wie
im Fall Basel und der heutigen Schweiz zum
deutschen Reich geschlagen, was allerdings auf
das immer mächtiger werdende Cluny nur noch
fördernd wirkt. Um 1130 hatte die Abtei Cluny
die grösste Kirche der Welt mit einem Innen-
mass von 171 Metern (nach der franz. Revolution

zerstört). Der jetzt noch bestehende Bau
der Kirche von Romainmôtier enthält noch
heute den Geist dieses Cluny Klosters, welches
von einem der berühmtesten Aebte, dem damaligen

Hugo I. von Cluny 1070 gefördert
wurde. Das Kloster Cluny war damals Mutterkloster

von ca. 1450 Nebenklöstern, wobei
Romainmôtier und Basel St. Alban solche waren.
Der eben genannte Hugo von Cluny sorgte
auch dafür, dass es durch seine Reform wieder
die alte Zucht und Ordnung des heiligen Benedicts

gab, wobei er natürlich in verschiedenen
Klöstern, wie z. B. im Inselkloster Reichenau
grossen Widerstand fand. Ora et labora muss-
ten zu dieser Zeit wieder ernstgenommen werden.

Auch für Romainmôtier war diese Reform
notwendig. Wir stellen im heutigen Boden der Kirche

3 Grundrisse von drei verschiedenen
Kirchen angedeutet fest. Die 1. kleinste Steinkirche,

etwas seitlich nach rechts, südöstlich
gerichtet um 630 vom Franken Herzog Chramne-
lus gestiftete Kirche. Dann die etwa ein Drittel

grössere Kirche um 753 von Papst Stephan
II. geweihte Kirche und die 3. im 11. Jht. unter

den Aebten Majolus und Odilo von Cluny
entstandene drei-schiffige Kirche, mit 3 Ab-
siden, welche im 13. und 14. Jht. noch die kräftige

Vorhalle und den geraden Chorabschluss
erhielt. Dies sind Zeichen auch für die
Entwicklung des Klosters. Ohne konstante Disziplin

ist die Tendenz zur Verflachung und zum
Niedergang unvermeidlich, doch scheint der
Konvent von Romainmôtier in Verbindung mit
Cluny und Payerne sich immer wieder aufgefangen

zu haben. 12 Dörfer gehörten zum Besitz
des Klosters. Die hohe Gerichtsbarkeit übte der
Prior mit den entsprechenden zusätzlich
bevollmächtigten Männern aus dem Laienstand aus.
Das Wappen, welches Schlüssel und Schwert
auf gespaltenem Schild zeigt, beweist heute
noch, welche Macht dieses Kloster inne hatte.
Der Reichtum war zeitweilig so gross, dass es
verständlich scheint, dass verschiedene
Fürstenhäuser und -Städte sich um die Oberherrschaft

stritten. Kaiser, Könige, Herzöge und
Grafen werden oft in der Geschichte dieses
Klosters erwähnt. Kaiser Friedrich I. stellte
das Kloster 1178 unter seinen Schutz. Kaiserin
Beatrice, das Herzoghaus Savoyen, die Herren
von Grandson, Joux, Salin u. a. m. bemühten
sich alle um den Bestand des Klosters. Die Güter

dehnten sich auch noch bis nach Frankreich

hinein aus, wo verschiedene kleinere Klöster

dazu noch inkorporiert waren. Den Höhepunkt

seines Reichtums erreichte Romainmôtier
zwischen 1371 und 1447 unter den Prio-

ren Henri de Sévery (1371—1339 als Bischof
von Rodey gestorben) und Jean de Seyssel
(1380—1432, Grabplatte im Chor der Kirche)
und De Juys (1433—1447), welche alle noch
mit ihrem Privatvermögen mitsteuerten.
Durchschnittlich bestand der Konvent zwischen 20
und 29 Mönchen.
1536 eroberten die Berner die Waadt und
somit kommt der Ort und das Kloster trotz heftiger

Gegenwehr unter die Berner Gewalt. Noch
geschwind wurde der Prior Theodul de Rida



45

vom Konvent zum Abt gewählt und man
versuchte zusätzlich, sich der Hoheit der Republik

Fribourg zu unterstellen, was aber misslang.

1537 wurde das Kloster aufgehoben und
überall die Reformation eingeführt. 1572
zerfällt der Fleck Romainmôtier in Ober- und
Unterromainmôtier. 1589 wird dem Ort das
Stadtrecht verliehen und Romainmôtier wird

bernische Landvogtei, was man noch heute am
ehemaligen Prioratsgebäude durch das Berner
Wappen feststellen kann. Der bekannte Adrian
von Bubenberg wurde 1. Landvogt um 1560.
Langsam zerfallen die Klostergebäude mit dem
Kreuzgang und werden allmählich abgetragen.
1798 nimmt der letzte bernische Landvogt,
Marschall von Ernst, seinen Abschied und Ro-



46

mainmôtier wird wieder waadtländisch. 1905
wurde das Klosterkirchengebäude zum ersten
Mal renoviert und es scheint, dass die im 15.
Jht. erwähnte Pfarrkirche, welche neben der
Klosterkirche existierte, noch vorher abgebrochen

wurde. Im 19. Jht. wird in Romainmôtier
und Umgebung Industrie angesiedelt. Es
existierten eine grosse Giesserei und eine Töpferfabrik,

welche später zur Maschinenfabrik und
zuletzt zur Motorradfabrik umgebaut wurde.
Werkzeuge wurden hergestellt und die
Uhrenindustrie fand auch hier Werktätige. Heute ist
auch dies fast alles verschwunden, und es ist
ruhig geworden für Menschen, welche Ruhe
suchen. Mit viel Liebe wird in diesem einst so
berühmten Ort von den Einwohnern die Kunst
und Kultur gepflegt. Der Rest der ehemaligen
Klostergebäude, wie das bereits erwähnte Prio-
ratsgebäude, die ehemalige Zehntenscheuer, der
Zeitglockenturm und weitere einfache
Gebäude (vermutlich das ehemalige Dormi-
torium) sind für Gäste, für religiöse
Schwesterngemeinschaft oder Private hergerichtet
worden. Oefters finden hier Tagungen verschiedenster

Organisationen statt. Die bereits
erwähnte Schwesterngemeinschaft beider
Konfessionen sorgt für den Gottesdienst und
beaufsichtigt das kleine Museum. Es ist nicht
übertrieben, wenn man Romainmôtier als eines der
wertvollsten Kunstdenkmäler der Schweiz
bezeichnet.

Literaturverzeichnis
Frühmittelalterliches Christentum
Büttner/Müller
Monumenta Germaniae Historica
rer. Merow. III und Gregor v. Tours
Frühes Mönchtum im Frankenland
Fr. Prinz
Die Schweiz zur Merowingerzeit
R. Moosbrugger-Leu
Geographisches Lexikon der Schweiz
Bd. 4, 1906, Spalte 223 ff
Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz 1929
Bd. 5, Spalte 689 ff
Helvetia Archiaelogica Nr. 17

5/ — 1974

Chronik
P. Augustin Grossheutschi

Unsere heutige Chronik blickt nochmals ins
vergangene Jahr zurück. Es war das «grosse
Baujahr»: der neue Eingang zur Gnadenkapelle

wurde geschaffen, somit auch der Zugang
unter der Kirche erstellt; die Totengruft wurde
erweitert, die vom neuen Gang her zugänglich
ist und die Kirchenheizung wurde eingerichtet.
Bevor die Heizung am 8. November zu
funktionieren begann, bekamen wir nochmals
eine Kostprobe der empfindlichen Kälte. Dann
aber wurde der lange Wunschtraum Wirklichkeit:

wir haben nun eine geheizte Kirche. Jeder,
der immer wieder nach Mariastein kommt,
weiss diese Einrichtung zu schätzen und freut
sich mit uns. Abt Mauritius hat in einem Artikel

in der Presse allen gedankt, die uns in dieser

ersten Bauetappe geholfen haben. Dieser
Dank soll hier auch nochmals wiederholt werden:

Vergelts Gott den Planern und Beratern,
den Ausführenden und den vielen Spendern.
Unterdessen hat auch schon die neue Pforte
und ihre Ambiance Formen angenommen. Im
Laufe diese Jahres wird sie wahrscheinlich einmal

ihre Funktionen übernehmen. Wir hoffen,
dass wir weiter planen und auch ausführen
können, was noch darauf wartet, den Anforderungen

der Zeit angepasst werden zu können.


	Romainmôtier = Romanusmünster

