
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 2

Artikel: Mediationstexte

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36

mut; hier müsste ev. der Dienstgedanke eingeführt

werden, der dem allgemeinen Profitstreben

querliegt). Wenn ein Ordensmann auf
Einzelposten ist, wird es besonders schwierig, diese
Zeicbenhaftigkeit zu verwirklichen.
Zum Schluss sei der erste Kurzvortrag
erwähnt. Schwester Clodulfa aus Ingenbohl legte
einfach und schlicht dar, wie sie ihr Ordensleben

als Kranken- und Gemeindeschwester lebt.
In der Gesinnung Christi wolle sie in der
gegenwärtigen Not allen verfügbar sein. Ihre
Krise hätte sie bereits vor dem Konzil durchgelebt

und so könnten ihr die gegenwärtigen
Strömungen nicht mehr allzuviel anhaben. Das war
sehr eindrücklich.
Es ist nur noch beizufügen: Dass die Orden als

ganze heute in Krise gekommen sind, zeigt,
dass sie ihr kirchliches Leben intensiv leben.
Was in der Gesamtkirche geschieht, spiegelt
sich entsprechend verschärft in den Orden
wider. Zudem sind sie immer gelebte Gemeinschaft

und damit ist gegeben die Chance zu
höchster Entfaltung, aber auch zu Verbiegun-
gen.

Meditationstexte
P. Vinzenz Stebler

«In diesen Tagen ging Jesus auf einen Berg, um
zu beten. Und er betete die ganze Nacht zu
Gott» (Lk 6, 12). Welch ein Bild! Jesus allein
auf dem Berg in einsamer Zwiesprache mit dem
Vater. Ueber ihm die funkelnde Pracht einer
orientalischen Sternennacht. Während die
Menschen drunten in der Welt schlafen, betet er.
Alles, was den Menschen bedrückt, bedrängt,
in Unruhe versetzt, in Zweifel und Aengste
stürzt, trägt er betend vor den Vater. Mit
seinem Beten hat der Herr für alle Zeiten die
Nacht geheiligt, ihre Finsternisse und Dämonien

überwunden. Vergiss es nicht, wenn du
schlafen gehst. Der Herr betet auch für dich —
er bespricht auch deine Sorgen mit dem Vater.

Wenn Christus die stillen Stunden der Nacht
bevorzugt und auf einen Berg steigt, um zu
beten, so will er uns damit sagen, dass es Zeiten
und Räume gibt, welche die Sammlung erleichtern.

Das Gebet bedarf einer Intimsphäre —
wer das übersieht, wird niemals zu den
Tiefendimensionen des Lebens vordringen. Schlaf,
Ferien, Erholung und Entspannung, Gebet,
Musse und Kontemplation sind nicht
Zeitverschwendung, sondern schöpferische Pausen,
ohne die der Mensch seine Kräfte vorzeitig
verbraucht, Phantasie, Humor und Spontaneität
verliert und sich immer weiter vom wahren
Kindsein entfernt, das doch vom Evangelium
gefordert ist, wenn wir ins Himmelreich eingehen

wollen.



37

«Als es Tag wurde, rief Jesus seine Jünger zu
sich und wählte aus ihnen die zwölf aus, die er
später Apostel nannte» (Lk 6, 13). Welche
Bedeutung Jesus selber der Apostelwahl beimass,
zeigt die Tatsache, dass er die ganze Nacht
zuvor im Gebet durchwachte. Man kann das
verstehen, denn die Apostel sind die 12 Säulen, die
den neutestamentlichen Gottestempel tragen, so
wie sich auch das Gottesvolk des Alten Bundes

aus den 12 Stämmen Israels auferbaute.
Kein besonnener Mensch wird wichtige
Entscheidungen treffen, ohne sich zuvor mit
zuständigen Leuten zu besprechen. Ein gläubiger
Christ wird die Sache vor allem mit Gott beraten

und um die Erleuchtung des Heiligen Geistes

flehen.

Es gehört heute fast zum guten Ton,
schonungslose Kritik an der Kirche, vor allem an
den Hirten der Kirche zu üben. Dabei vergisst
man offensichtlich, dass das Menschliche zur
Kirche gehört. Christus hat nicht Engel,
sondern Menschen zu Aposteln gemacht. Ja, er
hätte mit Leichtigkeit eine bessere Auswahl
treffen können. Denn die 12 Männer, die er
sich ausgesucht hat, waren weder intellektuell
noch charakterlich Prachtsfiguren. Sie waren
kleinlich, auf Ehren bedacht und vor allem
schwer von Begriff. Aber gerade daraus sollten
wir entnehmen, dass die Kirche nicht durch die
Tüchtigkeit ihrer Glieder mächtig wird,
sondern ganz aus der Gnade ihres Herrn und Erlösers

lebt.

«Jesus stieg mit den Aposteln den Berg hinab.
In der Ebene blieb er mit einer grossen Schar
seiner Jünger stehen, und viel Menschen aus

ganz Judäa und Jerusalem und dem Küstengebiet

von Tyrus und Sidon strömten herbei. Sie
alle wollten ihn hören und von ihren Krankheiten

geheilt werden. Auch die von unreinen
Geistern wurden geheilt» (Lk 6, 17—18).

Ein eindrucksvolles Bild der völkerumspannenden
Kirche wird in diesen Versen geboten. Mit

vollen Händen teilt sie in ihrer apostolischen
Tätigkeit die Schätze aus, die sie in der
Kontemplation, im vertrauten Umgang mit dem
Vater, erworben hat. Und nicht nur der Seele,
dem ganzen Menschen will sie die Heilssorge
Christi zuwenden.

«Alle Leute versuchten Jesus zu berühren, denn
es ging eine Kraft von ihm aus, die alle heilte»
(Lk 6, 19). Leider ist das Wort Heiland durch
allzu leichtfertigen und unbedachten Gebrauch
derart zerschlissen, vergriffen und strapaziert,
dass es kaum mehr zu gebrauchen ist. Und
doch trifft es den Kern seiner Persönlichkeit
und das Wesen seiner Sendung wie kaum eine
andere Bezeichnung. Christus ist das ewige
Wort, das den Menschen das Heil Gottes
zuspricht, den Sündern Verzeihung, den
Niedergeschlagenen Trost, den Gefangenen Freiheit,
den Kranken Gesundung bringt. Er hat noch
nichts von seiner Kraft verloren. In Wort und
Sakrament ist er uns nahe. Wir wollen mit
kindlichem Vertrauen zu ihm gehen.

Die Seligpreisungen im Lukasevangelium
unterscheiden sich von denjenigen bei Matthäus.
Statt deren acht gibt es hier nur vier, und diesen

vier Seligpreisungen stehen vier Weherufe
gegenüber. Sie sind auch lapidarer und absoluter

geformt — ein sozialkritischer Ton ist nicht
zu überhören. «Selig seid ihr Armen, denn euch
gehört das Reich Gottes, aber weh euch, die ihr
reich seid, denn ihr seid bereits getröstet.»
Wenn alles Geschaffene gut ist, so kann an und
für sich auch eine Anhäufung von Gütern im
Reichtum nicht schlecht sein. Aber der Reichtum

schafft eine Sicherheit, die gefährlich ist.
Dauerhaftes Glück kann die Welt nicht geben
— das gibt es nur in Gott!



38

Es ist in letzter Zeit Mode geworden, von Christus

als einem Revolutionär zu reden. Man darf
diese Behauptung wagen, wenn man sich
Rechenschaft darüber gibt, was man sagt. Im
politischen Bereich war Jesus kein Umstürzler.
Bestimmt hat er wie jeder andere Jude auch unter
der römischen Fremdherrschaft gelitten,
dennoch sagt er: Gebet dem Kaiser, was ihm
gehört!

Er war auch nicht einverstanden mit der
Lebensführung und den Verhaltensweisen der
kirchlichen Behörden, dennoch sagt er: Was sie
euch sagen, das tut, was sie hingegen tun, das
ahmt nicht nach!
Nicht auf die äusseren Strukturen kommt es
ihm an, wohl aber auf die innere Gesinnung,
und hier vollzieht er eindeutig eine Umwertung

aller Werte.

Die Welt ist dort zuhause, wo man sich
sattessen, wo man lachen und tanzen kann, wo
man Beifall erntet und im Rampenlicht der
Bewunderung steht. Christus aber sagt: «Weh
euch, die ihr jetzt satt seid, die ihr jetzt lacht,
weh euch, wenn die Menschen euch loben,
denn ihr werdet hungern, ihr werdet jammern
und weinen.» Der Blick des Herrn umspannt
Himmel und Erde, Zeit und Ewigkeit. Gemessen

an dem, was nach dem Tod auf uns
zukommt, ist das irdische Dasein des Menschen
nur ein Augenblick. Wer auf der Schattenseite
des Lebens steht, soll wissen, dass die Rollen
einmal gründlich vertauscht werden. Der
Gedanke an die Vergänglichkeit des Irdischen
wird darum den Christen im Glück vor Ueber-
mut und im Unglück vor Verzweiflung bewahren.

«Euch aber, die ihr mir zuhört, sage ich: Liebt
eure Feinde, tut denen Gutes, die euch hassen.
Segnet die, die euch verfluchen. Betet für die,
die euch misshandeln. Dem, der dich auf die
eine Backe schlägt, halt auch die andere hin,
und dem, der dir den Mantel nimmt, lass auch
das Hemd» (Lk 6, 27—29). Hier kommt man

mit den üblichen Höflichkeitsformeln nicht
mehr durch. Das sind Forderungen, die uns
restlos überfordern. Hier wird ein Ideal
umschrieben, das wir nie ganz verwirklichen können.

Da gibt es wirklich nur eine Lösung, das
Gebet des heiligen Augustinus: Herr, gib, was
du befiehlst, und dann befiehl, was du willst.

Wir haben gestern gehört, dass Christus von
uns verlangt, wir sollten den Feinden nicht
widerstehen, Unrecht nicht mit Unrecht und
Gewalt nicht mit Gewalt erwidern. Das alttesta-
mentliche «Aug um Aug und Zahn um Zahn»
gilt nicht mehr. Wenn man die Geschichte des
Abendlandes überblickt, bekommt man auf
weite Strecken hin den peinlichen Eindruck, die
Christen hätten diese Bibelstellen überhaupt
nicht zur Kenntnis genommen. Sie werden
sagen: Begreiflich, denn so kann man nicht
leben!

Aber Vorsicht! Denn wo immer man anfängt,
nicht die Bösen, sondern das Böse zu bekämpfen,

und zwar im eigenen Innern, da ersteht
eine Mächtigkeit, die keiner Waffen bedarf.

«Wenn ihr nur die liebt, die euch lieben,
welchen Dank wollt ihr dafür erwarten? Auch die
Sünder lieben die, von denen sie geliebt werden.

Und wenn ihr nur Gutes tut denen, die
euch Gutes tun, welchen Dank wollt ihr dafür
erwarten? Das tun auch die Sünder. Und wenn
ihr nur denen etwas leiht, von denen ihr es
zurückzubekommen hofft, welchen Dank wollt ihr
dafür? Auch die Sünder leihen in der
Hoffnung, alles zurückzubekommen» (Lk6,32—34).
Christsein bedeutet mehr als bloss bürgerliche
Wohlerzogenheit. Der Christ arbeitet auch auf
Feldern, die keine Ernte versprechen. Er wird
nicht müde, die Herrschaft der Liebe zu
verkünden, auch wenn kein Echo zurückhallt.
Christsein verlangt selbstlosen Einsatz.


	Mediationstexte

