
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 52 (1975)

Heft: 2

Artikel: Krise und Erneuerung der Orden heute

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Krise und Erneuerung
der Orden heute
P. Ambros Odermatt

Die heutige Situation der Orden war zentrales
Thema einer stark besuchten Tagung, die am
23./24. März 1974 in der Paulus-Akademie
(Zürich) unter der Leitung von Dr. P. Magnus
Löhrer OSB durchgeführt wurde. Als Referenten

wirkten mit: Frau Prof. Dr. Margrit Erni
(Schwarzenberg), Dr. P. Roger Moser
OFMCap (Altdorf), Sr. Clodulfa Stolz (Ingen-
bohl), Abtprimas Rembert Weakland OSB
(Rom) und Dr. P. Friedrich Wulf SJ (München).

Was in den Vorträgen und beim
Podiumsgespräch anlässlich dieses Treffens zur
Sprache kam, soll hier zusammengefasst
wiedergegeben werden. Dies vermittelt einen kleinen

Einblick in die vielfältigen Probleme,
denen sich die Orden heute gegenübersehen. Es
werden aber auch Wege aufgezeigt, die sich
bewährt haben und in die Zukunft führen.

/. Theologischer Teil: Einfluss der heutigen
Theologie auf die Sicht des Ordenslebens.

1. Trend gegen starre Systeme. (P. Friedrich
Wulf SJ)
Bewusst wurde nicht von einer eigenen Theologie

des Ordenslebens gesprochen, sondern
nur von einer Besinnung auf seine theologischen

Grundlagen. Eine eigene Theologie der
Werke der Uebergebühr und der Räte hatte
einst der hl. Thomas entworfen. Ich möchte sie
hier ganz kurz darlegen, um die Reaktion darauf

besser zu verstehen. Nach Thomas sind die
Räte von Christus verkündet und — «über die
Gebote hinaus (diesen) hinzugefügt» worden.
Gerade daraus wird deutlich, dass das «Neue
Gesetz» ein Gesetz der Freiheit ist. Der Christ
kann nämlich in diesem Fall, selbstverständlich

unter dem Antrieb der Gnade, freiwillig die
besseren Mittel zur Erreichung jenes Zieles
erwählen, das alle anstreben müssen: die
Vollkommenheit in der Liebe. Wer sich dazu ent-
schliesst und auf dem eingeschlagenen Weg
bleibt, gelangt zum «Gipfel der Vollkommenheit»,

während die übrigen Christen für



3°

gewöhnlich nicht über die Stufen der
«Anfangenden und Fortschreitenden», also
über die unteren und allenfalls mittleren Grade
der Vollkommenheit, hinauskommen. Die
Ordensleute haben das «schlechthin, in sich
und allgemein Bessere» gewählt. Wenn sie ihre
Standespflichten ernstnehmen, sind sie gänzlich

auf Gott bezogen und haben damit schon
begonnen, diesen Aeon zu verlassen und sich
dem Zustand der Seligen zu nähern. Dagegen
werden die Weltchristen, die sich mit der Erfüllung

der Gebote begnügen, wegen ihrer weltlichen

Verpflichtungen «an der ständigen Bewegung

des Herzens auf Gott hin gehindert».
Soweit der hl. Thomas. Die Neuscholastik gab
dieser Theologie die unveränderliche Form.
Dadurch kam sie allerdings in Misskredit, weil
die Wirklichkeit nicht mehr dieser geschlossenen

Theologie entsprach. Unbehagen erweckte,
dass das Ordensleben elitär war und damit
isoliert. Unbegreiflich erschien der vorzeitige Einzug

in eine himmlische Welt. Als Reaktion darauf

entstand eine Abneigung überhaupt gegen
jegliche theologische Aussage über das Ordensleben.

Was jetzt angestrebt wird, ist eine radikale
Verwirklichung des Ordenslebens, ohne dabei von
Prinzipien gehindert zu werden. Man ist
theoriemüde. Die daraus hervorgehende praktische
Betätigung verläuft nach Wulf in zwei
Richtungen:

— Einerseits wird eine unmittelbar geistige
Vertiefung gesucht. Sie zeigt sich in einem
ausgesprochen geistlichen Hunger, der noch
verstärkt wird durch die Arbeitsüberlastung. Stichwort

ist hier die Meditation. Sie ist nach Wulf
nicht ganz unproblematisch, da sie trotz der
vielen Systeme, die angeboten werden, in einem
gewissen Sinn enger ist als die alte monasti-
sche Gottsuche, die nicht einfach z. B. in Zen
umgewandelt werden kann.
— Auf der anderen Seite steht der Drang zur
Evangelisation. Der Orden sieht sich als eine
Dienstgemeinschaft. Der Einsatz ist das
entscheidende; wie der einzelne diesen Einsatz

theoretisch begründet, ist weniger wichtig. Solche

Aussagen laufen allerdings ihrerseits auch
wieder Gefahr, zur Theorie zu werden.
Zusammenfassend ist festzuhalten, dass der
Trend gegen starre Systeme einerseits zu
Theoriefeindlichkeit führt, anderseits aber in seiner
praktischen Einstellung doch wiederum nicht
um neue Theorien herumkommt.

2. Der Begriff des Jüngers
Hinsichtlich des Ordenslebens als Elite wirkt
neben der Theoriefeindlichkeit der Begriff des

Jüngers ebenfalls korrigierend. Dieser Name ist
nach der Auferstehung allen Glaubenden zuteil

geworden, nicht nur einer auserlesenen
Schar. Nach Paulus sind alle «einer» in Christus

(womit nicht Einerleiheit gemeint ist). Alle
Christen haben die gleiche Würde. Diese
Einsicht wird heute dadurch begünstigt, dass es
keine Stände mehr gibt wie im Mittelalter, dass
eine Menschenrechtskonvention existiert, dass

Chancengleichheit für alle gross geschrieben
wird usw. So werden auch dem Ordensleben
keine besonderen religiös-sittlichen Inhalte
zuerkannt. Es geht nicht um eine besondere
Leistung oder um einen höheren Zustand der
Vereinigung mit Gott. Was der Ordensmann als
solcher tut, kommt aus der Taufgnade, die
nicht überholbar ist. Ihm wie allen Christen ist
die Bergpredigt in ihrer Radikalität zur
Verwirklichung aufgetragen. Nun aber geschieht
gerade die Verwirklichung des Evangeliums in
jeder Epoche auf verschiedene Weise. Damit
kommen wir zu einem dritten Punkt.

3. Das neue Weltverständnis
Heute wird betont, dass Gott ein Gott für die
Welt und für die Menschen ist. Wulf hat hier
nicht ausdrücklich auf das 2. Vatikanische
Konzil verwiesen. Was aber damit gemeint ist,
findet sich kurz zusammengefasst im Dekret
über das Apostolat der Laien, wenn es dort
heisst: Die irdischen Wirklichkeiten «sind nicht
nur Hilfsmittel zur Erreichung des letzten Zieles

des Menschen, sondern haben ihren Eigen-



31

wert, den Gott in sie hineingelegt hat» (Art. 7).
Das gleiche findet sich als Grundstimmung in
der Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» in
dem Sinne, dass die Welt nicht einfach als
Schauplatz betrachtet werden darf, auf dem die
Verdienste für die Ewigkeit gesammelt werden
und der sonst bedeutungslos ist. Die Welt selbst
hat Heilsbedeutung, indem sie zur neuen
Schöpfung beiträgt. Die Weltschöpfung, die
jetzt noch stöhnt und in Wehen liegt, soll einmal

eingehen in die Ewigkeit. Der letzte Grund
liegt darin, dass Gott sich selbst in die Welt
hinein entäussert hat und Knechtsgestalt
annahm. So hat er ihre verworrene Geschichte
zu seiner Geschichte gemacht. Damit wird die
geschöpfliche Armut zu einer Quelle des Reichtums.

Doch geschieht die Vergöttlichung im
Zeichen des Scheiterns, des Kreuzes. Für die
christliche Lebensgestaltung bedeutet das, dass
sich der Mensch in irgendeiner Form immer
der Welt aussetzen muss. Wie Gott soll er sich
— nach den Worten Wulfs — in die Welt hinein

entleeren, in ihre Vergeblichkeit. Dabei
weiss aber der Glaubende immer auch um die
siegreiche Kraft der Gnade.
Von diesem Geheimnis Gottes in der Welt muss
die Spiritualität und die Form des Ordenslebens

geprägt sein. Die Gelübde wollen das
sichtbar machen, so z. B. das Gelübde der
Armut, das zeigt, wie Gott die Armut erwählt hat,
um sich an die Menschen zu verschwenden.
Hier erhält das Wort «gratis» seine Doppelbedeutung:

einerseits umsonst, anderseits ohne
Erfolg. Liegt also das Spezifische des Ordenslebens

zwar nicht in einem besonderen Inhalt, so
doch in der Lebensform, die Christus
abgeschaut ist. Handelt es sich aber bloss noch um
eine leere Form, wird es zur Karikatur des
Christlichen. Gerade hier liegen Höhe und
Tiefe ganz nahe beieinander. Das Ordensleben
hat eine kritische Funktion und Zeichencharakter.

Damit ist gesagt, dass bei seiner Erneuerung

Theologie und Institution zusammengehören.
Man kann das eine nicht ohne das andere

erneuern. Heute wird dafür soviel Kraft, Mut

und Phantasie aufgewendet wie wohl kaum
jemals in der Geschichte. Ueberall wächst etwas.
Selbst wenn es wieder sterben sollte, so lebt
doch gerade im Sterben Neues auf und bleibt.
Ohne Orden wäre die Kirche nicht mehr Kirche

Jesu Christi, da das Charisma wesentlich zu
ihr gehört.

4. Entsakralisierung (P. Roger Moser OFM
Cap.)
In Zusammenhang mit dem Gesagten über das

heutige theologische Weltverständnis steht noch
als besonderer Gesichtspunkt die Entsakralisierung.

Wird alles in den göttlichen Sinnzusammenhang

hineingestellt, braucht es da noch
besondere religiöse Manifestationen?
Verdecken sie nicht gerade das Gemeinte und
fördern sie nicht auch die Monopolstellung? Kirche

und Gesellschaft sind im Westen von der
Welle der Entsakralisierung heimgesucht. Was
sollen da noch Ordensleute mit einem eigenen
Lebensstil? Die Radikalen sehen bereits den
Untergang der Orden und haben auch schon
den Zeitpunkt errechnet, wann dies eintreten
wird. Von den Jungen gehen nach ihnen nur
noch jene ins Kloster, die mit der heutigen
Welt, die nicht mehr kultisch gestaltet ist, nicht
mehr zurechtkommen.
In dieser Situation gibt es 2 Reaktionen:
Entweder man hält stur am Bisherigen fest um zu
überleben oder aber man versucht die
geformte Welt des Ordenslebens dem allgemeinen

weltlichen Lebensstil anzupassen. Wie soll
man sich da verhalten? Sicher muss bei der
Beurteilung der Entsakralisierungstendenzen das
christliche Gewissen kritisch werden. Wo eine
Gestalt nicht mehr durchsichtig ist, verlangt die
Ehrlichkeit, dass sie ersetzt wird. Doch ist dabei

nicht zu vergessen, dass der göttliche Sinn
in der Welt Denkmäler fordert, wie sich P.
Roger ausgedrückt hat, Denkmäler oder sinnliche

Zeichen, in denen sich das Religiöse
verdichtet. Das Ordensleben ist ein solches. Es ist
interessant, dass die Orden gerade dann
jeweils ihre Blütezeiten hatten, wenn ihre Sicht-



32

barkeit durch politische oder soziale Umstände
herausgefordert wurde; heute sind dies: das
Wirtschaftlichkeits- und Erfolgsdenken sowie
die kollektive Sexualneurose. Trotz der Ent-
sakralisierung oder gerade deshalb braucht es
also wieder Mut zur einseitigen Sichtbarmachung

des Gottes- und Christusbezogenheit von
Mensch und Welt.

Bevor wir nun zum zweiten Teil, den psychologischen

Aspekten, übergehen, sei kurz der
Grundsatz erwähnt: Die Gnade setzt die Natur
voraus. Nur einmal wurde er im Verlauf der
Tagung genannt, gerade von Frau Prof. Erni,
allerdings ohne irgendwelche Erklärung dazu.
Ich möchte das kurz nachholen, da es mir
bedeutungsvoll erscheint für das Folgende. Dieser

Grundsatz besagt mit vollem biblischen
Recht, dass die Gnade, also die Begegnung des
Menschen mit Gott, der ihn ruft, das wahrhaft
Menschliche des Menschen nicht zerstört,
sondern rettet und erfüllt. Dieses wahrhaft
Menschliche des Menschen, die Schöpfungsordnung

Mensch, ist in keinem Menschen ganz
erloschen. Sie ruht auf dem Grunde einer jeden
menschlichen Person und zeigt sich immer wieder

auf verschiedene Weise im täglichen
Leben. Aber freilich ist sie auch in keinem
Menschen unverbogen, unverfälscht zugegen,
sondern bei jedem ist sie gleichsam überklebt vom
schmutzigen Filz der sogenannten zweiten Natur,

die sich der Mensch selber zugelegt hat. Ihr
Kern ist die Ichverfallenheit. Daher kommt es
denn auch, dass in den antiken wie in den
modernen Sprachen das Wort «Mensch» in einem
eigenartigen Zwielicht steht.
Ein Wort des Kardinals Saliège auf einem
Kalenderzettel kann das verdeutlichen:
«Mit dem Ausdruck 'das ist menschlich'
entschuldigt man heute alles. Man lässt sich scheiden:

Das ist menschlich. Man trinkt: Das ist
menschlich. Man betrügt bei einem Examen
oder bei einem Wettbewerb: Das ist menschlich.

Man verpfuscht seine Jugend im Laster:

Das ist menschlich. Man arbeitet träge: Das ist
menschlich. Man ist eifersüchtig: Das ist
menschlich. Man unterschlägt: Das ist menschlich.

Es gibt kein Laster, das man nicht mit dieser

Formel entschuldigt. So bezeichnet man mit
dem Wort 'menschlich' das, was beim
Menschen am hinfälligsten, am niedrigsten ist.
Manchmal wird es sogar zum Synonym für
tierisch. Was für eine sonderbare Sprache! Ist
doch das Menschliche gerade das, was uns vom
Tier unterscheidet. Menschlich ist der
Verstand, das Herz, der Wille, das Gewissen, die
Heiligkeit. Das ist menschlich.»
Hohes und Niedriges, Edles und Gemeines
verschlingen sich da seltsam ineinander. In diese
Spannung hinein hat sich Christus, der
Menschensohn, begeben. Es ist darum klar:
Der Weg der Gnade zum Menschen geht nicht
anders als über die zweite Natur, d. h. über das
Aufbrechen der harten Schale der Selbstherrlichkeit,

welche die Gottesherrlichkeit
überdeckt. Das bedeutet: Es gibt keine Gnade ohne
Kreuz. Erst die Menschlichkeit, die durch das
Kreuz hindurchgegangen ist, bringt den wahren

Menschen ans Licht. Daran ist beim
Folgenden zu denken.

II. Psychologischer Teil: Ordensleben im
Lichte psychologischer Prinzipien. Fragen, die
sich daraus ergeben (Frau Prof. M. Erni)

1. Das Prinzip der Reifungsstufen
Werden nicht junge Ordensleute in Verhaltensmuster

genötigt, die einer späteren
Entwicklungsstufe gemäss sind? Haben Ordensleute

der mittleren und späteren Lebensphasen
noch die Möglichkeit zu einer Umorientierung
in ihrem Einsatz, falls ihre innere Entwicklung
darauf hintendiert? Begegnet man alten
Ordensleuten mit echtem Respekt ohne
herablassende Caritas?

2. Prinzipien aus der Freud'sehen Psychologie
a) Verhältnis von Lust- und Realitätsprinzip:



33

Hat das Fest, die Fröhlichkeit seinen berechtigten
Platz im Ordensleben? «Wer nicht gemessen

kann, wird bald ungeniessbar».
b) Verhältnis von Bedürfnis/Befriedigung und
Bedürfnis/Spannung: Wird Anwärtern für das
Ordensleben genügend klar gemacht, worauf
sie verzichten, anderseits aber auch, welche
Freiheit sie gewinnen durch ein Leben im
Geiste der evangelischen Räte? Zu Sublimationen

reichen die Kräfte nicht immer. Gestattet
man sich auch gesunde Kompensationen, die
keinen Mitmenschen in seinen Rechten schmälern,

die eigene seelische Gesundheit jedoch
erhalten?

3. Verhältnis Schatten/Persona (C. G. Jung)
Es geht hier um die Anerkennung des eigenen
Schattens, der Unzulänglichkeiten. Wer dies
nicht tut, trägt nach aussen hin eine Maske,
wovon das Wort «Persona» hergeleitet wird. Ist
man bereit, die eigene Schwäche, die typischen
Minderwertigkeiten zu sehen und anzunehmen
und auch andern dazu Mut zu machen? Oder
ist man vielleicht zu sehr bemüht, eine gut
sitzende «Persona» zu leben? Eine
Schutzschicht, die eine echte Begegnung abschirmt?
Der Grad der Echtheit wird von der Umwelt
erahnt und auch entsprechend geschätzt.

4. Selbstverwirklichung
Der Mensch muss sein persönliches Wesensbild

verwirklichen; er darf es aber nicht
verwechseln mit dem Idealbild. Ist man bereit,
auch schüchternen Ordensmitgliedern Entwick-
lungs- und Bildungsmöglichkeiten zu offerieren,

ihnen Mut zu machen — auch dann, wenn
man sie eigentlich auch ohne Ausbildung an
manchen Posten einsetzen könnte? Wagt man,
bewusst zu machen, dass neben der
Selbstverwirklichung auch die Gemeinschaftsentwicklung

gesehen werden muss — eine Realität, die
mit Selbstverständlichkeit auch in einer normalen

Familie Rücksichten und Wartezeiten
auferlegt?

5. Bereich der Konfliktpsychologie
Ist man nicht gerade in Ordensgemeinschaften
geneigt, das Ideal der Einheit allzu unkritisch
anzustreben? Wird die Fähigkeit zur fairen
Auseinandersetzung als ein Ziel in der Ordensbildung

gesehen oder geht es mehr nur um
Anpassung an kollektives Ue'ber-Ich? Bedeutet
die Verschiedenheit nicht auch eine Bereicherung?

III. Praktischer Teil: Die mit der Erneuerung
gemachten Erfahrungen
Mit den von der Psychologie her gestellten Fragen

sind wir bereits in den Bereich des praktischen

Lebens der Erneuerung vorgestossen.
Der Abtprimas hat diesbezüglich Gelegenheit
gehabt, viele Erfahrungen zu sammeln. Er hat
das heutige Suchen von vier Seiten her beleuchtet:

1. Die Suche nach einem einfacheren Lebensstil

Einleitend machte er hier die Feststellung, dass
jene Gemeinschaften, die ganz neue Grundlagen

schaffen wollten, in der Zwischenzeit alle
gescheitert sind. Allerdings ist der Formalismus

immer eine Versuchung der Geschichte.
Der Prozess der Vereinfachung war zunächst
negativ und von schmerzlichen Erfahrungen
begleitet. Dies betrifft vor allem den Versuch
von Verkleinerungen der Gemeinschaften
durch Aufteilung in Dekanien. Das hat sich
nicht bewährt. Nach dieser negativen Phase des
Abschaffens im Gefolge des Konzils wurden
um 1970 herum Befürchtungen laut; man
begann wieder, abgeschaffte Dinge einzuführen.
Das konnte aber nur noch eklektisch geschehen

und wurde dadurch zu etwas Künstlichem.
Die Klöster suchen da weiter. Nur wenn der
Mönch um Gott weiss, dann findet er auch den
Rahmen, in dem sich diese Gegenwart Gottes
zeigen kann.



34

2. Die Suche nach einsichtigeren religiösen
Zeichen und Symbolen
Der Kulturwandel bringt dieses Problem mit
sich; man kann sich davor nicht verschliessen.
Allerdings gibt es auch hier — gerade unter
den Jungen — eine sogenannte «Nostalgiewelle»,

Heimweh nach dem einmal Gewesenen.

In diesem Zusammenhang meinte der
Abtprimas, dass Klöster mit guten Berufen nicht
einfach zum vornherein als gesund zu betrachten

seien, vor allem dann, wenn sich die
Eintritte nur aus bestimmten Kreisen rekrutieren.
Diese Suche nach einsichtigeren religiösen
Zeichen zielt nicht auf die Säkularisation, sondern
auf neue Ausdrucksweisen. Das Beibehalten
fraglicher Zeichen würde das Ende klösterlichen

Lebens bedeuten. Sakrale Elemente im
Sinne dieses neuen Stils wurden wieder
entdeckt im Schweigen, im gemeinsamen Hören
auf das Wort Gottes, in der Einfachheit der
liturgischen Feier und Gegenstände. Für die
Belebung und Erneuerung der Gestensprache
zeichnet sich allerdings noch keine Lösung ab,
auch nicht in den Ländern und Kulturen der
Dritten Welt, wo man am ehesten Impulse in
dieser Richtung erwartet hätte. Die Suche muss
weitergehen, aber dazwischen sollten immer
wieder Beruhigungsperioden eingeschaltet werden.

— In diesem Zusammenhang ist auch
noch zu erwähnen, dass alle Versuche mit
einem städtischen Mönchtum bis jetzt gescheitert

sind. Der Abtprimas meint, dass der Grund
vielleicht auch darin liegen könnte, dass neue
Formen, vielfach zur Lösung persönlicher
Probleme und Schwierigkeiten angestrebt wurden.

3. Die Suche nach Gemeinschaft und Brüderlichkeit

Die Grosskommunitäten werden oft zum
Sündenbock gestempelt und alles Heil erwartet
man von den kleinen Gemeinschaften. Dafür
spricht auch der Umstand, dass die Zahl der
Mönche in letzter Zeit abgenommen, jene der
Klöster aber im Zunehmen begriffen ist. Kleine

Klöster, die einzig aus Reaktion gegen ein
Grosskloster gegründet wurden, hatten bisher
keinen Bestand. Es braucht immer auch eine
positive Zielsetzung. Eine kleine Gemeinschaft
kann auch nie einen Eheersatz bieten. Auch da
würde man sich täuschen. Heute haben grössere
Gemeinschaften eher wieder Berufe. Die Realität

des Zusammenlebens muss so oder so
immer wieder neu angenommen werden, inspiriert

von der Urgemeinde. Dabei darf der Abt
nicht von der Kommunität getrennt werden,
denn sie bedeutet für ihn die Quelle, die ihm
zeigt, was der Hl. Geist will. In der Gemeinschaft

zeigt sich dem Abt der Wille Gottes.
Entscheidend sind nicht so sehr ständige
Abstimmungen, sondern das Aufeinanderhören

und Miteinanderbeten.

4. Die Suche nach neuen Formen des Mitwirkens

in Kirche und Welt
In diesem Punkt wirkt sich das neue theologische

Verständnis der Welt aus. Der Primas
meinte allerdings, dass gerade hier die Theologen

noch zu wenig gearbeitet hätten und so
gewöhnlich die Praxis der Theorie voraus sei. Seit
1970 ist hier eher eine Beruhigung der
allgemeinen Lage eingetreten. Ueberall ist man auch
da noch auf der Suche. Die mehr Kontemplativen

sehen ihren kirchlichen Dienst in neuen
Formen der Gastfreundschaft, wodurch sie ihre
Aufgabe sichtbar machen können.

Zusammenfassend kann zu diesen vier
Themenkreisen, die der Abtprimas beleuchtete,
folgendes gesagt werden. In den Jahren
1964—1974 wurden — teilweise unter extremen

Spannungen — viele gute Vorstösse
gewagt. Dort, wo man in diesem Zeitabschnitt
wegen des befürchteten Tumults nichts geändert

hat, ist man heute schlimmer dran als in
jenen Klöstern, die die unvermeidlichen
Spannungen auf sich genommen haben. Die
Erfahrungen zeigen, dass es für diese immer
schwieriger wird, Aenderungen vorzunehmen,
da nun bereits der erste Schwung fehlt. Ihnen



35

blieben zwar die Wachstumsschmerzen erspart,
doch haben sie den rechten Augenblick ver-
passt. Diese Klöster werden Inseln bleiben.
Für die andern sollten sich in den kommenden
Jahren die ersten Früchte dieser schmerzlichen
Wandlung zeigen.

Auf 4 ganz praktische Fragen ging schliesslich
das Podiumsgespräch ein:

1. Was ist das Spezifische des Ordenslebens
Wulf: Das Christliche wird ausdrücklich
gemacht durch die evangelischen Räte und zwar
nicht bloss auf sozialer Ebene. Vielmehr muss
sich darin das Charisma entfalten. Dieses
Spezifische ist begrifflich sehr schwer zu formulieren.

Man könnte es ein dynamisches Mehr nennen.

Der Ruf der Liebe soll besser gehört werden.

(Gleichzeitig richtet sich dies allerdings
wieder an alle).
Moser: Allen Christen ist das gleiche aufgegeben.

Es besteht nun die Gefahr, dass alles
gesichtslos wird. Die Orden müssen den Mut zum
eigenen Gesicht haben, sonst verlieren sie die
Anziehungskraft.
Abtprimas: Wenn man vom Spezifischen
spricht, so setzt man ein Genus voraus. Das
scheint ihm zu scholastisch gedacht. Im Osten
würde das niemand verstehen. Er würde folgenden

Vergleich vorziehen: ein Bild von Rubens
und eine mittelalterliche Miniatur; beides sind
Gemälde. Wir haben einige Elemente ausgewählt,

um den Dienst im geistlichen Sinn
auszuführen. Das Leben bleibt christlich, die Mittel

sind — wenn man unbedingt den Ausdruck
gebrauchen will — spezifisch. Diese Auswahl
ist notwendig, da nicht jeder alles tun kann.

2. Der Stellenwert der Gelübde
Wulf: Er erwähnt einen neuen Entwurf, der die
drei grundlegenden Inhalte eines jeden
Gelübdes zeigt. Danach muss durch ein
Gelübde folgendes deutlich werden; 1. Die
Hingabe an Gott, 2. Die Gemeinschaft, an die

man sich bindet, 3. Der Empfänger der
Gelübde (im Namen der Gemeinschaft). Das ist
das rechtliche Gerüst, das mit Inhalt gefüllt
werden muss. Jedem ist in diesem Schema die
Möglichkeit gegeben, noch persönlich etwas
dazuzufügen.
Abtprimas: Er sieht nur einen psychologischen
Unterschied zwischen dem Gelübde und dem
Versprechen. Wesentlich ist, dass ich durch die
Gelübde meinen Beruf annehme und dass die
Gemeinde diesen Beruf anerkennt. Das ist mein
Beruf und die Kirche sagt Ja dazu.

3. Die Berufung
Dazu etwas zu sagen, ist schwierig; sicher muss
man immer das ganze Leben im Licht des
Glaubens sehen. Es steht immer alles auf dem
Spiel. Beim Eintritt ins Kloster ist ja für
gewöhnlich die Berufung erst im Kommen.
Abtprimas: meint, dass die Berufung ein
Geheimnis bleiben muss. Es handelt sich hier
mehr um eine Intuition, als um eine klare, ver-
standesmässig erfassbare Gegebenheit. Man
kann es daher auch so schwer ausdrücken. Oft
ist es ja auch so, dass die Gründe, die zum Eintritt

veranlassten, anders sind als jene, die
einem dann zum Bleiben bestimmen.

4. Der Zeichencharakter
Moser: Im Ordensleben wird das Christliche
verdichtet. Die Vergangenheit hatte dazu ihre
eigenen Mittel. Nicht mehr alle davon lassen
sich heute übernehmen. Nochmals meint er,
dass es wichtig ist, dass ein Orden nicht
gesichtslos wird.
Wulf: Das Zeichen muss als solches auf das
andere hinweisen. Das ist bei den 3 evangelischen

Räten klar, die querliegen zum
Menschen. Es sind nur diese drei möglich, da sie
dem Evangelium abgelauscht sind und auf
Christus zurückgehen. Allerdings haben sie
heute vielleicht in gewisser Beziehung etwas
von ihrer zeichenhaften Bedeutung eingebüsst.
(Heute gibt es viele Ehelose nicht um des
Himmelreiches willen; das gleiche gilt für die Ar-



36

mut; hier müsste ev. der Dienstgedanke eingeführt

werden, der dem allgemeinen Profitstreben

querliegt). Wenn ein Ordensmann auf
Einzelposten ist, wird es besonders schwierig, diese
Zeicbenhaftigkeit zu verwirklichen.
Zum Schluss sei der erste Kurzvortrag
erwähnt. Schwester Clodulfa aus Ingenbohl legte
einfach und schlicht dar, wie sie ihr Ordensleben

als Kranken- und Gemeindeschwester lebt.
In der Gesinnung Christi wolle sie in der
gegenwärtigen Not allen verfügbar sein. Ihre
Krise hätte sie bereits vor dem Konzil durchgelebt

und so könnten ihr die gegenwärtigen
Strömungen nicht mehr allzuviel anhaben. Das war
sehr eindrücklich.
Es ist nur noch beizufügen: Dass die Orden als

ganze heute in Krise gekommen sind, zeigt,
dass sie ihr kirchliches Leben intensiv leben.
Was in der Gesamtkirche geschieht, spiegelt
sich entsprechend verschärft in den Orden
wider. Zudem sind sie immer gelebte Gemeinschaft

und damit ist gegeben die Chance zu
höchster Entfaltung, aber auch zu Verbiegun-
gen.

Meditationstexte
P. Vinzenz Stebler

«In diesen Tagen ging Jesus auf einen Berg, um
zu beten. Und er betete die ganze Nacht zu
Gott» (Lk 6, 12). Welch ein Bild! Jesus allein
auf dem Berg in einsamer Zwiesprache mit dem
Vater. Ueber ihm die funkelnde Pracht einer
orientalischen Sternennacht. Während die
Menschen drunten in der Welt schlafen, betet er.
Alles, was den Menschen bedrückt, bedrängt,
in Unruhe versetzt, in Zweifel und Aengste
stürzt, trägt er betend vor den Vater. Mit
seinem Beten hat der Herr für alle Zeiten die
Nacht geheiligt, ihre Finsternisse und Dämonien

überwunden. Vergiss es nicht, wenn du
schlafen gehst. Der Herr betet auch für dich —
er bespricht auch deine Sorgen mit dem Vater.

Wenn Christus die stillen Stunden der Nacht
bevorzugt und auf einen Berg steigt, um zu
beten, so will er uns damit sagen, dass es Zeiten
und Räume gibt, welche die Sammlung erleichtern.

Das Gebet bedarf einer Intimsphäre —
wer das übersieht, wird niemals zu den
Tiefendimensionen des Lebens vordringen. Schlaf,
Ferien, Erholung und Entspannung, Gebet,
Musse und Kontemplation sind nicht
Zeitverschwendung, sondern schöpferische Pausen,
ohne die der Mensch seine Kräfte vorzeitig
verbraucht, Phantasie, Humor und Spontaneität
verliert und sich immer weiter vom wahren
Kindsein entfernt, das doch vom Evangelium
gefordert ist, wenn wir ins Himmelreich eingehen

wollen.


	Krise und Erneuerung der Orden heute

