
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 6

Artikel: Engel und Mönche

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i So

Engel und Mönche
P. Vinzenz Stebler

Dass die Mönche ein engelgleiches Leben führen,

war bis ins hohe Mittelalter hinauf eine

gern gehörte Aussage. Der moderne Christ
hingegen kann diese Behauptung nicht ohne weiteres

hinnehmen. Er wittert darin leibfeindliche
Tendenzen und eine ungehörige Abwertung der
Sexualität. Es ist nicht von ungefähr, dass die
aloisianischen Sonntage ausser Kurs gekommen

sind und dass die Andacht zum «englischen

Jüngling» keine Zugkraft mehr besitzt.
Engel sind rein geistige Wesen — der Mensch
aber besteht aus Leib und Seele. So hat ihn
Gott gewollt und erschaffen — so wird der
Mensch auch bleiben in Ewigkeit (wir glauben
ja an eine Auferstehung des Leibes). Diese
Wesensart darf der Mensch gerade im religiösen

Bereich nicht übersehen. Wer die Natur
vergewaltigt, wird bald genug ihre Rache erfahren,

und die letzten Dinge werden schlimmer
als die ersten sein! Nicht umsonst sagt der
Franzose, dass der Mensch, der ein Engel sein
möchte, beim Tiere landet.
Wenn nun die Mönche sich den Engeln besonders

verbunden fühlen, so nicht deshalb, weil
sie ihre menschliche Natur mit derjenigen der
himmlischen Geister vertauschen möchten,
sondern weil sie im Dienst der Engel ihre eigene
Berufung und Sendung in vollkommener Weise
verwirklicht sehen:

Vor dem Throne Gottes stehen

Die Engel bilden die Thronassistenz des
Allerhöchsten — sie dürfen sich in seiner allernächsten

Nähe aufhalten. Der Mönch geht ins Kloster,

um Gott zu suchen. Sein erstes Bemühen
und seine eigentliche Aufgabe besteht darin,
sich immer und überall in Gottes Gegenwart
aufzuhalten. Wer mit der Sprache und Eigenart

der Benediktusregel vertraut ist, der wird
zugeben müssen, dass keine andere Forderung
mit so auffälliger Betonung und mit solchem
Nachdruck erhoben wird: «Die erste Stufe der
Demut besteht darin, dass man Gott fürchtet,
ihn immer vor Augen hat, sich durchaus hütet,
ihn zu vergessen, und stets an alle Gebote Gottes

denkt. Der Mensch soll unter dem
Eindruck stehen, dass Gott vom Himmel her zu
jeder Stunde auf ihn niederschaut und dass
seine Werke allerorts vom Auge Gottes gesehen

und von den Engeln ihm jederzeit berichtet

werden (Kapitel 7).
Um dem Mönch diese Aufgabe zu erleichtern,
regelt St. Benedikt mit aller Sorgfalt den Verkehr

mit der Aussenwelt und die Aufnahme der
Gäste. Durch die Bestimmungen liber Klausur
und Stillschweigen sichert er dem einzelnen
Mönch wie der ganzen Gemeinschaft die Wohltat

der Einsamkeit, der Stille und der Sammlung.

Von der Zelle zum Himmel ist der Weg
nicht weit — an beiden Orten beschäftigt man
sich mit Gott, und wo Gott ist, da ist der Himmel!

Das Antlitz Gottes schauen

Die Engel schauen unverwandt die Herrlichkeit
Gottes — sie sind jene geheimnisvollen

Wesen, die innen und aussen mit Augen versehen

sind. Gerade dieser Aspekt hat die
mittelalterlichen Mönche fasziniert. Auf den Miniaturen

der Reichenauer Buchmalerei sind die
Engel stets mit weit aufgerissenen Augen
dargestellt. Augen, die nach innen schauen,





i82

Augen, die Schrecken und Staunen, Ehrfurcht
und Bewunderung widerspiegeln.
In diesen packenden Gestalten haben die Mönche

dargestellt, was sie selber sein möchten.
Ihre Augen sollten ja weit aufgerissen sein zu
jenem Licht, das sie umformt in Gott: «Oeff-
nen wir unsere Augen dem Lichte Gottes —
apertis oculis ad deificum lumen» (Prolog zur
heiligen Regel)! Diese Umformung geschieht
vor allem im «reinen Gebet», in der contempla-
tio, die als reife Frucht herauswächst aus dem
monastischen Tugendwandel, aus der heiligen
Lesung, dem betrachtenden Verkosten des
Gotteswortes, aus dem unablässigen Gebet und steten

Dialog mit Gott und vor allem aus der
vollkommenen Liebe. Niemand hat dieses Ideal
packender umschrieben als der Altvater Bessa-
rion, der einmal sagte: «Der Mönch muss ganz
Auge sein wie Cherubim und Seraphim».

Das Gotteslob singen

Die beseligende Schau Gottes drängt die
himmlischen Geister, unablässig den Allerhöchsten

zu loben und zu preisen. So hört der Prophet

Jesaja in seiner Berufungsvision das

Trishagion der Seraphim: «Und immerfort rief
einer dem andern zu: Heilig, heilig, heilig ist
Jahwe Zebaot, die ganze Erde ist voll seiner
Herrlichkeit» (Jes 6,3). Dasselbe widerfuhr
dem Seher auf der Insel Patmos: «Ich sah, und
ich hörte die Stimme von vielen Engeln rings
um den Thron und um die Wesen und die
Aeltesten; die Zahl der Engel ist zehntausend
mal zehntausend und tausend mal tausend. Sie
schreien mit lauter Stimme: Würdig ist das
Lamm, das geschlachtet ist, Macht zu empfangen,

Reichtum und Weisheit, Kraft und Ehre,
Herrlichkeit und Lobpreis» (Apk 5, 11—12).
Immer wenn die Kirche das Allerheiligste der
Eucharistiefeier betritt, lässt sie die Gläubigen
einstimmen in den Lobgesang der heiligen
Engel. Unter den Christen sollen die Mönche
die eifrigsten sein im Gotteslob. St. Benedikt

will, dass dem Gotteslob nichts vorgezogen
wird (Kp. 43). Tag und Nacht sollen durch das
Stundengebet geheiligt werden. Die Mönche
sind die Wächter, über die Mauern Jerusalems
bestellt; den ganzen Tag und die ganze Nacht
sollen sie nicht schweigen (cf Jes 62, 6). Diesen

Dienst verrichten die Mönche in Gegenwart

der heiligen Engel und in ihrer Gemeinschaft.

Der heilige Beda war davon so
überzeugt, dass er keine Höre versäumte, um
seinen Schutzengel nicht zu betrüben, der zweifellos

fragen würde: Wo ist denn Beda?
Wenn es nach St. Augustin die Liebe ist, die
zum Singen drängt (cantare amantis est), dann
wird man unschwer begreifen, dass das liturgische

Gotteslob wirklich jener geheimnisvolle
Ort ist, wo Himmel und Erde einander begegnen.

«In der irdischen Liturgie nehmen wir
vorauskostend an jener himmlischen Liturgie teil,
die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert
wird, zu der wir pilgernd unterwegs sind, wo
Christus sitzt zur Rechten Gottes, der Diener
des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der
irdischen Liturgie singen wir dem Herrn mit
der ganzen Schar des himmlischen Heeres den
Lobgesang der Herrlichkeit» (Liturgiekonstitution

8).

Boten Gottes und Freunde der Menschen

Die Engel stehen vor Gott, allzeit seines Winkes

gewärtig, immer bereit, seinen Willen zu
vollstrecken. Sie stehen Gott zur Verfügung zur
Ausführung seiner Befehle und stellen die
Verbindung zwischen Himmel und Erde her. «Zwischen

Gott und dem Engel waltet ein
Einvernehmen der Sorge um das Heilige in dem ihm
anbefohlenen Menschen: und er schützt es
durch Irrsal, Leiden und Tod hindurch»
(Romano Guardini).
Auch der Dienst des Mönchens erschöpft sich
nicht in der Vertikalen. Je radikaler er Gott
angehört, desto besser dient er auch der Welt.
Die Mönche und Einsiedler waren darum



183

immer die ausgesprochenen Lieblinge des
christlichen Volkes. Es erwartet vom «Mann
Gottes» Rat in verzweifelter Lage, Trost in
Bedrängnis, Hilfe und Ansporn auf dem Weg
des Heiles. Mit Recht: wer Abstand hat von der
Welt, bekommt die Dinge und Ereignisse besser

in den Griff; wer in die Höhe steigt, dem
weitet sich der Blick, und das Wort, das im
Schweigen reift, hat Tiefe und Gewicht!
Die Mönche von heute müssen gestehen, dass
das Ideal vom engelgleichen Leben sehr
anspruchsvoll ist und schwer zu verwirklichen;
auch umschreibt es nicht alle Aspekte und
nicht die ganze Breite und Tiefe der monasti-
schen Berufung, aber es unterstreicht doch auf
eindrückliche Weise, was die dogmatische
Konstitution über die Kirche im sechsten Kapitel

ganz allgemein vom Ordensstand aussagt:
«Das Volk Gottes hat hier keine bleibende
Heimstatt, sondern sucht die zukünftige. Deshalb

macht der Ordensstand, der seine Glieder
von den irdischen Sorgen mehr befreit, mehr
die himmlischen Güter, die schon in dieser Zeit
gegenwärtig sind, auch allen Gläubigen kund,
bezeugt das neue und ewige, in der Erlösung
Christi erworbene Leben und kündigt die
zukünftige Auferstehung und die Herrlichkeit
des Himmelreiches an Schliesslich macht er
die Erhabenheit des Gottesreiches gegenüber
allem Irdischen und seine höchsten Ansprüche
in besonderer Weise offenkundig».
Es bleibt die überzeitliche Aufgabe des Mönch-
tums, in der Kirche auf Erden ein eschatologi-
sches Zeichen zu sein und in ihrer Mitte schon
jetzt die Aufgabe und den Dienst der Engel zu
vollziehen: Vor Gott zu stehen, sein Antlitz zu
schauen und sein Lob zu singen — und eben
darin wird es dem pilgernden Gottesvolk
brüderlich und hilfreich verbunden bleiben.

Die steinernen Engel
des Basler Münsters

Margarete Pfister-Burkhalter

Obwohl das Basler Münster durch das Erdbeben

von 1356 und den Bildersturm von 1529
viel von seinem skulpturalen Schmuck einge-
biisst hat, vermögen die noch erhaltenen Monumente

immer noch zu beglücken. Manche
losgelöste, am Münster durch Kopien ersetzte
Originale und Gipsabgüsse im Stadt- und
Münstermuseum des kleinen Klingentals erleichtern

die Schau. Man mag staunen, wieviele, oft
unauffällig angebrachte Engel das Gotteshaus
belebten.
Ihre edelsten Vertreter — allerdings nicht aus
Stein, sondern auf der Goldenen Altartafel Kaiser

Heinrichs II. — ist Basel leider durch die
Kantonstrennung des letzten Jahrhunderts
verloren gegangen, und nur ein vergoldeter Gips-
abguss in der geistlichen Schatzkammer des
Historischen Museums und ein unpatinierter im
Klingental erinnern uns schamhaft an den
unersetzlichen Verlust, der heute im Musée Cluny
zu Paris prangt. Auf dieser Tafel aus reinem
getriebenem Goldblech über einem Holzkern
umstehen die drei Erzengel mit dem hl. Benedikt

den durch seine Grösse überragenden
Christus, zu dessen Füssen das Kaiserpaar
demütigst huldigt. Als Engelfürsten tragen die
geflügelten Gestalten Lanze oder eine Art
Heroldstab. Majestätisch frontal reihen sie sich,
mit leiser Kopfwendung, neben den
Weltenherrscher, der in der Linken die Weltkugel mit
seinem Monogramm und dem A und O hält.
Man vermutet, dass diese kostbare Gabe zur
Münsterweihe 1019 im Kloster Fulda gefertigt
worden sei.


	Engel und Mönche

