Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 6

Artikel: Engel und Mdnche

Autor: Stebler, Vinzenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

180

Engel und Monche

P. Vinzenz Stebler

Dass die Monche ein engelgleiches Leben fiih-
ren, war bis ins hohe Mittelalter hinauf eine
gern gehorte Aussage. Der moderne Christ hin-
gegen kann diese Behauptung nicht ohne weite-
res hinnehmen. Er wittert darin leibfeindliche
Tendenzen und eine ungehdrige Abwertung der
Sexualitdt. Es ist nicht von ungefédhr, dass die
aloisianischen Sonntage ausser Kurs gekom-
men sind und dass die Andacht zum «engli-
schen Jiingling» keine Zugkraft mehr besitzt.
Engel sind rein geistige Wesen — der Mensch
aber besteht aus Leib und Seele. So hat ihn
Gott gewollt und erschaffen — so wird der
Mensch auch bleiben in Ewigkeit (wir glauben
ja an eine Auferstehung des Leibes). Diese
Wesensart darf der Mensch gerade im religio-
sen Bereich nicht iibersehen. Wer die Natur
vergewaltigt, wird bald genug ihre Rache erfah-
ren, und die letzten Dinge werden schlimmer
als die ersten sein! Nicht umsonst sagt der
Franzose, dass der Mensch, der ein Engel sein
mochte, beim Tiere landet.

Wenn nun die Monche sich den Engeln beson-
ders verbunden fiihlen, so nicht deshalb, weil
sie ihre menschliche Natur mit derjenigen der
himmlischen Geister vertauschen mochten, son-
dern weil sie im Dienst der Engel ihre eigene
Berufung und Sendung in vollkommener Weise
verwirklicht sehen:

Vor dem Throne Gottes siehen

Die Engel bilden die Thronassistenz des Aller-
hochsten — sie diirfen sich in seiner allernédch-
sten Nihe aufhalten. Der Ménch geht ins Klo-
ster, um Gott zu suchen. Sein erstes Bemiihen
und seine eigentliche Aufgabe besteht darin,
sich immer und iiberall in Gottes Gegenwart
aufzuhalten. Wer mit der Sprache und Eigen-
art der Benediktusregel vertraut ist, der wird
zugeben miissen, dass keine andere Forderung
mit so auffilliger Betonung und mit solchem
Nachdruck erhoben wird: «Die erste Stufe der
Demut besteht darin, dass man Gott fiirchtet,
ihn immer vor Augen hat, sich durchaus hiitet,
ihn zu vergessen, und stets an alle Gebote Got-
tes denkt ... Der Mensch soll unter dem Ein-
druck stehen, dass Gott vom Himmel her zu
jeder Stunde auf ihn niederschaut und dass
seine Werke allerorts vom Auge Gottes gese-
hen und von den Engeln ihm jederzeit berich-
tet werden (Kapitel 7).

Um dem Monch diese Aufgabe zu erleichtern,
regelt St. Benedikt mit aller Sorgfalt den Ver-
kehr mit der Aussenwelt und die Aufnahme der
Gaste. Durch die Bestimmungen iiber Klausur
und Stillschweigen sichert er dem einzelnen
Monch wie der ganzen Gemeinschaft die Wohl-
tat der Einsamkeit, der Stille und der Samm-
lung. Von der Zelle zum Himmel ist der Weg
nicht weit — an beiden Orten beschiftigt man
sich mit Gott, und wo Gott ist, da ist der Him-
mel!

Das Antlitz Gottes schauen

Die Engel schauen unverwandt die Herrlich-
keit Gottes — sie sind jene geheimnisvollen
Wesen, die innen und aussen mit Augen verse-
hen sind. Gerade dieser Aspekt hat die mittel-
alterlichen Monche fasziniert. Auf den Minia-
turen der Reichenauer Buchmalerei sind die
Engel stets mit weit aufgerissenen Augen dar-
gestellt. Augen, die nach innen schauen,



181




132

Augen, die Schrecken und Staunen, Ehrfurcht
und Bewunderung widerspiegeln.

In diesen packenden Gestalten haben die Mon-
che dargestellt, was sie selber sein mochten.
Ihre Augen sollten ja weit aufgerissen sein zu
jenem Licht, das sie umformt in Gott: «Oeff-
nen wir unsere Augen dem Lichte Gottes —
apertis oculis ad deificum lumen» (Prolog zur
heiligen Regel)! Diese Umformung geschieht
vor allem im «reinen Gebet», in der contempla-
tio, die als reife Frucht herauswichst aus dem
monastischen Tugendwandel, aus der heiligen
Lesung, dem betrachtenden Verkosten des Got-
teswortes, aus dem unablidssigen Gebet und ste-
ten Dialog mit Gott und vor allem aus der voll-
kommenen Liebe. Niemand hat dieses Ideal
packender umschrieben als der Altvater Bessa-
rion, der einmal sagte: «Der Monch muss ganz
Auge sein wie Cherubim und Seraphim».

Das Gotteslob singen

Die beseligende Schau Gottes drdngt die
himmlischen Geister, unabldssig den Allerhoch-
sten zu loben und zu preisen. So hort der Pro-
phet Jesaja in seiner Berufungsvision das
Trishagion der Seraphim: «Und immerfort rief
einer dem andern zu: Heilig, heilig, heilig ist
Jahwe Zebaot, die ganze Erde ist voll seiner
Herrlichkeit» (Jes 6, 3). Dasselbe widerfuhr
dem Seher auf der Insel Patmos: «Ich sah, und
ich horte die Stimme von vielen Engeln rings
um den Thron und um die Wesen und die
Aeltesten; die Zahl der Engel ist zehntausend
mal zehntausend und tausend mal tausend. Sie
schreien mit lauter Stimme: Wiirdig ist das
LLamm, das geschlachtet ist, Macht zu empfan-
gen, Reichtum und Weisheit, Kraft und Ehre,
Herrlichkeit und Lobpreis» (Apk 5, 11—12).

Immer wenn die Kirche das Allerheiligste der
Eucharistiefeier betritt, ldasst sie die Gldaubigen
einstimmen in den Lobgesang der heiligen
Engel. Unter den Christen sollen die Mdnche
die eifrigsten sein im Gotteslob. St. Benedikt

will, dass dem Gotteslob nichts vorgezogen
wird (Kp. 43). Tag und Nacht sollen durch das
Stundengebet geheiligt werden. Die Monche
sind die Wichter, iiber die Mauern Jerusalems
bestellt; den ganzen Tag und die ganze Nacht
sollen sie nicht schweigen (cf Jes 62, 6). Die-
sen Dienst verrichten die Monche in Gegen-
wart der heiligen Engel und in ihrer Gemein-
schaft. Der heilige Beda war davon so iiber-
zeugt, dass er keine Hore versdumte, um sei-
nen Schutzengel nicht zu betriiben, der zweifel-
los fragen wiirde: Wo ist denn Beda?

Wenn es nach St. Augustin die Liebe ist, die
zum Singen dridngt (cantare amantis est), dann
wird man unschwer begreifen, dass das liturgi-
sche Gotteslob wirklich jener geheimnisvolle
Ort ist, wo Himmel und Erde einander begeg-
nen. «In der irdischen Liturgie nehmen wir vor-
auskostend an jener himmlischen Liturgie teil,
die in der heiligen Stadt Jerusalem gefeiert
wird, zu der wir pilgernd unterwegs sind, wo
Christus sitzt zur Rechten Gottes, der Diener
des Heiligtums und des wahren Zeltes. In der
irdischen Liturgie singen wir dem Herrn mit
der ganzen Schar des himmlischen Heeres den
Lobgesang der Herrlichkeit» (Liturgiekonstitu-
tion 8).

Boten Gottes und Freunde der Menschen

Die Engel stehen vor Gott, allzeit seines Win-
kes gewirtig, immer bereit, seinen Willen zu
vollstrecken. Sie stehen Gott zur Verfiigung zur
Ausfiihrung seiner Befehle und stellen die Ver-
bindung zwischen Himmel und Erde her. «Zwi-
schen Gott und dem Engel waltet ein Einver-
nehmen der Sorge um das Heilige in dem ihm
anbefohlenen Menschen: und er schiitzt es
durch Irrsal, Leiden und Tod hindurch»
(Romano Guardini).

Auch der Dienst des Monchens erschopft sich
nicht in der Vertikalen. Je radikaler er Gott
angehort, desto besser dient er auch der Welt.
Die Monche und Einsiedler waren darum



immer die ausgesprochenen Lieblinge des
christlichen Volkes. Es erwartet vom «Mann
Gottes» Rat in verzweifelter Lage, Trost in
Bedringnis, Hilfe und Ansporn auf dem Weg
des Heiles. Mit Recht: wer Abstand hat von der
Welt, bekommt die Dinge und Ereignisse bes-
ser in den Griff; wer in die Hohe steigt, dem
weitet sich der Blick, und das Wort, das im
Schweigen reift, hat Tiefe und Gewicht!

Die Monche von heute miissen gestehen, dass
das Ideal vom engelgleichen Leben sehr
anspruchsvoll ist und schwer zu verwirklichen;
auch umschreibt es nicht alle Aspekte und
nicht die ganze Breite und Tiefe der monasti-
schen Berufung, aber es unterstreicht doch auf
eindriickliche Weise, was die dogmatische
Konstitution iiber die Kirche im sechsten Kapi-
tel ganz allgemein vom Ordensstand aussagt:
«Das Volk Gottes hat hier keine bleibende
Heimstatt, sondern sucht die zukiinftige. Des-
halb macht der Ordensstand, der seine Glieder
von den irdischen Sorgen mehr befreit, mehr
die himmlischen Giiter, die schon in dieser Zeit
gegenwartig sind, auch allen Glaubigen kund,
bezeugt das neue und ewige, in der Erlosung
Christi  erworbene Leben und kiindigt die
zukiinftige Auferstehung und die Herrlichkeit
des Himmelreiches an . . . Schliesslich macht er
die Erhabenheit des Gottesreiches gegeniiber
allem Irdischen und seine hochsten Anspriiche
in besonderer Weise offenkundig».

Es bleibt die tiberzeitliche Aufgabe des Monch-
tums, in der Kirche auf Erden ein eschatologi-
sches Zeichen zu sein und in ihrer Mitte schon
jetzt die Aufgabe und den Dienst der Engel zu
vollziechen: Vor Gott zu stehen, sein Antlitz zu
schauen und sein Lob zu singen — und eben
darin wird es dem pilgernden Gottesvolk brii-
derlich und hilfreich verbunden bleiben.

183

Die steinernen Engel
des Basler Minsters

Margarete Pfister-Burkhalter

Obwohl das Basler Miinster durch das Erdbe-
ben von 1356 und den Bildersturm von 1529
viel von seinem skulpturalen Schmuck einge-
biisst hat, vermogen die noch erhaltenen Monu-
mente immer noch zu begliicken. Manche
losgeloste, am Miinster durch Kopien ersetzte
Originale und Gipsabgiisse im Stadt- und Miin-
stermuseum des kleinen Klingentals erleich-
tern die Schau. Man mag staunen, wieviele, oft
unauffillig angebrachte Engel das Gotteshaus
belebten.

Thre edelsten Vertreter — allerdings nicht aus
Stein, sondern auf der Goldenen Altartafel Kai-
ser Heinrichs II. — ist Basel leider durch die
Kantonstrennung des letzten Jahrhunderts ver-
loren gegangen, und nur ein vergoldeter Gips-
abguss in der geistlichen Schatzkammer des
Historischen Museums und ein unpatinierter im
Klingental erinnern uns schamhaft an den uner-
setzlichen Verlust, der heute im Musée Cluny
zu Paris prangt. Auf dieser Tafel aus reinem
getriecbenem Goldblech iiber einem Holzkern
umstehen die drei Erzengel mit dem hl. Bene-
dikt den durch seine Grosse iiberragenden
Christus, zu dessen Fiissen das Kaiserpaar
demiitigst huldigt. Als Engelfiirsten tragen die
gefliigelten Gestalten Lanze oder eine Art
Heroldstab. Majestatisch frontal reihen sie sich,
mit leiser Kopfwendung, neben den Welten-
herrscher, der in der Linken die Weltkugel mit
seinem Monogramm und dem A und O hilt.
Man vermutet, dass diese kostbare Gabe zur
Miinsterweihe 1019 im Kloster Fulda gefertigt
worden seli.



	Engel und Mönche

