
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 6

Artikel: Von den heiligen Engeln

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


169

Yon den heiligen Engeln
P. Hieronymus Haas

In Gottes Schöpfung sind unendlich viele
Geheimnisse. Eines dieser Geheimnisse ist die
Engelweh. Die Engel gehören in die übernatürliche

Welt und können nur von gläubigen
Menschen erfasst werden. Leute, die dem Materialismus

und Rationalismus verfallen sind,
stehen verständnislos vor dieser Glaubenswahr
heit. Die Engel müssen im Lichte Christi gesehen

werden, denn «in IHM ist alles erschaffen,
was im Himmel und auf Erden ist, Sichtbares
und Unsichtbares, Throne, Fürstentümer,
Herrschaften und Mächte, alles ist durch IHN
und für IHN erschaffen» (Kol 1, 16). In den
Schriften des Alten und Neuen Testamentes
begegnen wir immer wieder Engelserscheinungen.

Durch die Lektüre der Bibel sucht der
heutige Mensch gleichsam zum Urbild des

Engels vorzustossen. Nur vom Wort Gottes her
vermag der Mensch einen Masstab zu finden
für die Beurteilung der Engel, wie sie uns im
Laufe der Jahrhunderte in Literatur und Kunst
dargestellt wurden.

Der Engel im Alten Testament

Der Engel im Alten Bund tritt immer als
Gesandter und Bote Gottes auf. Sein ganzes Wirken

erschöpft sich im Vollzug seines göttlichen
Auftrages. Versuchen wir im Folgenden durch
einige biblische Berichte an dieses Geheimnis
heranzukommen. Im ersten Buche Moses wird
die Geschichte der Hagar erzählt: «Der Engel
des Herrn traf sie an einer Wasserquelle in der
Wüste. Er fragte sie: «Hagar, Magd der Sara,
woher kommst du und wohin gehst du?» Sie
antwortete: «Ich bin auf der Flucht vor meiner
Herrin Sara». Der Engel des Herrn sagte zu
ihr: «Kehre heim zu deiner Herrin und unterwirf

dich ihrer Gewalt!» Und weiter sprach der
Engel des Herrn zur ihr: «Ich will deine
Nachkommenschaft so zahlreich machen, dass sie

vor Menge nicht gezählt werden kann.» Ferner
sprach der Engel des Herrn: «Du bist ja jetzt
guter Hoffnung und wirst einen Sohn gebä-



7

ren, dem du den Namen Ismael geben sollst,
denn der Herr hat auf deine Bedrängnis
gehört.» Da nannte sie den Herrn, der mit ihr
gesprochen hatte: «Du bist ein Gott des
Schauens», denn, so sagte sie, «ich habe wirklich

den gesehen, der nach mir schaute». (Gen
16, 7—14).
Bei dieser Begebenheit spricht der Engel des
Herrn mit Macht und Autorität, wie sie nur
Gott zukommt. So versteht Hagar die Erscheinung

des Engels, als sie zum Schluss nicht den
Engel sondern den Herrn selbst mit einem
neuen Namen benennt, der die ihr erwiesene
Fürsorge Gottes ausdrücken soll: «Du bist ein
Gott des Schauens». In der Auffassung des
biblischen Berichterstatters erscheint ein Engel,
nach dem Verständnis der Hagar spricht Gott.

Auch dem Abraham erschienen drei Männer in
seinem gastlichen Zelt zu Mambre. Bald sprechen

drei, bald verheisst einer, Gott allein, der
Sara die Geburt des Isaak. Diese 3 seltsamen
Männer gehen von Abraham weg und wenden
sich gegen Sodoma, und Abraham geht mit
ihnen, um ihnen das Geleit zu geben. (Gen 18,
1—17). Im folgenden Kapitel heisst es weiter:
«Die beiden Engel kamen gegen Abend in
Sodoma an. Später vor der Zerstörung der beiden

Städte spricht aus ihnen der Herr. (Gen 19

ff).
Im Buche Exodus 3, 2—6 wird berichtet wie
Moses zum Berge Gottes Horeb kommt. Da
erschien ihm der Engel des Herrn in einer
Feuerflamme, die mitten aus einem Dornbusch
hervorschlug. Als er hinblickte, sah er, dass der
Dornbusch wohl brannte, aber nicht
verbrannte. Moses dachte, ich will hingehen und
mir dieses seltsame Schauspiel näher besehen.
Als der Herr sah, dass er herantrat, um
nachzuschauen, rief ihm Gott aus dem Dornbusch heraus

zu: «Moses, Moses! Tritt näher heran!
Ziehe deine Schuhe von den Füssen. Denn der
Ort, an dem du stehst, ist heiliger Boden». Und
er fuhr fort: «Ich bin der Gott Abrahams, der
Gott Isaaks, der Gott Jakobs». Da verhüllte

Moses sein Angesicht, denn er fürchtete sich,
Gott anzuschauen.
Hier erscheint der Engel des Herrn, der Herr
aber sieht und spricht. So nahe sind sich Gott
und der Engel gerückt, und doch dürfen sie
keineswegs einander gleichgesetzt werden. Wir
können den Engel des Flerrn (Engel Jahwes)
am besten als eine Erscheinungsform Gottes
bezeichnen, eine nähere Bestimmung ist kaum
möglich. Hinter dem Engel oder besser in ihm
ist Gott selber unsichtbar gegenwärtig, aus ihm
spricht und handelt Gott. Ueberall, wo ein
Engel erscheint, ist er Organ des besonderen
Bundesverhältnisses Gott und Israel. Das
verleiht dem Engel eine einmalige Erhabenheit,
wie sie dem Geschöpf nur ausnahmsweise
geschenkt wird. In ihm bricht die Fülle der Gottheit

nur soweit durch, als sie der Mensch ertragen

kann.
In den biblischen Berichten sind die Engel
eigentümlich unfassbare Wesen; sie kommen und
gehen, ohne dass sie jemand festhalten könnte.
Auch in Traumgesichtern erscheinen Engel mit
göttlichen Aufträgen. So sah Jakob im Traume
die Engel auf- und niedersteigen. Dem Joseph
erscheint ein Engel des Herrn, um ihm das
Geheimnis der Menschwerdung Christi mitzuteilen

und ihn zur Flucht nach Aegypten
anzuspornen. Die Engel erscheinen in der Natur wie
auch an heiligen Opferstätten. Der Engel des
Herrn erscheint dem Priester Zacharias im
Tempel, dem König David zeigt er sich auf der
Tenne des Jebusiters Areuna, dem Ort des
späteren Brandopferaltares (2 Sam 24, 17). Der
Magier Balaam sieht den Engel in einem Hohlweg

zwischen Weinbergen (Num 22, 24). Als
furchterregender Schwertengel erscheint der
«Oberste über das Heer des Herrn» dem Josue
bei Jericho auf freiem Feld (Jos 5, 13).

Engel in Menschengestalt

Zumeist erscheinen in der Bibel die Engel als
Menschen, als Jüngling dem Jüngling, als





I72

Mann dem Manne vom gleichen Stamm und
gleicher Sitte wie jene, denen sie eine
Botschaft zu bringen haben. So erscheint der
Erzengel Raphael dem Tobias in der Gestalt des

Azarias, des angeblichen Nachkommens eines

aus Israel verschleppten jüdischen Geschlechtes.

Er zeigt sich im Verlaufe der Geschichte als

kraftvoller junger Mann und tüchtiger Berater
in allen Lebensfragen. Auch bei Gedeon
erscheint ein Engel in Menschengestalt; erst nach
dem Verschwinden erkennt Gedeon, dass ihn
ein Gottesbote besucht hatte. Die Engel kommen

als staubbedeckte Wanderer zu Abraham
bei den Terebinthen von Mambre und lassen
sich bewirten, während der Engel, der zu
Manue und seiner Frau gesandt wurde jegliche
Speise verschmähte (Richter 13, 16). Erst
durch die Botschaft oder durch die Art ihres
Verschwindens erkennt der Heimgesuchte ihre
wahre Natur. So fährt der Engel, der zu den
Eltern Samsons kam, im Opferfeuer zur Höhe,
während der Erzengel Raphael den Tobias und
seine Familie über seine besondere Aufgabe
belehrt.

Immer tritt der Engel in männlicher Gestalt in
den Lebensbereich der Menschen. Diese
Einschränkung der Erscheinungsweise bedeutet
aber keine Geringschätzung des weiblichen
Wesens. Mann und Frau haben im Altertum ihre
eigene unverwechselbare Würde. Das Männliche

wird gesehen als das Impulsgebende und
Zeugende, das Weibliche als das Empfangende
und Gestaltwirkende. Der Engel erscheint darum

«männlich», weil von ihm geistige Impulse
ausgehen zur Verwirklichung eines göttlichen
Auftrages.
Aber auch in der Menschengestalt wirkt der
Engel Furcht erregend. «Niemand kann Gott
schauen und am Leben bleiben», heisst es in
der Hl. Schrift. Im Engel offenbart sich die
Herrlichkeit Gottes. Als der Engel vor Manue
und seiner Frau erschien und im Feuer zum
Himmel fuhr, fielen sie zu Boden und stammelten:

«Wir müssen sterben, denn wir haben Gott
geschaut» (Richter 13, 22). Ebenso rief Ge¬

deon aus, als er sich bewusst wurde, mit einem
Engel gesprochen zu haben: «Weh mir, dass ich
den Engel des Herrn von Angesicht gesehen!»
Aber auch ihm wird die beglückende Antwort:
«Du wirst nicht sterben, fürchte dich nicht!»
(Richter 6, 23).

Engel sind Lichtwesen

In einer grossartigen Schilderung bezeugt der
Prophet Daniel die Lichtgestalt des Engels:
«Da stand ein Mann, in Linnen gekleidet und
die Lenden mit Gold von Ophir gegürtet. Sein
Leib war wie Chrysolith, und sein Antlitz
leuchtete wie Blitzesschein, seine Augen brannten

wie Feuerfackeln, seine Arme und Beine
funkelten wie poliertes Erz und der Schall seiner

Worte war wie das Tosen einer grossen
Volksmenge» (Dan 10, 4 ff). Ganz typisch ist
«das weisse Gewand», womit die Engel in den
biblischen Berichten gekleidet sind. Dieses
«weisse Gewand» ist nicht irgend ein irdisches
Gewebe, sondern Sinnbild der Lichtherrlichkeit

der Engel, die durchdrungen sind vom
göttlichen Licht. So heisst es vom Engel am
Ostermorgen: «Seine Gestalt war wie der Blitz
und sein Kleid weiss wie der Schnee» (Mt 28,
3). Markus berichtet von «einem Jüngling mit
einem langen weissen Gewände bekleidet» (Mk
16, 5). Bei der Himmelfahrt Christi heisst es:
«plötzlich standen zwei Männer in weissen
Gewändern» vor den Aposteln (Apg 1, 10). Alle
diese Berichte wollen von der strahlenden
Lichtherrlichkeit der Engel Kunde geben.

Cherubim und Seraphim

Zwei Propheten, Isaias und Ezechiel, schildern
uns die geheimnisvollsten Engelsgestalten, die
Cherubim und Seraphim. Die Cherubim bilden
den lebendigen Thronwagen Gottes. Der
Jahwe-Gott thront auf oder Liber den Cherubim

(Psalm 80, 2 — 1 Sam 4, 4). Ezechiel





x74

schreibt: «Vom Cherub sich erhebend kommt
Gott zum Gericht» (Ez 9, 3). Darum wird er
von den gläubigen Juden als «Herr der
Heerscharen, der über dem Cherubim thront»
verehrt. Als Abbild des himmlischen Thrones auf
den Cherubim schuf man nach einer Weisung,
die Moses auf dem Berg Sinai von Gott
empfangen hatte, die Gestalt der Bundeslade. Sie

war bekrönt mit zwei goldenen, einander
zugewandten Cherubim, deren Flügel sich berührten,

so dass sich zwischen ihnen eine Höhlung
bildete. Gott verhiess dem auserwählten Volke,
dass er sich hier offenbaren werde, zunächs!
dem Moses, später den Richtern und
Hohenpriestern.

Nach dem Sündenfall der Stammeltern
bewachte ein Cherub mit dem feurigen Schwert
die Pforte zum Paradiese (Gen 3, 24). Die Fülle
der Cherubim-Herrlichkeit wurden durch die
Visionen des Propheten Ezechiel offenbar (Ez
1 ff). Ezechiel war nicht der einzige Prophet,
der Einblick nehmen durfte in die himmlische
Welt. Auch Isaias durfte in einer einmaligen
Vision im Tempel zu Jerusalem die Herrlichkeit

Gottes schauen. Er erblickte «in dem
Jahre, da der König Ozias starb, den Herrn auf
einem hohen erhabenen Thron und die
feurigglühenden Säume seines Kleides füllten den
Tempel. Seraphim standen über ihm, ein jeder
hatte sechs Flügel, mit zweien bedeckten sie ihr
Angesicht, mit zweien ihre Füsse, mit zweien
aber flogen sie. Und einer rief dem andern zu
und sprach: Heilig, heilig, heilig, ist der Herr
der Heerscharen! Die ganze Erde ist erfüllt von
seiner Herrlichkeit. Da erbebten die Türschwellen

des Tempels vor der Stimme des Rufenden
und der Tempel war von Rauch erfüllt» (Is 6,
1 ff).
Da ihr hebräischer Name Seraphim von
«saraph» brennen, hergeleitet wird, sind sie
auch die Brennenden, die Feuerglühenden, die
persongewordene Glut jenes Feuerhimmels, der
Gott wie eine Aura umgibt (Rosenberg). Das
Bestürzende aber ist, dass saraph zugleich auch
feurige Schlange bedeutet. Saraphe sind jene

glühenden Schlangen, welche dem murrenden
Volke Israel in der Wüste als Strafe gesandt
wurden. «Es sandte der Herr die Schlangen, die
Saraphe, wider das Volk, die bissen die Leute
und es starb viel Volk in Israel. Da machte
Moses (auf Gottes Geheiss) eine eherne
Schlange, und wenn nun die Schlangen einen
bissen und er schaute (gläubig) zu der ehernen
Schlange auf, so wurde er geheilt (4 Mos 21, 6

ff).
Gott ist gleichsam das Urfeuer. Wer aber
diesem Gottesfeuer zu nahe kommt oder sich der
Willensrichtung dieses feurigen Gottes widersetzt,

der wird vom Feuer verzehrt.
In diesem Zusammenhang muss auch der
feurige Wagen gesehen werden, mit dem der
Prophet Elias ins Paradies entrückt wurde.
Diese wenigen Zeugnisse des Alten Testamentes

zeigen deutlich, dass man die Engel immer
im Hinblick auf Gott sehen muss. Sie sind
ihrem Wesen und ihren Aufgaben entsprechend
als Boten Gottes zu sehen. Nur von Gott her
umsorgen sie den Menschen und helfen ihm die
gottgewollten Ziele, zu erreichen.

Der Engel im Neuen Testament

Die Aussagen Liber die Engel sind im Neuen
Testament weniger zahlreich als im Alten
Testament, aber sie haben ein ausserordentliches

Gewicht. Christus spricht etwas ganz
Wesentliches Liber die Engel: «Sie schauen allzeit
das Angesicht meines Vaters im Himmel» (Mt
18, 10). Die Engel sind also ganz Gott
zugewandt und umstehen seinen Thron in unaufhörlichem

Lobgesang. Es gehört nicht nur zu
ihrem Amt, Gott in allen ihren Diensten zu
ehren, es gehört zu ihrem eigentlichen Wesen im
einmütigen Lobgesang IHM zu huldigen. Tm

Neuen Testament treten die Engel vor allem
auf im Dienst am Erlösungswerk Christi.
Die Berichte über die Geburt Jesu bieten manche

Gelegenheit Liber den Dienst der Engel
nachzudenken: bei Maria, bei Josef und den
Hirten auf dem Felde. Immer heisst es:



I75

«Fürchte dich nicht, Maria!» «Fürchtet euch
nicht. » «und plötzlich war der Engel von
einer grossen himmlischen Heerschar umgeben,
die Gott lobten» (Lk 2, 10 ff). Am Anfang und
am Ende des Lebens Jesu erscheinen Engel und
dienen ihm. Nachdem Jesus die Versuchung
des Teufels siegreich überwunden hatte, heisst
es: «Hierauf verliess ihn der Teufel, und siehe,
Engel kamen herzu und dienten ihm» (Mt 4,
11). Der ungehorsame Adam wurde einst vom
Engel aus dem Paradies vertrieben. Jesus, der
gekommen war, die Ungehorsamstat Adams zu
sühnen im Gehorsam gegen seinen Vater,
erfährt den Dienst der Engel. Christus spricht
von dieser dienenden und schützenden Macht
der Engel, wenn er im Oelgarten sagt: «Oder
meinst du, ich könnte nicht meinen Vater
bitten, dass er mir sogleich mehr als zwölf Legionen

Engel schickte? Wie sollten sich dann die
Schriften erfüllen, dass es so kommen muss?»
(Mt 26, 53 ff). Die Engel drängen sich nicht
auf, sie können und wollen nicht gegen den
Willen Gottes wirken. Ihr Dienst ist immer
Sendung. Als Jesus am Oelberg in grösster
Todesangst betete, erschien ihm ein Engel und
stärkte ihn. Er konnte ihm das Leiden nicht
abnehmen, denn der Wille des Vaters musste
geschehen. Am Anfang und am Ende seines
irdischen Wirkens dienen sie dem gehorsamen
Gottessohn. Dem Auferstandenen aber sind sie

Zeugen und Künder der Frohbotschaft. Ein
Engel des Herrn steigt vom Himmel herab und
wälzt den Stein vom Grabe weg, das der göttliche

Sieger bereits verlassen hatte. Der Engel
dient der österlichen Frohbotschaft, als einer
der Jesu Wort zuerst erfüllt. Auch bei der
Himmelfahrt Christi haben Engel den Auftrag
die erstaunten Jünger und Apostel über dieses
Geheimnis aufzuklären.

In der jungen Kirche dienen Engel wie sie
Christus zu Lebzeiten gedient haben. Ein Engel
erscheint dem heidnischen Hauptmann
Kornelius und gibt ihm Anweisungen Petrus
holen zu lassen. So kommt es durch Engelsver¬

mittlung zur ersten Heidentaufe. (Apg 10, 3 ff)
Ein Engel befreit den Apostel Petrus aus dem
Gefängnis des Herodes, ein Engel verkündet
Paulus, dass er vor den Kaiser in Rom kommen

müsse. Unter dem Beistand der heiligen
Engel vollzieht sich auch der Gottesdienst der
versammelten Christengemeinde. Von der
Anwesenheit der Engel im gottesdienstlichen
Raum ist Paulus fest überzeugt und verlangt,
dass deswegen die Frauen verschleiert dem
liturgischen Kult beiwohnen sollen (1 Kor 11, 3

ff). Die Engel tragen auch die Gebete der
Gläubigen vor Gottes Thron (Apg 5,8 — 8, 3).
Auch die einzelnen Gläubigen haben ihre
Engel. Dafür dürfte das Wort Jesu ein sicherer
Beleg sein: «Hütet euch, dass ihr niemand von
diesen Kleinen verachtet, denn ich sage euch,
ihre Engel schauen im Himmel allezeit das
Angesicht meines Vaters» (Mt 18, 10). Diese Kleinen

sind zunächst nicht die Kinder, sondern die
Einfältigen (die nur einen Gegenstand der
Liebe haben, nämlich Gott) die bedeutungslosen

und geringen Jünger, die «Unmündigen»
nach Mt 11, 25, die «Armen im Geiste» von Mt
5,3. Ihre Engel stehen im unverwandten
Anblick Gottes.
Das bedeutendste Engelbuch der Heiligen
Schrift ist die Apokalypse, die Geheime
Offenbarung des Johannes. Was der Evangelist
Johannes in diesem Buche verzeichnet hat, ist
etwas vom grossartigsten der ganzen Weltliteratur.

Die Wiederkunft Christi am Ende der
Zeiten wird wie Geburt und Auferstehung von
heiligen Engeln begleitet sein. Die Stimme des

Erzengels, die Posaune Gottes, ist es, die die
Herabkunft des glorreichen Herrn ankündigt
(Mt 16, 27) (1 Thess 4, 16). Die Engel seiner
Macht werden ihn begleiten (2 Thess 1, 7). Das
Sammeln und Ausscheiden und das Herbeiholen

der Auserwählten von den vier Winden und
von einem Ende des Himmels bis zum andern
(Mt 24, 31) wird als ihr Dienst bezeichnet. Die
Ernte ist das Ende des Weltzeitalters, die Engel
sind die Schnitter, sie vollziehen von Christus
gesendet, das Gericht.



176

Die Engel sind Geschöpfe, Diener Gottes und
unsere Brüder in der Heilsvermittlung. Der
Apostel Johannes ist ausserordentlich
beeindruckt von der Grösse und der Gewalt des

Engels, so dass er in der Geheimen Offenbarung

schreibt: «Ich fiel nieder, anzubeten vor
dem Engel, der mir dies zeigte» (Apk 22, 8).
Aber der Engel duldete es nicht. «Und er sagte
zu mir: Nicht doch, ich bin dein und deiner
Brüder, der Propheten und derer, die die Worte
dieses Buches bewahren, Mitknecht. Bete du
Gott an» (Apk 22, 9). Die Anbetung gebührt
Gott allein.

Die Lehre der Kirche

Der Glaube an die Existenz und Wirksamkeit
der heiligen Engel ist gemeinsames Erbgut
aller gläubigen Christen. Bis zu den Zeiten des
Rationalismus und Materialismus wurden die
Grundwahrheiten dieser Lehre kaum bezweifelt.

Es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn in
allen Glaubensbekenntnissen der Frühzeit
ausgesagt wird, dass «es den einen Gott, den
allmächtigen Vater, Schöpfer aller sichtbaren und
unsichtbaren Dinge gibt» (Denz, Nr. 125)
(Konzil von Nizäa 325). Auch die weiteren
Konzile vom Lateran (1215) und vom
Vaticanum I (1870) bestätigen diese Lehre.
Ueber die Rolle der heiligen Engel im Heilsplan

schreibt Papst Leo XIII.: «dass sie
unbeschadet der einzigen Mittlerschaft Jesu Christi
auf ihre Weise zusammen mit andern Heiligen,
mit den Propheten und den Priestern beider
Testamente Mittler zwischen Gott und den
Menschen sind» (Denz 3320).
Papst Pius XII. lehrt von den Engeln, dass in
ihnen wie in den übrigen geistbegabten
Geschöpfen die drei göttlichen Personen auf uner-
forschliche Weise gegenwärtig sind und von
ihnen erkannt und geliebt werden» (Enzyklika
Mystici corporis, Denz 3815).
Das zweite Vatikanische Konzil hat die bisherige

Engellehre bestätigt und ihr vor allem eine
christologische Richtung gegeben, auch die

Engel sind wie die übrigen Geschöpfe ganz au!
das Hcilswerk des göttlichen Erlösers
ausgerichtet. In der Dogmatischen Konstitution
heisst es: «Bis der Herr kommt in seiner Majestät

und alle Engel mit ihm (Mt 25, 31) und
nach der Vernichtung des Todes ihm alles
unterworfen sein wird (1 Kor 15, 26), pilgern die
einen von seinen Jüngern auf Erden, die
andern sind aus diesem Leben geschieden und
werden gereinigt, wieder andere sind verherrlicht

und schauen klar den dreieinigen Gott
selbst, wie er ist» (AAS LVII 1965, 54).

Die Verehrung der heiligen Engel

Wegen ihres geheimnisvollen, erhabenen
Wesens und wegen ihrer Nähe zu Gott geniessen
die Engel hohe Verehrung. In der Bibel wird
zwar nirgends berichtet, wie und wann diese
Geistwesen geschaffen wurden. Im 33. Psalm
heisst es zwar «Durch das Wort des Herrn sind
die Himmel geworden, und durch den Hauch
seines Mundes sein ganzes Heer» (Ps 33, 6). Im
148. Psalm singt der Dichter: «Preist den Ewigen

vom Himmel her, preist ihn aus den Höhn,
ihr Engelsboten, ihr Heerscharen. Er sprach —
da wurden sie; er gebot — da waren sie
erschaffen».
Da der Mensch im Laufe der Zeiten immer
wieder den machtvollen Schutz der Engel
erfahren durfte, wuchs auch die Verehrung der
Engel. Als Daniel aus der Löwengrube befreit
worden war, betete er dankbaren Herzens:
«Mein Gott hat einen Engel gesandt und den
Löwen den Rachen verschlossen, damit sie
nicht vermochten, mir etwas zuleide zu tun»
(Dan 6, 22). Aehnliches erfuhr der Apostel
Paulus auf seiner Reise nach Rom: «In der
Nacht ist mir ein Engel Gottes erschienen und
hat zu mir gesagt: Fürchte dich nicht, Paulus!
Siehe, Gott hat dir das Leben aller deiner
Reisegefährten geschenkt» (Apg 27, 23 ff).
In den ersten Jahrhunderten der christlichen
Kirche wurden die Engel statt der Heiligen in
den Gebeten angerufen. Nach Dionysius





i78

Areopagita hat Christus alle Engel in drei
Rangstufen gegliedert und mit neun Namen
bezeichnet. In der ersten Triade sind die Wesen,
die unmittelbar vor Gott stehen: Die Seraphim,
sechs Flügel tragende Symbole des Lichts und
der Glut des göttlichen Feuers. Die Vision des

Propheten Isaias zeugt klar von der Art dieser
Engel. Nach ihnen kommt die Hierarchie der
Cherubim, Symbole der Weisheit und des Be-
greifens des Daseins Gottes. Einer von ihnen
wird als Hüter des Paradieses eingesetzt. Auf
den Cherubim sitzt der thronende Gott (Ps 18.
11). Die letzte Gruppe der ersten Triade sind
die Throne. Sie bezeichnen das Erhabene. Paulus

spricht von Thronen im Kolosserbrief 1, 16.
Zur mittleren Hierarchie zählt Dionysius (Cap
VIII): Herrschaften, Mächte und Gewalten.
Paulus erwähnt sie im Epheserbrief 1, 21. Die
dritte Triade besteht aus: Fürstentümer,
Erzengel und Engel. Die Engel sind die unterste
Ordnung der Hierarchie und stehen den
Menschen am nächsten.
Die Erzengel stehen über den gewaltigen
Engelscharen, die zum Dienst an den Menschen in
diese sichtbare Welt entsandt sind. Sie bilden
für uns Menschen die Brücke zu Gott. Der
Anführer der himmlischen Heerscharen und
zugleich der oberste der Erzengel ist Michael, der
Besieger Luzifers. Wir kennen Gabriel, den Boten

Gottes, der zur heiligsten Jungfrau nach
Nazareth entsandt wurde. Der heilige Raphael,
«einer der sieben, die vor Gott stehen», wie er
sich nannte, ist in Anlehnung an das Buch
Tobias zum Patron der Reisenden erkoren.
Die Engel, die uns am nächsten stehen, nennen
wir Schutzengel. Sie sind der Ausdruck der
unendlichen Liebe und Fürsorge Gottes. Wie
notwendig dieser Schutz für uns ist, lernt man erst
im Kampf mit den Mächten der Finsternis kennen.

Sie begleiten uns von der Wiege bis zum
Grabe, von der heiligen Taufe bis vor den
Richterstuhl Gottes. Mit der erlösten Menschheit

zusammen bilden die Engelchöre die
vollendete Anbetung Gottes durch seine Schöpfung.

Im Gotteslob finden auch wir Menschen
Gemeinschaft mit den Engeln. In den Präfationen
der Messe tritt dieser Gedanke immer wieder
hervor, wenn es etwa heisst: Mit der ganzen
himmlischen Heerschar singen wir den Hochgesang

deiner Herrlichkeit», oder «mit ihnen (den
Engeln), so flehen wir, lass uns einstimmen.»
So ersehen wir, dass eine rechte Engelsverehrung

hinführt zu Christus, «durch den alles
erschaffen ist im Himmel und auf Erden».

Das Bild des Engels in der Kunst

Da der Engel in Gottes Weltschöpfung
hineingehört, finden wir in allen alten Kulturen
Engel-ähnliche Wesen. Himmlische Boten gab
es schon bei den Sumerern, Babyloniern,
Aegyptern und Griechen. Das mögen Spuren
einer ersten Uroffenbarung sein, die in den
mannigfaltigsten Formen der Kunst ihren
Niederschlag gefunden haben. Doch sind die
ersten christlichen Engelsdarstellungen nicht von
diesen Vorbildern abhängig, sondern werden
nach den Aussagen der Heiligen Schrift und
der Verkündigung gestaltet. Aus diesen heiligen

Quellen schöpften die Künstler der
frühchristlichen, byzantinischen und romanischen
Epochen, aber immer in Anlehnung an die
heiligen Texte der Bibel. In der Gotik wird der
Engel dem höfischen Schönheitsideal ange-
passt. Aber immer ist er noch der gewaltlose
Gottesbote, der aus dem Jenseits in das Diesseits

eingreift, aber seine Körperlichkeit ist
bereits ein Spiegel der ritterlichen Gesinnung
jener Zeiten. Zugleich entstand ein neuer Typus,
der Kinderengel. Donatello und Giotto
brechen mit dem byzantinischen Engelsideal, bald
treten in Anlehnung an antike Putten nackte
Kinderengel. Die Renaissance hat für ihre
Kirchenkunst die Schönheit des menschlichen
Körpers entdeckt. Von der Renaissance bis zur
Neuzeit beherrschen die quicklebendigen Putten

den Kirchenraum. Man kann sich kaum
einen barocken Altar, ein barockes Kuppelfresko

ohne diese Kindergestalten vorstellen.



I79

Wer möchte diese fröhlichen Putti missen in
den herrlichen Barockräumen von Einsiedeln,
St. Gallen, Ottobeuren oder im Rokoko-Raum
der Stiftsbibliothek von St. Gallen? Freilich, die
Renaissance brachte eine völlige Verweltlichung

des Engelsbildes und die lieblichen,
tanzenden Putten blieben als süsse Lebkuchen-
Engel» im Geschichtsbild des europäischen
Menschen haften. Die Ostkirche wollte nichts
wissen von einer Verniedlichung des Engelsbildes

und blieb bei ihrem zeitlos feierlichen
Typus. Das 19. Jahrhundert versuchte auch in
diesem Thema auf frühere Formen zurückzugreifen,

vor allem Spätmittelalter und
Renaissance, blieb aber in dürftigen Versuchen

stecken. Moderne Künstler orientieren
sich wieder an den Texten der Bibel und wagen

mit ihren Aussagen dem Wort der Schrift
wieder zu folgen.
Wir haben auf diesem Gang durch die heilige
Welt der Engel Vieles übergehen müssen. Wir
sprachen nicht über den Sturz der Engel — die
Welt der gefallenen Engel ist ein düsteres
Kapitel der Offenbarung. Wir sprachen auch
nicht über den Engel in der Liturgie des Morgen-

und Abendlandes. Wieviel Schönes wäre
zu berichten über den heiligen Michael und
seine Verehrung im Laufe der Heilsgeschichte,
wie Vieles wäre noch zu melden vom heiligen
Brauchtum der christlichen Völker.
Wieviel Herrliches wäre zu sagen über Maria,
die Königin der Engel, ihre Bedeutung in der
Heilsgeschichte und ihre Darstellung in Kunst
und Literatur und im Zeugnis der Väter und
Mystiker aller Zeiten. Auch der Engel im Zeugnis

der Liturgie wäre ein umfassendes Thema
für den Glauben der Kirche in allen Jahrhunderten

ihrer Geschichte.
Alles Engelwirken dient dem Heil der
Menschen und steht im Dienst des Erlösers. Darum
ist das Bild der Engel überglänzt von der
Herrlichkeit des Herrn. Sie sind ein Abglanz des
ewigen Lichtes. Sie wohnen im göttlichen Licht
und dürfen nicht durch irdische Farben
verdunkelt werden.

Literatur
Augustinus, De vera religione PL 34, 170
Blasko Georg, Die angelologischen Aussagen des II.
Vatikan. Konzils, Oberrhein. Pastoralblatt 1967, Nr. 7
und 8.
Buber Martin, Die fünf Bücher der Weisung 1954.
Gregorius Magnus, Horn. 34 in Ev. PL 76, 1249.
Gross Heinrich, Der Engel im Alten Testament,
Archiv f. Liturgiewissenschaft VI, 1959, 28 bis 42.
Schlier Heinrich, Mächte und Gewalten im NT,
Quaestiones disputatae 3, 1958, 18 f.
Rosenberg Alfons, Engel und Dämonen, München,
1967.
Schmaus M. Kathol. Dogmatik, München 1954, II/l,
216 bis 264.
Boros Ladislaus, Engel und Menschen, Walter-Verlag
1974.


	Von den heiligen Engeln

